
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 1

Artikel: Was sagen wir den Arbeitern? : Teil I, II, III und IV

Autor: Friedmann, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Anfang.
Der Pflüger.

Einmal erging sich Gott auf der Erde und traf einen Bauer,
der sein Feld pflügte. Er sah eine Weile zu, ohne ihn zu stören.
Plötzlich stellte er sich ihm in den Weg, sodass der Pflug mit
einem Ruck anhielt. Der Bauer bewegte sich nach vorn, um nach
dem Hindernis zu sehen. Da erblickte er jemand, der seinem Pferde
den Hals klopfte. Aergerlich forderte er ihn auf, beiseite zu treten,
er habe keine Zeit zu verlieren, er müsse zum Vesperläuten fertig
sein.

Gott trat zur Seite. Der Bauer pflügte weiter. Dabei überlegte
er unaufhörlich, warum jener Unbekannte vor sein Pferd getreten
und dann ohne Wort zur Seite gegangen war. Dieser Gedanke
bohrte und bohrte, sodass er beim Umwenden an der Feldgrenze
nicht acht gab und immer von neuem dieselbe Furche pflügte.

Als es Vesper läutete, spitzte das Pferd die Ohren und stand
still. Der Bauer rüstete die Heimkehr, ohne zu bemerken, dass
über die Hälfte des Feldes ungepflügt war. Da legte Gott von
rückwärts die Hand auf seine Schulter und wies ihm das unvollendete

Tagewerk.
Der Bauer drehte sich um. Aber er sah niemand. Er war allein

mit dem abgeschirrten Pferde und dem Pfluge.
Zu Hause erzählte er seiner Frau den Vorfall, fand jedoch kein

Verständnis für die merkwürdige Angelegenheit. Sie meinte, er habe
am Morgen ein allzu grosses Fläschchen Schnaps eingesteckt und
wolle ihr einen Bären aufbinden, um seine Faulheit zu entschuldigen.

D. Luschnat.

Was sagen wir den Arbeitern?
i.

Die Frage des Titels ist wirklich als eine solche gemeint, als
eine drängende, leidvolle, nie zur Ruhe kommende Frage an alle,
die wir irgendwie uns mitschuldig fühlen an der Not der Zeit, und
verpflichtet, von unserem Standpunkte aus einzugreifen und zu wirken.

Aber wie und in welcher Weise können wir „aktiv" sein in
unserem unmittelbaren Kontakt mit dem Arbeiter, dem eigentlichen
Opfer unserer gottfernen Kultur? Was sagen wir ihm, und wie
sagen wir es ihm? Was können wir ihm als Wegführer in seinem
nur allzu verständlichen Kampfe geben, als Freunde und Liebende,
was, das mehr ist als blosses Almosen?

1



Vielleicht sieht schon die ganze Fragestellung hochmütig aus,
als wären „wir" etwas anderes als die Arbeiter. Aber so sehr wir
Uns auch-mit ihnen verbunden fühlen, so sehr wir eins sind im
Menschentume, so wenig dürfen wir doch übersehen, dass ein
Mensch, der nicht selber 8 oder 9 Stunden an der Maschine steht,
oder Steine klopft, im tiefsten Grunde nicht weiss, wie es um einen
Arbeiter beschaffen ist, und dass darum also stets noch eine Kluft
zwischen beiden sich befindet. Ich selbst habe sehr viel in Arbeiterkreisen

verkehrt und dort auch oft Vorträge gehalten. Aber es
kamen Stunden, da ich zu fühlen glaubte, dass ich ihnen Steine statt
Brot reichte, dass sie mich erstaunt zu fragen schienen, ob ich denn
mit meinen schönen Worten hungrige Mägen satt machen möchte.
Einmal sprach ich in einem grossen Elektrizitätswerk über Goethe,
aber es war für mich zuletzt beschämend, dass ich nicht rechtzeitig
fühlte, wie wenig all das den Arbeiter berühren konnte, was mir so
wertvoll schien. Ein ander Mal sprach ich vor angehenden Chauffeuren

über die Notwendigkeit einer allgemeineren Fortbildung und
zeigte ihnen Wege dazu. Aber sie schienen über meine eindringlichen

Worte nur verständnislos zu lächeln. Ich habe jetzt sogar
das starke Gefühl, dass auch die wunderbaren Worte, die wir
allmonatlich in den „Neuen Wegen" lesen, nicht eigentlich eine Lektüre

für Arbeiter sein können. Mit Recht sagte Prof. Ragaz in
Lauterbach: „Das Ziel der religiös-sozialen Bewegung ist nicht in
erster Linie die Gewinnung der Arbeiterschaft für das Christentum,
sondern die Erneuerung des Christentums, aus der dann das Uebrige
von selbst folgen würde." („Neue Wege" 1927, S. 329.) Ja, das
ist wahr, aber kann der Arbeiter so lange warten? Er ist jetzt,
augenblicklich, in schwerer Not und Bedrängnis. Und was sagen
wir ihm da? Wie stehen wir ihm bei, jetzt schon, ehe die Erneuerung

vollendet ist?

Es wird, vielleicht gut sein, gerade den Lesern, an die meine
Frage so dringlich gestellt ist, zunächst die ganze Lage des Arbeiters

in ihrer erschrecklichen Wirklichkeit vor Augen zu führen, da
ich befürchte, dass sie vielen noch gar nicht klar geworden ist.
Man glaubt vielfach zu wissen, was denn eigentlich das Schicksal
eines Arbeiters ist, man kennt Romane (wie z. B. Zola) und kennt
Berichte, war gelegentlich auch in Elendsvierteln (wie z. B. die
tapferen Frauen der Settlementsbewegung, an ihrer Spitze Jane
Addams), aber wie wenige sind es, die wirklich etwas vom Leben
des Arbeiters zu Hause und in der Fabrik wissen Ich darf daher
vielleicht eigene Erlebnisse kurz erzählen, deren Erinnerung nicht
verlöschen will.

Vor engerer Zeit begleitete ich eine Exkursion in die grösste



Wiener Feilenfabrik, in der ich erschütternde Bilder zu sehen
bekam. Da war ein Raum, wo alte, unbrauchbar gewordene Feilen
abgeschliffen werden sollten, um neuerlich hergerichtet zu werden.
Hiezu dienen grosse Schleifsteine von etwa 2 m Durchmesser, viele
neben einander. In ungefähr 1 y2 m Höhe hockt auf einem schmalen
Reitsitz ein „Hilfsarbeiter", der von acht Uhr früh bis sechs Uhr
abends bei furchtbarem Lärm Feile um Feile an den Schleifstein
zu drücken hat. Der Stein wetzt sich ab und feiner Staub erfüllt so
sehr den Raum, dass alles weiss überkrustet ist und die Luft kaum
geatmet werden kann. Der Arbeiter hockt da oben, einsam — eine
Verständigung mit dem Nächsten ist ausgeschlossen —, in
gebückter Stellung, und sieht acht Stunden lang nicht Himmel und
Erde, sondern nur einen lärmenden, Funken und Staub gebenden
rotierenden Stein. Und wenn er um sechs Uhr abends dann
heruntersteigt von seinem Bock, — was kann man dann noch von ihm
erwarten? Verständnis für die Fragen einer grösseren Gemeinschaft,

Glauben, Lebensfreude, Einsicht? Kann er in seinem Leben
einen Sinn suchen? Er, dessen Geist getötet, und dessen Lunge
mit Quarzsand erfüllt ist Ist es verwunderlich, wenn er dann nur
noch starke Reize begreift,. Alkohol, Weib, Gewalt?

Ich habe mich erkundigt, warum hier nicht bessere Verhältnisse
geschaffen werden, Ventilation, Atmungsschutz, Abwechslung,
kürzere Arbeitsschichten etc. Das alles würde Geld kosten, wurde
geantwortet, und das bewilligt nicht — der Verwaltungsrat der xyz-
Bank, welcher das Werk gehört. Vielleicht würde der Generaldirektor

etwas tun, aber auch er hat ja keine freie Entscheidung
(was übrigens zu bezweifeln ist).

Wir gingen weiter: die Feilen müssen gehärtet werden. Das
geschieht in einem Bleibad von ungefähr 1000 Grad. Ein dunkler
Raum mit grossen Bottichen voll siedenden Bleis. Dämpfe erfüllen
das Gewölbe. Hier stehen viele Arbeiter nebeneinander und
tauchen die Feilenstücke ein, um sie dann glührot herauszuziehen,
von acht Uhr früh bis sechs Uhr abends, in einer Atmosphäre von
Bleidämpfen von 1000 Grad. Die Feilen müssen nun abgekühlt werden

und das geschieht in demselben Raum durch ein Dampfstrahlgebläse.

Hier arbeiten nur zwei Männer, aber wenn sie zwei Jahre
da gestanden haben, dann sind sie taub. Denn der Lärm des
Gebläses ist so gross, dass selbst Worte, die man in die Ohren des
Nachbars schreit, kaum verstanden werden. Einmal muss also bei
solcher Beanspruchung der Hörnerv gelähmt werden, nun, und
dann muss eben ein neuer Arbeiter antreten, und das Spiel beginnt
von neuem. Alles in dem Raum, wo die Bleidämpfe sind.

Ich fragte wieder, warum da nichts geändert werde, denn die
Technik könnte es ja. Es gibt wohl einen staatlichen Gewerbe-



inspektor, erklärte mir jemand, der allerdings infolge Ueberlastung
nur alle paar Jahre einmal nachsehen kommt und dann freilich die
Misstände sieht. Aber das Werk gehört ja der xyz-Bank, und eben
diese benötigt der Staat selber für seine „Transaktionen", wie man
so schön den Diebstahl aus den Taschen der Armen nennt. Und
darum wird doch der Staat dieser Bank nicht unangenehm werden
durch solche kleinliche Forderungen. Es handelt sich ja nur um
Arbeiter.

Und es gibt noch einen dritten Ort voll ebensolcher Gefahren
und Qualen. Das ist das Walzwerk der Fabrik, wo die Arbeiter
jeden Augenblick in der Gefahr schweben, von einem weissglühen-
den Walzstück buchstäblich durchbohrt zu werden. Es bedarf hier
gewisser Ballett-Kunststücke, um die aufgegebene Arbeit zu erfüllen.

In rasender Eile kommt ein weissglühender Eisenstab
zwischen den Walzen hervor. Geschickt müssen einige Arbeiter dieses
Stück mit Zangen erfassen, um es in eine nächste Walze
hineinzuschieben. Misslingt der Griff, dann schiesst voll Todesgefahr
die Glut auf den Menschen zu.

So ist dieses eine Werk, das freilich in Fachkreisen wegen dieser
Verhältnisse wohl bekannt ist. Und doch ist es nur eine Feilenfabrik,

kein Kohlenbergwerk.
Was aber sagen wir den Arbeitern? Dass sie den Sinn der

Technik einsehen müssen, und die Notwendigkeit einer Scheidung
von Unternehmer und Arbeiter? Dass s i e mit der Liebe anfangen
sollen, und der Direktor schon dann nachkommen wird? Dass
Liebe auch satt und zufrieden macht und einen Sinn gibt?

Ich möchte vielleicht noch eine andere Seite des industriellen
Lebens beleuchten. Da war ein Direktor einer grossen Tuchfabrik,
der zwar politisch der konservativen Partei angehörte, doch immerbin

einiges Verständnis für die Arbeiter hatte und gut zu ihnen war.
Er hatte Leute, die schon 30 Jahre bei der Firma arbeiteten, die
naturgemäss nicht mehr so viel leisteten wie junge Arbeiter, aber
dennoch, eben infolge ihres längeren Dienstes, höhere Löhne bezogen.

Das Werk ging von Jahr zu Jahr schlechter. Es hiess, der
Direktor sei zu gut, und er müsste gehen. Ein neuer kam und
zuerst entliess er das ganze alte Personal. Denn nur an den Löhnen
könne man sparen, erklärte man. Die Neuangestellten bekamen
niedere Löhne, waren aber jung und daher arbeitsfähig. Auch schaffte
er neue Maschinen an, die ein Drittel der Arbeiterschaft entbehrlich

machten, — die Leute wurden arbeitslos, aber die Firma
„sanierte" sich, wie man so schön sagt, das Werk wurde rentabel.

Warum erzähle ich das? Weil mir bei diesem Falle so ergreifend

klar wurde, dass hier die Anständigkeit (denn Liebe oder Güte
wäre doch zu viel gesagt) eines Einzelnen fast nicht mehr helfen



konnte, weil er selber Sklave eines furchtbar dämonischen
„Systems" — Kapitalismus genannt — geworden war. Entweder geht
er mit, oder er wird ausgespien. Die Ethik hat hier nichts zu schaffen,

die Konkurrenz arbeitet billiger.
Das ist unsere Welt: die Not des Arbeiters, die Sinnlosigkeit

seines Frohnens und die Hoffnungslosigkeit auf Hilfe, da nicht
Menschen, sondern Systeme, Verwaltungsrat, Konkurrenz und Börse
über das Schicksal so vieler Einzelner entscheiden.1)

Kann das unser letztes Wort sein?
Wie aber soll da andererseits die Stimme des Evangeliums

vernehmbar werden, was soll da der Sozialismus der Liebe, was die
Hoffnung auf das Reich Gottes? Woher soll dieser Glaube an eine
neue Welt denn kommen?

* * *
Ich will hier nur niederschreiben, was mir zu tun oder zu sagen

notwendig und möglich scheint, aber ich fühle, dass meine Gedanken

nur Versuche sind angesichts einer solchen verzweifelten Lage.
Ich wäre dankbar, wenn mir andere bessere Wege zeigen könnten.

III.
Zunächst scheint es mir klärend zu sein für unsere eigene Arbeit,

wenn wir uns bewusst werden, dass es eigentlich zwei ganz verschiedene

Arten von Sozialismus gibt, ebenso verschieden als die
Menschen, welche an ihn glauben. Es gibt einen proletarisch-öko-
n o m i s c h - m. a r x i s t i s'c h e n und einen christlich-religiösen

Sozialismus. Der eine ist die Lebensform der Arbeiterschaft,

und in ihn wird man hineingeboren. Denn die tägliche
Erfahrung der Not treibt zur Sehnsucht nach Befreiung daraus. Der
Marxismus aber hat gezeigt, was für Ansprüche man erheben darf,
was für Rechte man geltend machen muss, um aus dieser Not heraus
zu gelangen. Er ist wirtschaftlich und lehrt, dass es möglich sei, seine
Lebenslage zu verbessern. Für den Arbeiter ist dies eine
selbstverständliche und notwendigeEinstellung. — Der andere ist (in den meisten

Fällen wenigstens) der Sozialismus der Menschen in etwas
glücklicheren Lebensverhältnissen, er ist freiwillig, eine Entscheidung,

eine ethische und religiöse Angelegenheit. Er lehrt Hingabe,
lehrt die Pflichten, lehrt die Opfer. Der erstgenannte Sozialismus
erhebt berechtigte Ansprüche auf Menschentum, Geld, Zeit, Würde,
Achtung, — und auch auf Macht. Denn es kann nicht geleugnet
werden, dass im Menschen ein Sehnen nach Macht und Geltung
steckt, das innerhalb gewisser Grenzen berechtigt und verständlich
ist. Und wird es innerhalb dieser Grenzen nicht befriedigt, dann

x) Und dabei habe ich noch gar nicht von der grossen Armee der Arbeitslosen

gesprochen, von ihrer Not, ihren Versuchungen, ihrem Leben.



wird es brutal und furchtbar. All diese Ansprüche haben mit
Christentum und Nächstenliebe zunächst nichts zu tun. Auch nichts mit
Solidarität, die höchstens zu einer taktischen Notwendigkeit wird.
Wir dürfen solche Ansprüche nicht verurteilen, wenn sie erhoben
werden, auch dann nicht, wenn wir höhere Forderungen vor Augen
haben, und vor allem dürfen wir sie bei unserem eigenen Dienst nicht
übersehen. Und dennoch, ein Recht, das betont wird ohne
Erwähnung der Pflichten, wird leicht in eine Art moralisches Unrecht
verwandelt, da es dann zum blossen Egoismus wird.

Der christliche Sozialismus kann andererseits nicht eigentlich
Brot schaffen, wenigstens nicht direkt und nicht sehr schnell. Für
ihn ist Sozialismus keine Magenfrage, sondern eine Frage des
Gewissens, eine Sache innerer Hingabe mit dem Ziele wahrer
Gemeinschaft. Er ist nur ein Weg für Menschen, die den alten Adam, den
naturhaften Egoismus, irgendwie überwunden haben. — Der natürliche

Mensch lacht darüber, weil er nicht begreifen kann, dass hier
Kräfte wirksam sind, die auch schon innerhalb der alten
Welt Neues hervorbringen können. Der natürliche Mensch ist
skeptisch und glaubt nur an den Eigennutz der Nebenmenschen.
Mit diesem Kalkül will auch der Marxismus die neue Welt
aufbauen. Der Marxismus ist ebenso eine Lehre des natürlichen
Menschen, wie es die „bürgerliche" Volkswirtschaftstheorie ist. Der
christliche Sozialismus, der „Sozialismus des Neuen Testamentes"
dagegen ist eine Lebensform des gewandelten, neuen Menschen.
Allerdings muss zugegeben werden, dass dieser Sozialismus nur
allzu häufig die wirtschaftlichen Spannungen übersieht mit all ihrer
furchtbaren Tragik, die früher nur angedeutet wurde. Aber ebenso
verhängnisvoll ist es, dass der proletarische Sozialismus all die
seelischen Spannungen übersieht, unter denen der Arbeiter leidet.

So ist denn der Unterschied zwischen diesen beiden Einstellungen,

die beide „Sozialismus" heissen: Recht und Pflicht, besser
Gerechtigkeit und Liebe, noch besser „Magenfrage und Sinnfrage".
Es ist gut, sich dieses Unterschiedes bewusst zu sein, um zu
erkennen, wo man steht, welche Wege man gehen und welche Ziele
man erreichen kann. Wir alle, die da um ein geistiges Leben ringen,
neigen begreiflicherweise eher dem christlichen Sozialismus zu und
wollen lieber heute denn morgen die wahre Gemeinschaft schaffen.
Aber wie sollen wir das tun Und wie vor allem die Kluft
überwinden, die uns trennt? Und haben wir eine Möglichkeit, zu hoffen,
dass man uns verstehen wird, dort, wo die äussere Not so furchtbar

gross ist?
IV.

Ich sehe drei Wege, die uns offen stehen, um unserer inneren



Stimme zu folgen, die uns zum „Werk am Nächsten" treibt: Den
Weg der Tat, den der Predigt, und den der Lehre.

In Wirklichkeit gibt es ja nur einen Weg, nämlich den, den Jesus
gegangen ist, und den in unserer Zeit besonders Gandhi wieder
wandelt.

Denn alle Predigt und alle Lehre ist nichts, wenn nicht das
Leben dessen, der predigt oder lehrt, dem Worte angemessen ist. Man
spricht in der bürgerlichen Welt oft von Tat und meint dann:
Settlementsbewegung, Volksbildungsbewegung, Jugendhilfe und
manches andere. Aber all das, so dankbaren Widerhall es auch bei
•vielen Arbeitern gefunden hat, konnte doch im Grossen nicht
entscheidend wirksam werden, konnte nicht letztlich befreien und
erlösen. Denn es blieb, trotz aller Liebe, eine Sache der „Anderen",
die zu Hause in reinen Betten schlafen und ihr zulängliches Mahl
haben. Und zudem noch vielfach ein blosses Pflaster auf eine
eiternde Wunde, deren Herd nicht angetastet wird. Es ist ein guter
Instinkt der Arbeiterpartei, wenn sie z. B. eine Heilsarmee ablehnt,
trotz vieler wertvoller Arbeit, die sie leistet. (Vgl. die wunderbare
Satyre Bern. Shaw's in „Major Barbara".) Man hört oft in bürgerlichen

Kreisen das Argument, dass es doch nicht das Ziel des
Sozialismus ist, dass alle arm seien, sondern vielmehr, dass es allen
wohlergehe, und dass es darum nicht notwendig sei, auf sein behagliches
Leben zu verzichten. So richtig der erste Tiel ist, so falsch ist die
Schlussfolgerung. Denn der Einzelne hat kein Recht, mit dem Ziel auf
eigene Faust anzufangen, sofern er überhaupt ein Bewusstsein von
Verantwortung hat. Es gibt im Grunde eben nur eine
erlösende Tat: das Opfer, die wahre Hingabe. Wer
das vermag, der hat die Herzen gewonnen, selbst das eines armen
Feilenschleifers auf dem Reitbock. Man sollte diese Tatsache nicht
durch falsche Theorien verschleiern, weil man persönlich schwach
ist, und sollte sich auch stets seiner Unzulänglichkeit bewusst sein,
gerade dann, wenn man irgend ein Werk der Liebe unternimmt.1)

Wem nun dieser erste Weg aus leiblicher Schwäche verwehrt
ist, dem stehen für sein Wirken noch zwei andere Wege offen:
Predigt und Lehre. Ihr Unterschied liegt darin, dass die Predigt
sich an den Glauben wendet, die Lehre aber an den Verstand (oder
richtiger: an eine mehr rational erscheinende Form von Glauben).
Gegenstand des Glaubens, also der Predigt, ist letzten Endes immer
die Frage nach dem Sinn des Lebens. „Der Glaube ist die Er-

x) Ich verweise hier noch auf eine kürzlich erschienene ergreifende
Legende, die die Sehnsucht unserer Zeit nach wahrer Hingabe widerspiegelt:
Franz Herwigs Sankt Sebastian von Wedding (stammt aus katholischem
Kreise). Leider ist es nur eine Legende, eine Wunschdichtung, und keine
Wirklichkeit.



kenntnis des Sinnes des Lebens, kraft welcher der Mensch sich
nicht vernichtet, sondern lebt." (Tolstoi: Meine Beichte, Kap. IX.)
Wer diesen Sinn erkannt hat, lebt nicht nur im biologischen Sinne,
er kennt auch das eigentliche „Leben", er kennt das Heil. Auf diesen
Sinn, der im Grunde unaussprechlich ist, kann man nur hinweisen,
wenn man etwa die Worte Liebe oder Gemeinschaft nennt. Es
scheint uns, als wäre ohne solchen Sinn ein Leben überhaupt
unerträglich. Und wir pflichten im Stillen Tolstois grossem
Zeitgenossen Dostojewski bei, wenn er seinen Iwan Karamasoff sprechen

lässt: „Das Geheimnis des menschlichen Lebens liegt nicht
im blossen Leben, sondern im Sinn des Lebens. Ohne eine feste

Vorstellung zu haben, wozu der Mensch lebt (— auch der
Feilenschleifer auf dem Reitbock —), wird der Mensch nie einwilligen zu
leben, und er wird sich eher vernichten, als dass er auf Erden leben
bliebe, selbst wenn um ihn Brot in Fülle wäre."

Ist das aber auch richtig? Hat einer von uns schon jenen

„wirklichen" Hunger gelitten, jenen hoffnungslosen, verzweifelten

Hunger, der zum Diebstahl, zum Verbrechen treiben kann?
Ich weiss es nicht, wie jemand empfindet, der nach Brot schreit
und dessen Leben lichtlos ist. Ich weiss zwar, dass Dostojewski
wahr gesprochen hat, auch für jenen, der so elend daran ist, und
doch glaube ich nicht, dass eine Predigt vom Sinn des Lebens, der
sich ja natürlich vor allem in der Liebe offenbart, in solcher Lage
am Platze ist. Zwar gibt es viele Arbeiter, die tiefe Sehnsucht nach
solchen Worten haben, und doch werden diese Worte in den meisten

Fällen verhallen.
Man könnte freilich entgegnen:' schafft denn nun wirklich

der Volksredner und die Arbeiterpresse mit ihrem Lärm und
ihren grossen Worten Brot? Oder ist das nicht vielmehr nur
eine Ablenkung? Es ist aber eine Paradoxie des Lebens, dass
Hass- und Rachegefühle vorerst eine Art Befriedigung zu bieten
scheinen. Eine geballte Faust tröstet für eine kurze Weile über
einen leeren Magen. Bis der Mensch entdeckt, dass solcher Kampf
weder einen Sinn gibt, noch satt macht. Der Gewaltkampf täuscht
nur etwas vor und macht lang unterdrückte vitale, ja tierische Triebe
rege. In Wirklichkeit führt er immer weiter ab vom Heil und macht
eine Rückkehr immer schwieriger.

Zur Predigt vom göttlichen Sinn der Liebe gehört ferner
notwendig auch der Hinweis, dass demjenigen, der in dieser Welt
einen solchen Weg sucht, unvermeidlich das Leid begegnen muss
(vgl. Gandhis schöne Rede vom „Gesetz des Leidens"). Liebe,
Opfer, Hingabe und Leiden gehören zusammen. Aber welch
seltsame Missverständnisse tauchen da auf, welch ein Protest von sehen
der Arbeiter, die doch andererseits sehr Wohl wissen, dass auch ihr



Gewaltkampf unerhörte Opfer kostet. Ich sehe noch die Arbeiterfrau

vor mir, die mir entgegenrief: „Der Pfarrer in der Kirche sagt
dasselbe, und wir wissen schon, was wir davon zu halten haben.
Wenn wir hungern und frieren in unserem Elend, dann heisst es:
ihr müsst eben leiden und dulden, so wie es unser Heiland müsste."
In der Tat, da wurde eine letzte und tiefste Wahrheit des geistigen
Lebens von Priestern aller Kirchen nur allzu sehr missbraucht für
eine Beschönigung arger Dinge, und es hat darum einen guten
Sinn, wenn die Arbeiter die Flamme der Empörung nicht
verlöschen lassen wollen. Es ist eben nur eiri schmaler Grat, eine
Schneide, auf der der Weg führt zwischen Nachgeben und blutigem

Kampfe. Und wir müssen es uns stets vor Augen halten, dass
unsere Worte immer neu und lebendig sein müssen, wenn sie wahr
sein sollen.1) Dr. Robert Fried mann.

(Zweiter Teil folgt.)

Die Kraft in der Schwachheit.
Und der Herr sprach zu mir: „Lass dir

an meiner Gnade genügen, denn meine Kraft
vollendet sich in Schwachheit." 2. Kor. 12, 9.

Was uns oft schwer zu schaffen macht, ganz besonders beim
Beginn neuer Arbeiten und neuer Zeitabschnitte, ist das Bewusstsein

von unserer Schwachheit. Es mag Schwachheit des Körpers
oder der Seele sein, Schwachheit der Nerven, Schwachheit des
Gefühls, Schwachheit des Denkens, Schwachheit des Wollens; es mag
auch Schwachheit unserer ganzen Lage sein, Schwachheit der Mittel,

die uns für unser vielleicht starkes Wollen zur Verfügung
stehen. Wie sollen wir damit auskommen? Wie sollen wir damit in
unserem Kampfe siegen? Schwer bedrückt uns das Gefühl dieses
Sachverhaltes beim Blick auf die Mannigfaltigkeit und verhältnismässige

Grösse der Aufgaben, die unser warten. Wir sollten stark
sein, sollten viel, viel Kraft haben und sind statt dessen schwach,
so schwach — wie soll alles gehen? Was aber in dieser Form ein

x) Max Weber erzählt in seiner berühmten Studie: „Die protestantische
Ethik und der Geist des Kapitalismus" von der ungewöhnlichen
Arbeitswilligkeit pietistischer Arbeiterinnen. Denn sie arbeiten ja nicht um des
Geldes willen, sondern um ihres Heiles willen, das Bewährung in der
Arbeit fordert. Aber wie wurde und wie wird diese Willigkeit schändlich
ausgebeutet! Sie sind die arn schlechtesten gestellten Arbeiter im ganzen
Deutschen Reiche. Diesen Geist also wollen wir gewiss nicht grossziehen, und
können ihn nicht anerkennen. Er aber ist es gerade, den die Arbeiter beim
Worte „Religion" mit Recht so sehr fürchten.


	Was sagen wir den Arbeitern? : Teil I, II, III und IV

