
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 10

Artikel: Berichte : die Reichenauer Konferenz vom 12./13. August 1928 ; Der
internationale Kongress für religiösen Sozialismus in Le Locle

Autor: Holzer, Ch. / Monastier, Hélène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten nur ein oder zweimal sieht; ich kann ihn in dieser Hinsicht immer nur mit
Männern wie Hosea und Jeremia vergleichen. Sein wirkliches Martyrium,
sein Aushalten in Sturm und Einsamkeit allerschwerster Anfechtung, einer
Anfechtung von weltgeschichtlichem Format, ist viel mehr, als das Erschossenweiden

oder das Sitzen hinter Gefängnismauern wäre.
Man darf vom Wesen des Martyriums nicht zu äusserlich denken!
Wenn das gesagt ist, dann darf man freilich zugeben, dass Försters

Aufenthalt im Ausland ein Problem einschliesst. Es scheint auch mir so, dass
Förster wohl in Deutschland weilen und dort sein Los empfangen müsste,
wenn er n u r Deutscher wäre, ich meine, Deutscher im engeren Sinne, wenn
er ein Mann wäre, bei dem Deutschland sozusagen zuerst käme, bei dem
das Nationale das Zentrum bildete. Nun aber ist Förster in einem andern
Sinn Deutscher, in einem universalistischen Sinn, man könnte sagen:
in einem katholischen Sinn (Katholizismus heisst ja Universalismus); er
ist Grossdeutscher auf seine Art. Denn für ihn besteht eben das
tiefste und beste Wesen des Deutschtums im Universalismus, im Verständnis
auch des fremden Volkstums und in der Geltendmachung seines Rechtes, und
besteht die Mission des deutschen Volkes in seiner völkerverbindenden
Tendenz. Ein solcher Deutscher aber muss gerade auch das Ausland kennen; er
muss die Kräfte kennen, die heute in der Welt am Werke sind, um ihre
Synthese finden zu können. Ein Brückenbauer darf nicht nur das eine Ufer, die
eine Seite des Abgrundes kennen. Gerade die Arbeit an der Erfüllung des
Deutschtums treibt Förster zu den andern Völkern. Und wo hätten heute die
Deutschen einen Mann, der ihnen so wie er, und zwar besonders gerade in den
politischen Dingen, den Blick in die Weite öffnen könnte? Gerade indem er das
neue Europa bauen hilft, baut Förster sein neues, grösseres Deutschland.

Man mag, wenn man will, von einem tragischen Konflikt zwischen
Försters engerer und weiterer Berufung reden. Beides kann er nicht, im Ausland
und in Deutschland gleichzeitig wirken. Gewiss, es gäbe eine grössere
Spannung, hätte sie gegeben, wenn er in Deutschland selbst seine Botschaft verträte
und vertreten hätte, und zwar dauernd und ausschliesslich; der von nationalistischen

Mördern erschossene, ins Gefängnis geworfene Förster hätte vielleicht
das deutsche Gewissen besser erreicht, hätte vielleicht auch einiges anders
gesehen, als der im Exil Lebende. Aber man darf einem Manne nicht von aussen
her seinen Weg vorschreiben. Förster wird den Konflikt zwischen diesen beiden

Möglichkeiten gewiss selbst am tiefsten und schmerzlichsten empfinden.
Er hat den jetzigen Weg gewählt, hat ihn gewiss wählen müssen; es ist
sein Weg und als solchen müssen wir ihn nehmen, auch von Gott aus
nehmen! Man darf einem Manne nicht in das innerste Geheimnis seines
Verhältnisses zu Gott hineinreden. Und Försers Weg ist übrigens noch nicht
zu Ende. L. R.

f O Berichte \ 0 J

immun im iiiimiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiimimii iiiiiiiiiiimiiiiiiimimiiimiiimmiiiiiiiiiiimiiiiimimimiiiiiiiriiiiii iiimiiiiiü

Die Reichenauer Konferenz vom 12./13. August 1928.

Die diesjährige Reichenauer Konferenz war fast durchwegs erfüllt vom
Gedanken an die Ueberwindung des Krieges, obwohl dies direkt keines der
vorgesehenen Themen war. Dies zeigt wieder einmal, wie dieses Problem in
der Gegenwart nun einfach reif geworden ist und vor allem anderen nach
Erledigung ruft.

Zwar das Thema des Sonntags stand damit in Zusammenhang. Pfarrer
Dieterle, St. Gallen, sprach über die Frage: „Darf man sich verte i-
d igen?" Er unterschied in einleuchtender Weise drei verschiedene
Entwicklungsstufen: die der Gewalt, welche ohne langes Besinnen dreinschlägt, die der

478



Rechtsordnung und die der Liebe. Heute sind wir an dem Punkt angelangt,
wo wir den — zwischen den Einzelnen schon vorhandenen — Zustand der
Rechtsordnung auch bei den Völkern einführen müssen und wo sie eben auf
diese Weise am besten verteidigt sind. Die Frage: „Darf man sich verteidigen?"

verwandelt sich in die zweite: „Kann man sich noch verteidigen, auf
die althergebrachte primitive Weise, oder müssen wir nicht an einen ganz
neuen Weg der Verteidigung denken?" Die Völker sind einfach nicht mehr
verteidigt und gesichert auf die alte Weise, und so bringen uns ganz reale Betrachtungen

zur dringenden Forderung, die alten, gefährlichen Wege zwischen den
Völkern zu verlassen und neue einzuschlagen — also zur Forderung der
Abrüstung.

In der Diskussion wurde von einem alten Kämpfer für diese Forderung
nachgeholt, dass das vielleicht nicht so leicht und einfach gehe, sondern wohl
vielfach das Opfer dazu nötig sein werde — das Opfer, welches ja auch
das Evangelium von uns verlangt.

So offen von Abrüstung, Dienstverweigerung usw. reden, das erregt
Bedenken. Ein persönlicher Freund von Vielen von uns wies auf die Verantwortlichkeit

hin, die dadurch die Pfarrer auf sich lüden. Es kam fast darauf hinaus,
als ob einige Pfarrer eigentlich die alleinigen Urheber der Bewegung für radikale

Abrüstung seien. Das sollten sie um so weniger sein, da sie, persönlich
vom Militärdienst befreit, sich in; sichern Port befänden. Der Gesetzgeber sei
ihnen auf diese Weise entgegengekommen, weil er im andern Falle (wenn die
Pfarrer Dienst leisten müssten) Gewissenskonflikte zwischen Beruf und gesetzlicher

Pflicht vorausgesehen hätte. Ein sehr wertvolles Zugeständnis: damit ist
gesagt, dass zwischen der Sache, die der Pfarrer zu vertreten hat, und dem
Militärdienst ein tiefer Zwiespalt besteht. Ja, warum beseitigt man den nicht
dadurch, dass man dieses gefährliche Amt, die Verkündigung des Evangeliums,
aufhebt? So müssen ja die Konflikte immer wieder heraufbeschworen werden 1

Aber spielen denn die Pfarrer die grosse Rolle in dieser Bewegung? Neinl
(Leider oder glücklicherweise!) Die denkende und empfindende Jugend unserer
Tage hat's vielmehr in sich Das erklärte uns einer aus dieser Jugend selber.

Freilich müsste der sich dann von einem Theologen belehren lassen, seine
Dienstverweigerungsgründe schienen noch unklar aus verschiedenen Elementen

vermischt zu sein; dem wurde mit Recht entgegnet, dass man für eine Handlung

verschiedene Gründe haben könne.
Ein Votant fragte: Was verteidigen wir Schweizer denn eigentlich mit

unserer Landesverteidigung? — Unser schönes Land? Unsere Berge? — Nein,
die kann uns niemand wegnehmen, — Unser Leben? Das Leben unserer
Angehörigen? Nein, das bringen wir vielmehr allein dadurch in Gefahr, dass wir
von den Waffen Gebrauch machen. — Also nur unsere politischen Freiheiten!
Ja, sind wir eigentlich so viel freier als alle andere Völker um uns her? Haben
diese nicht zum Teil grössere Freiheiten, fortschrittlichere soziale Einrichtungen

als wir? Es ist auf alle Fälle nur ein sehr zweifelhaftes Plus von Freiheit,
das wir den Andern voraus haben, und um dieses zweifelhaften Plus willen
die schweizerische Jungmannschaft in den Tod zu schicken, das liesse sich
niemals verantworten.

Sind nun diese „bloss utilitaristischen" Gründe für Abrüstung nicht
erlaubt? Nein, wir Schweizer dürfen vielmehr froh sein, dass Gott uns nicht nur
vor eine prinzipielle ethische Entscheidung stellt, sondern uns einfach zeigt,
dass unsere ganze hergebrachte Verteidigungsmethode uns nichts melir
nützt, dass überhaupt die alten Begriffe von Verteidigung und Notwehr
zusammenstürzen. Ach, wenn man weiss, wie rein und hoch die Schweizer denken

und wie sie sich, bei Volksabstimmungen z. B., nur von den erhabensten
Motiven leiten lassen dann muss man Gott dafür danken, dass er uns
gnädig ist und uns nicht untergehen lassen will, sondern uns helfen. Will
man lieber warten, bis die Motive ganz „rein" geworden sind — und alles zu
spät ist!? Hat man so wenig eine Ahnung von der Not der Stunde?

479



Sehr eindrucksvoll war weiter der Hinweis auf das Pauluswort, dass Christus

die bestehenden Gewalten entkleide. Das geschehe jetzt mit dem Kriegswesen.

In früheren Zeiten konnte noch eine romantische Grösse damit verbunden

werden, aber jetzt sehen wir es ganz wie es ist, ganz eine höllische
Fratze; heute müssen wir merken, dass es ganz vom Teufel ist.

Montag morgen hielt uns Pfarrer Walser von Flerden eine tiefe, zum
Herzen sprechende Betrachtung, anknüpfend an die, Erzählung von Jesus, der
übers stürmische Meer zu seinen bedrängten Jüngern ins Schiff kommt. Kommt
er bald über die Fluten zu uns, die wir, in Bedrängnis mühsam vorwärtskämpfend,

nach ihm schreien?
Pfarrer Fulda von Safien redete dann über das Thema „Evangelische

Sachlichkeit". Seine Arbeit war ein mit Ernst und Wärme
durchgeführter Versuch, eine Vereinigung zwischen unserer religiös-sozialen
Bewegung und der Barthschen Theologie zu finden. Es hat immer unsere
Sympathie, wenn jemand streitende Brüder versöhnen will, wenn einer zu zeigen
bestrebt ist: „Seht, eigentlich steht ihr gar nicht so weit auseinander, als ihr
meint!" Sollte man nicht annehmen, dass zwischen den beiden, aus gemeinsamen

Ursprüngen herrührenden Bewegungen (Blumhardt!) eine Verständigung
möglich sei? In der Tat ist eine solche ja hin und wieder versucht worden.
Aber dennoch erweist sich auch hier, dass das Nächste oft das Fernste ist.

Am klarsten wurde das wohl, ais jener gleiche dialektische Theologe, der
schon am vorhergehenden Tage gesprochen, äusserte, dass der Krieg noch lange
nicht das Schlimmste sei und dass man ihn nicht mit sentimentalen Gründen
bekämpfen dürfe. Und dabei will man auch Antimilitarist sein! Ich muss
gestehen, dass mir dann jemand sympathischer ist, der offen erklärt: „Ich bin
Militarist, ich kenne keine Sentimentalitäten!" Die Art und Weise, wie alt-
testamentliche Strafgerichte zum Beweis herangezogen wurden (als ob wir
noch in den Zeiten des Alten Testamentes lebten!), wie Gott und Mensch
auseinander gerissen und damit der Grundstein des Evangeliums zerstört wurde,
war lieftraurig. Solche Theologen haben offenbar keine Ahnung davon, dass
eine Beweisführung, die nur im mindesten noch den Krieg zu rechtfertigen
oder zu entschuldigen scheint, auf die „Laien" (und nicht die schlechtesten!)
einfach empörend wirkt; denn diese empfinden das ohne weiteres als eine
Erscheinung der sattsam bekannten Kriegstheologie. Merkwürdig, aber bezeichnend

für die Theologie ist es doch, wie sie sich immer über das untheologische
Evangelium Jesu (das sie nicht brauchen kann!) mit der grössten Unverfrorenheit

hinwegsetzt — über dieses Evangelium, dem es freilich auch selbstverständlich

ist, dass Gott das Erste und Letzte sein muss, um die Menschen
zu retten, das aber eben darum von Anfang bis zu Ende auch aufs Tun des
Menschen dringt.

Ja, w i r wissen auch, dass eine entwaffnete Schweiz damit noch keine
gewaltlose Schweiz ist, mit andern Worten, dass man unterscheiden muss
zwischen vorläufigen Zielen und dem letzten Ziel. Aber weil wir mit einem Schritt
nicht gleich das Letzte erreichen können, sollen wir deshalb uns davon
abhalten lassen, überhaupt Schritte auf dem Wege zu tun? „Jesus hat nichts
gegen die römische Rechtsordnung unternommen, welche doch noch viel
unvollkommener war als die unserige." Aber diejenigen, die mitgeholfen haben,
dass diese Rechtsordnung heute trotz allem doch über der damaligen steht,
waren sie etwa von seinem Geist verlassen, z. B. diejenigen, welche die
Sklaverei überwinden halfen? Haben sie nicht vielmehr aus seinem Geist heraus
gehandelt?

Die Theologie weiss nicht, was für eine Verantwortung sie auf sich lädt,
wenn sie jetzt, wo die Menschen aufzuwachen beginnen, sie, anstatt ihnen ihre
Bewegung und Erschütterung zu deuten und recht aus der Tiefe zu begründen
und zu starken, möglichst zurückzuhalten sucht und den seltsamen Verdacht
ausspricht, Gott könne es uns übelnehmen, wenn wir endlich einmal die ärgsten

Teufeleien sein lassen. Ist es wirklich das Gleiche, ob ein Primitiver

480



y: ft

seinen Feind mit dem Beil erschlägt oder ob die kultivierten Völker des Abendlandes

einander gegenseitig ihre Zivilbevölkerung mit Giftgas ausrotten?
Erkennet ihr nicht die Zeichen der Zeit?

Damit ungefähr möchte ich die Diskussion des zweiten Tages zusammenfassen.

Besonders ergreifend war die Teilnahme einer Frau, der es physisch
höchst erschwert war, zu reden, und die es sich dennoch nicht nehmen liess,
die Urstimme des christlichen Gewissens aller theologischen Verdunkelung
zum Trotz hören zu lassen.

Für die ganze Konferenz sind wir sehr dankbar. Auf welcher Seite der
Grossteil der Teilnehmer stand, war keine Frage, und im übrigen müssen wir
ja dadurch vorwärts kommen, dass die Geister sich aussprechen. Ch. H o 1 z er.

Der internationale Kongress für religiösen Sozialismus in Le Locle.1)

Am 24. und 25. August fand in Le Locle der internationale Kongress für
religiösen Sozialismus statt. Etwa zehn französische Delegierte, drei deutsche,
drei Engländer, ein Holländer, einige Deutschschweizer und zahlreiche
Mitglieder der Gruppen der Socialistes chrétiens in der welschen Schweiz fanden
sich zur Verhandlung zusammen.

Die Berichte, welche die Delegierten erstatteten, besonders die von Fred
Hughes aus London, Gewerkschaftssekretär der Büroangestellten, von Pfarrer
Eckert aus Mannheim, Bruijin aus Holland, Paul Passy, dem verehrten Führer
des christlichen Sozialismus französischer Zunge, und ebenso die Vorträge,
welche im Verlaufe des Kongresses gehalten wurden, zeigten auf der einen
Seite, dass die verschiedenen nationalen Gruppen religiöser Sozialisten oder
christlicher Sozialisten („socialistes chrétiens") zwar eine besondere und ori--
ginale Eigenart besitzen, aber doch auf einem' gemeinsamen Boden stehen.
Nicht nur konnten die Delegierten sich leicht über eine gemeinsame Erklärung
verständigen,2) sondern sie beschlossen auch mit gleicher Einmütigkeit, die
Verbindung zwischen den verschiedenen Gruppen aufrecht zu erhalten und
enger zu gestalten, um sich damit auch die Basis für eine gemeinsame Aktion
zu schaffen. Pfarrer Eckert schlug vor, dass der Kongress die Beschlüsse des
Mannheimer bestätige, die sich auf eine gewisse internationale Organisation,
zunächst in Form' eines gemeinsamen Ausschusses, bezogen.3) Die in
Mannheim ernannten Vertreter der verschiedenen Länder und Gruppen
würden bestätigt und ergänzt. Einmütig fasste der Kongress folgenden
Beschluss: „Der internationale Kongress für religiösen Sozialismus in Le Locle
vom 24. und 25. August 1928 ernennt ein internationales Komitee, das die
Aufgabe hat, die Verbindung zwischen den religiös-sozialistischen Gruppen der
verschiedenen Länder aufrecht zu erhalten. Es setzt sich aus folgenden Freunden

zusammen: Eckert (Mannheim), Bauer (Oesterreich), Banining
(Holland), Ragaz (Schweiz), Passy (Frankreich), Hughes (England).

i) Neben dem Kongress religiöser Sozialisten von Mannheim, über den
im letzten Hefte berichtet worden ist, fand diesen Sommer auch ein solcher in
Le Locle statt. Während dort naturgemäss die Deutschen die grosse Mehrheit
bildeten und die andern mehr einen Anhang, so herrschte ebenso naturgemäss
in Le Locle das französische Element vor und bildeten die übrigen den Anhang.
Dass künftig das Zusammentreffen zweier Kongresse dieser Art in einem
Sommer vermieden werden sollte, ist wohl allen Beteiligten klar geworden.
Wir bringen im Folgenden einen Bericht über den Kongress aus der Feder
seiner Präsidentin, unserer Freundin Helene Monastier.

Für Ausländer sei noch bemerkt, dass Le Locle ein grosses Uhrenindustrie-
Dorf im Neuenburger Jura ist. Die Red.

-) Diese wird im nächsten Hefte erscheinen.

3) Vgl. Nr. 9, 422'—424.

481



Präsident ist Ragaz (Zürich), Sekretärin Helene Monastier
(Lausanne).

Der Kongress erfeilte diesem Komitee folgende Aufträge:
1. Sich provisorisch selbt zu ergänzen dadurch, dass es sich an

Persönlichkeiten in den Ländern wende, die am Kongress nicht vertreten waren;
2. im Jahre 1930 einen internationalen Kongress, womöglich in Holland,

zu veranstalten;
3. von Zeit zu Zeit Bericht über die Tätigkeit der verschiedenen Gruppen

des religiösen Sozialismus zu erstatten.
Der Kongress verwendete viel Zeit auf das Werk der Jugenderziehung,

dem fast überall der religiöse Sozialismus seine Aufmerksamkeit und Arbeit
zuwendet, sodann auch dem Kampf gegen den Krieg. Pfarrer Hartmann, der
Präsident der 210 antimilitaristischen deutschen Pfarrer, Pierre Ceresole, Georg
Früh und ein Vertreter der christlichen Kommunisten, sprachen nacheinander
zur Sache. Der Kongress versäumte nicht, dem Dienstverweigerer L i e c h t i,
der in seinem ganz in der Nähe gelegenen Gefängnis den Kampf gegen den
Militarismus verkörpert, durch einige unter den Fenstern seiner Zelle gesungene

Lieder seine warme Sympathie zu bezeugen.
In einer der öffentlichen Versammlungen wurden die Kongressteilnehmer

von Vertretern der sozialistischen Stadtbehörden begrüsst, die in gehobenem
Tone von der sittlichen Aufgabe des Sozialismus sprachen und die Vertreter
des religiösen Sozialismus als Mitarbeiter willkommen Wessen. Alle fühlten
sich warm verbunden in der Erinnerung an Charles Naine, der so viel getan
hat, um den Sozialismus der neuenburgischen Berge mit tieferem geistigem
Gehalt zu durchdringen. Zweimal füllte eine zalilreiche und sympathisch
gestimmte Zuhörerschaft den Saal, um die fremden Delegierten anzuhören.1)

Der Sonntag (26. August) war speziell der Föderation der christlichen
Sozialisten französischer Zunge (Fédération des Socialistes chrétiens de langue
française) gewidmet. Eröffnet wurde die Tagung durch eine schöne Predigt
von Pfarrer P e 11 a v e 1. Darauf sprach der alte Kämpfer Paul Passy über den
WertdesmoralischenGesichtspunktesfürdiesozialisti-
sche Propaganda. Eine angeregte Aussprache darüber gipfelte in der
Schlussfolgerung, dass der Sozialismus keine Fortschritte machen könne, ohne
sich mit geistigen Kräften zu verbünden und auf eine sittliche Grundlage zu
stützen.

Der Kongress ernannte Henri Pidoux zum Präsidenten der Fédération
Romande. Daran schloss sich die Behandlung von zwei etwas heiklen Fragen.
Elie Gounelle machte den Vorschlag, dass die Gruppen der socialistes chrétiens

in die Fédération du christianisme social français eintreten sollten. Die
socialistes chrétiens Frankreichs, die mit Recht das Werk Elie Gounelles und
Wilfreds Monods bewundern, wünschten, sich der von ihnen geleiteterl Bewegung

anzuschliessen; die welschen Schweizer dagegen, die darunter zu leiden
haben, dass sie immer wieder mit den katholischen „Christlich-Sozialen"
verwechselt werden, die den Sozialismus bekämpfen, konnten sich nicht ent-

ï) Die meisten von ihnen sprachen französisch, die andern wurden ins
Französische oder ins Esperanto übersetzt. Der Kongress durfte sich
beglückwünschen, das Esperanto als Uebersetzungssprache eingeführt zu haben, und
sprach mit starker Mehrheit den Wunsch aus: „Der internationale Kongress,
der selbst das Esperanto als Uebersetzungssprache angewendet hat, empfiehlt
allen Gruppen der verschiedenen Länder, diese Sprache zu studieren, um
dadurch ihre internationale Verbindung und besonders den Kongress von 1930
zu erleichtern."

Zusatz der Redaktion: Ich möchte schon jetzt meinen starken
Widerspruch dagegen' anmelden. Esperanto schafft keine wirkliche Verbindung,

und der religiöse Sozialismus hat nach meiner Ansicht Besseres zu tun,
als an der Entseelung der Welt mitzuarbeiten!

482



schliessen, durch den Beitritt zu einer „christlich-sozialen" Bewegung neuen
Verwirrungen Nahrung zu geben.1) Es wurde beschlossen, dass die Franzosen
alle Freiheit hätten, den Anschluss zu vollziehen, während die Schweizer in
ihrer Antwort erklären sollten, dass nur ganz äusserliche Gründe sie daran
verhinderten, sich mit einer Bewegung zu verbinden, die sie alle bewundern,
wenn sie auch weiter als sie gehen wollen. — Daran schloss sich die Verhandlung

eines andern schwierigen Problems. Einige französische Genossen waren
durch gewisse radikale Ansichten einiger Welschschweizer in bezug auf die
Religion alarmiert und befremdet worden. Sie sprachen das energisch aus,
und es entspann sich eine lebhafte Diskussion. Aber unter aufrichtigen
Menschen findet sich immer ein Weg der Verständigung. Diese erfolgte auf Grund
der „Freiheit des Christenmenschen" und eines gegenseitigen Vertrauens. Die
Diskussion lief in einer brüderlichen Umarmung der Gegner aus, und der
Kongress endigte in der freudigen Bewegung, die das Gefühl vollkommener Einigkeit

des Geistes erzeugt. HeleneMonastier.

1 Qj Zur Weltlage [ 0 I

Ein Weckruf.)
Vorbemerkung. Ich glaube, dass die folgenden Dokumente

auch eine Beleuchtung der heutigen Weltlage sind und stelle
sie daher gern unter diese Rubrik. Die Red.

1. Das Glaubensbekenntnis des „Duchoborzen".2)
Die Welt-Bruderschaft des einen, ewigen

Geistes.
Ein Duchoborze (Geisteskämpfer) erkennt mit seiner Seele und

mit seinem Verstände den Geist-Gott in sich, in seinem Körper
— Tempel.

Um ein wahrer Duchoborze zu sein, braucht man nicht in der
Sekte der Duchoborzen geboren zu sein, sondern muss vom Geist-
Gott geboren werden, von der Sonne, deren Strahl durch den
Sinn und das Gemüt der Menschen strömt und ewig ist. Ein Duchoborze

erkennt den anderen Duchoborzen nicht am Körper,
sondern am Geiste.

Die Lehre Jesu wurde von vielen hervorragenden Menschen in
dem Sinne anerkannt und verstanden, dass Jesus der Name des
Menschen war; Christus aber ist der Geist Gottes, welcher durch
Jesus sprach und die Wahrheit verkündete.

x) Darf man wohl Namen und die sich daran knüpfenden Missverständ-
nisse so wichtig nehmen? Die Red.

2) Diese Dokumente, die uns ein ferner Freund zugestellt hat, kommen
wohl auch zur „Tolstoi-Feier" gerade recht. Die Duchoborzen haben im
Leben Tolstois eine grosse, beinahe entscheidende Rolle gespielt. Aber diese
Dokumente greifen über den Rahmen der bisherigen Duchoborzenbewegung
hinaus, und namentlich das letzte tönt wie ein Posaunenton, der kommende
Gerichte und Umwälzungen ankündigt. Möge niemand solche Töne leicht
nehmen. Die Red.

483


	Berichte : die Reichenauer Konferenz vom 12./13. August 1928 ; Der internationale Kongress für religiösen Sozialismus in Le Locle

