
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 12

Artikel: Glauben und Arbeit

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Wain ich dies Wunder fassen will,
So steht mein Geist voll Ehrfurcht still;
Er betet an und er ermisst,
Dass Gottes Lieb unendlich ist."

Es ist darum schon auch ein Sinnbild der tiefsten Weihnachtswahrheit,

wenn wir uns an diesem Tage etwas schenken; nur
freilich, dass gerade darum das Geschenkte mehr ein Sinnbild, als
eine grobe, rein materielle und darum sinnlose Wirklichkeit sein
sollte, dass es erdenleicht wäre, damit der göttliche Sinn durchleuchten,

dass es durchsichtig wäre, damit die Weihnachtssonne
durchscheinen könnte. Aber das ist freilich das Schönste am Weihnachtsgeheimnis

und vielleicht der letzte Grund der Weihnachtsfreude,
dass uns das Gute geschenkt wird, als Wunder zu uns kommt,
wie ja auch das Kind immer Geschenk und Wunder ist. Es kommt
über uns, überwältigt uns — von der Sonne der Liebe Gottes her,
die wir freilich in unsern dunklen Tiefen nicht sehen und nicht
glauben könnten, ohne das Zeichen des Kreuze s, die aber auch
von dorther geschenkt wird — als das Gute. Weihnachten ist ja
die sonnige Ausstrahlung jener Kreuzesliebe, mit der Gott uns in
Todesnächten aufsucht, um uns zu retten, selig und gut zu machen.

L. Ragaz.

Glauben und Arbeit.
Wir befinden uns in Bezug auf das Proletariat immer noch in

einem Zeitalter der Entdeckung der Welt. Es ist immer noch
unerforschtes Land. Irgend einer, ich weiss nicht, ob es Paul Göhre
war oder ein anderer — hat vor Jahrzehnten den Ausspruch getan,
wir wüssten über die Eskimo und die Sudanneger besser Bescheid,
als über dieses Volk, Proletariat genannt, das neben uns in der
gleichen Stadt wohne, vielleicht nur durch eine Strasse oder gar
nur eine Hauswand von uns getrennt. (So ungefähr!) An
Entdeckungsfahrten und Entdeckungsarbeiten, an Karten und
Reisebeschreibungen hat es seither nicht gefehlt. Die eigentliche Entdek-
kung des Proletariates als solches in unserem Zeitalter (das letztere
betone ich; denn das Proletariat müsste und muss immer wieder
neu entdeckt werden!) geschah zuerst durch den Sozialismus,
besonders auch durch den Marxismus (wenn auch keineswegs zuerst
und allein durch ihn), und zwar nun zunächst in sozialer und
politischer, allgemein gesagt: soziologischer Hinsicht. Dadurch trat
dieses neue Land aus dem Dunkel hervor in die Sicht der Welt.
Diese Entdeckung reizte zu weiteren Vorstössen. Wie sahen denn
dieses Land und dieses Volk im einzelnen aus? Was waren seine
Gedanken, seine Sitten, sein Glaube und seine Arbeit? Es machten

556



sich Menschen auf, um eine Zeitlang in diesem Lande zu wohnen.
Der Kandidat der Theologie Paul Göhre ging für drei Monate
unter die Fabrikarbeiter und erzählte uns, was er in diesem Lande
gesehen.1) Andere, lange vorher schon, gründeten in dem Lande
selbst Siedelungen. Das ist ja der deutsche Name für das englische
„Settlement'', dessen Sinn und Zweck war, die Bewohner des
andern, des bürgerlichen Volkes mit dem Proletariervolk zusammenzubringen

und dieses jenem bekannt zu machen. Noch andere stellten

sich gelegentlich ein und legten diesem Volke eine Reihe von
Fragen vor, aus deren Beantwortung Licht auf sein Wesen und
seinen Zustand fallen sollte. Dann tauchten in Form von
Autobiographien oder gesammelten kürzeren Zeugnissen Dokumente
auf, in denen das Leben und Sinnen der Menschen „in der Tiefe" 2)

unmittelbar und so, wie sie selbst es sahen und fühlten, zum
Ausdruck kam. Es war eine reiche Fülle. Darin kam gleichsam jenes
Volk zu uns.

Und doch ist es immer noch unerforscht, noch liegen in ihm
Gipfel und Abgründe, Urwälder, Sümpfe und grünendes Zukunftsland,

die kein Auge gesehen hat. Und darum zieht es Entdeckerseelen

immer wieder mächtig an.
Eine solche Entdeckungsfahrt bedeuten, jed's auf seine Weise,

auch zwei neue, sehr wichtige Bücher. Zwei Urelemente im Leben
des Proletariates beleuchten sie, aber es handilt sich dabei um
Urelemente des Menschenwesens überhaupt.

1. DerGlaube.
Ein Urelement des Lebens — wenn einer lieber sagt: das Ur-

element, so habe ich nichts dagegen — ist der Glaube. Wie steht
es mit dem Glauben des Proletariafes, dieser neu aufsteigenden, zu
Sieg und Herrschaft berufenen Menschenschicht?

Diese Frage ist natürlich schon oft gestellt worden und hat

x) Paul Göhre: Drei Monate Fabrikarbeiter.
2) Vgl. Levenstein: Aus der Tiefe. Arbeiter-Philosophen und Dichter.

Proletariers Jugendjahre.
Von ausführlichen autobiographischen Darstellungen aus dem Proletariat

sind besonders bekannt geworden die durch Göhre herausgegebenen
von Carl Fischer und Wenzel Holek, dazu die Jugendgeschichte
der Frau Adelheid Popp.

Besonders aufmerksam machen möchte ich auf ein Dokument aus der
allerneuesten Zeit. Im August/Sepiember-Heft von „Le Christianisme
Social", der in St-Etienne (Loire) erscheint und von unserem Freund
Elie Gounelle ausgezeichnet redigiert wird, ist unter dem Titel: „Une
Explication du Peuple ouvrier" ein Bericht über das erschienen,
was der Theologiestudent Arnold Brémond, der sich für neun Monate
als Handlanger unter das Industrieproletariat, vor altem von Ivry, einer
Vorstadt von Paris, begeben hatte, auf dieser „Reise" erfahren. Hochinteressant
und erschütternd!

557



bald kürzere, bald längere, bald speziellere, bald umfassendere
Beantwortung gefunden. Ende der neunziger Jahre des letzten
Jahrhunderts hat Martin Rade mit seiner wertvollen Etiquete über
„die religiös-sittliche Gedankenwelt unserer Industriearbeiter"
Aufsehen erregt. Wir haben seinerzeit von der durch Pfarrer Günther

Dehn in Berlin veranstalteten über die religiöse Haltung
der Berliner Jugend berichtet.1) Das sind nur zwei Beispiele von
vielen. Das Interesse, das an diesem Problem haftete, hat sich aber
im Laufe der Jahre etwas gewandelt. Es ist aus einem sozusagen
mehr akademischen viel mehr unmittelbar praktisch geworden.
Denn inzwischen ist vieles geschehen. Einst handelte es sich
sozusagen um ein fremde s Volk, das zu erforschen interessant war,
jetzt ist dieses Volk schon viel mehr — wir selbst. Einst entbehrte
das „religiöse Problem" der Leidenschaft, die es heute doch schon
hat, wenn wir auch noch weit von der Leidenschaft entfernt sind,
die es haben sollte und eines Tages haben wird. Vor allem
aber: es gibt heute einen religiösen Sozialismus als Bewegung; es

gibt sozusagen — man darf es freilich erst mit Vorbehalten
aussprechen — eine proletarisch-religiöse Bewegung. Wie weit hat
sie gewirkt? Besser vielleicht: Welche Aussichten hat sie? Wie ist
jetzt die Lage?

Diese Lage und Stimmung verleiht dem Buche des Berliner
Pfarrers Paul P i e e h o w s k y, das den Titel : „Proletarischer

Glaube" trägt,2) eine Bedeutung neuer Art. Es stösst
auf Spannung und Leidenschalt wie vielleicht doch kein früheres
dieser Art. Schon das Titelblatt ist vielsagend. Eine lange Reihe
von Strassen, aus gleichförmigen Mietskasernen zusammengesetzt,
zieht sich, immer enger zusammenlaufend, gegen den Horizont hin.
Dort bildet der Rauch aus Fabrikkaminen von rechts und links
einen tiefschwarzen Bogen am Himmel. Ihm folgt ein etwas hellerer,

der ganze Doppelbogen aber umschliesst einen rot aufstrahlenden

Himmel, der seinen Glanz in die furchtbare, gefängnisartige
Oede der Proietarierstadt wirft. Darunter aber steht : Proletarischer
Glaube

Welches ist dieser Glaube?
Pfarrer Piechowsky, der zum „Bunde religiöser Sozialisten"

gehört, hat direkt und durch seine Freunde, besonders proletarische,
an Tausende von Arbeitern, vor allem in Berlin, aber auch anderwärts,

einen Fragebogen gerichtet, durch den sie aufgefordert wurden,

ihre Stellung zu den Hauptthemen des religiösen und
kirchlichen Lebens kund zu tun. Etwa fünfhundert Antworten sind ihm
zugekommen, von Arbeitern aller Kategorien, sozialdemokratischen
und kommunistischen zumeist, aber auch einigen andern. Diese

x) Günther Dehn: Die religiöse Gedankenwelt der ProletarierJugend.
2) Im Fu r eh e-Ver 1 ag, Berlin, erschienen.

558



Antworten weiteten sich oft zu ganzen Broschüren aus. Fast immer
sind sie gründlich und immer ehrlich. Dazu kamen besonders noch
vertrauliehe Briefe.

Und welches ist das Ergebnis? Um es sofort herauszusagen:
ein fast völliger Bankerott der Kirche und des
offiziellen Christentums, aber auch aller positive

nReligion überhaupt, in diesem sozialistischen
Proletariat. Von Seite zu Seite, von Zeugnis zu

Zeugnis verstärkt sich dieser Eindruck und wird zu einem tief
bewegenden Erlebnis.

Es ist sehr schwer, aus dem tragischen Reichtum des Buches
einzelne Stellen herauszugreifen. Darum sei nur auf einige Hauptzüge

hingewiesen.
Auffallend ist die völlige Entleerung des „G o 11 e s b e -

griff s". An Stelle Gottes ist meistens die Natur getreten, und
da ist es nun merkwürdig, was diesen naturfernen Menschen die
Natur bedeutet. Sie sehen in ihr, einige Ausnahmen abgerechnet,
bloss das Grosse, Tröstende, Erlösende, aber nichts von ihrer
Kehrseite, dem Irrationellen, dem Kampf, der Zerstörung in ihr,
während sie es dem Menschenwesen gegenüber eher umgekehrt
halten. Auch ein noch „gläubiger", d. h. kirchentreuer Arbeiter
schreibt:

„Gott ist das Gute in jedem Gläubigen, und er ist überall, vor allem
in der Natur."

Ein anderer sagt kurzweg:
„Gott ist die Natur. Ich finde für die Religion vollen
Ersatz1) in der Naturbetrachtung."
Wozu er dann fügt:
„in der Kunst und in den sozialistischen Bestrebungen."
Dieses Motiv geht fast einförmig durch alle Aeusserungen.
Gelegentlich heisst es dann etwa auch:

„Gott ist das Unbegreifliche im All und in jeder Kreatur."
Typisch ist auch die Aeusserung:
„Einen persönlichen Gott lehne ich ab."

Dann die weitere:
„Ich kann mir Gott überhaupt nicht, als Geist aber nur in der schöpferischen,

unerforschlichen und täglich neu sich gestaltenden Natur vorstellen."
„Einen persönlichen Gott gibt es nicht. Die Natur zerstört gleichsam mit
der andern Hand, was sie mit der einen wunderbar aufbaut."
(Hier also auch ein Blick für diese Seite der Natur!)
„Als ich vor Jahren mit mir kämpfte: Kirche oder nicht, da war es die
Natur, die micn rief. Sie ist für mich das, was Gott genannt wird."

Das Hauptmotiv der schroffen Ablehnung des „persönlichen"
Gottes wird in einem der Zeugnisse selbst klassisch ausgesprochen :

„Weil die Kirche den kleinen menschlichen Gott gelehrt hat, geht sie
an ihm zugrunde."

*) Die Sperrungen stehen alle im Original.

559



Wozu einen Kommentar und eine wichtige Ergänzung die
Aeusserung bildet:

„Das Gottesproblem taucht immer wieder in seiner ganzen Wucht vor
mir auf. Meine Frau und ich sprachen über Menschen, die in ihrer Arbeitskraft

durch Krankheit vielleicht vor- halbjähriger Dauer gelähmt sind.
Proletarierschicksale, wie Wir sie heute zu hunderttausenden treffen. Familien, die
durch Krankheit an den Bettelstab gekommen sind. Müssen diese Menschen
nicht an dem alien Vatergott der Kirche verzweifeln, zumal ihre Mitmenschen
sie glatt untergehen lassen Wo haben denn viele Proletarier ihren Gott
verloren, oder besser gesagt: wie ist er ihnen erstorben? Doch nur im
Lebenskampf, in dem der Arbeitnehmer mit seiner Arbeitskraft doch nur
Ware ist."

Man sieht, welche Verheerung die voreilige und leichtfertige
Art, vom „lieben Gott" und seiner Vorsehung zu reden, anrichtet.
Dazu noch ein vielsagendes Wort ähnlicher Art:
„Geist, heisst es, regiert die Welt. Was regiert die Welt in Wirklichkeit? —
Das Geld."

Und endlich:
„Das Proletarierviertel schrie es aus all seinen Häfen
und Mietskasernen: Es gibt keinen Gott, oder er müsste
ein Scheusal sein."
Oder:
„So lange ich wie eine Maschine an die Arbeit gebunden bin, um des
bischen täglichen Daseins willen, so lange kann ich dem Leben keinen Sinti
abgewinnen."

Anders ist die Stellung zu Christus. Hier ist vor allem
bezeichnend die fast durchgehende Ablehnung alles dessen an ihm, was
über das Menschliche hinausgeht. Als Mensch freilich findet
'er fast ebenso durchgehend höchste Achtung und Liebe. Ebenso
durchgehend ist freilich — bezeichnender Weise! — der Zweifel
an seiner geschichtlichen Existenz. Die Wendung: „Wenn er
überhaupt gelebt hat", kehrt immer wieder.

„Er war ein guter und gerechter Mensch, aber niemals ein Sohn Gottes."
„Seine Existenz ist unwahrscheinlich. Jedenfalls ist er kein Gott." „Christus
kann uns nicht erlösen, wenn wir es nicht selber tun! Aber zur Selbsthilfe
kann sein Beispiel aufrufen." „Sollte Christus gelebt haben, dann war er ein
Mensch, der reine, wahre Menschenliebe halte wie Pfarrer Bl." „Als Mensch
verdient Christus die grösste Achtung." „Ich halte ihn, falls er gelebt hat,
für den grössten Kommunisten, Ethiker und Pazifisten der damaligen Zeit."
„Christus war in gewissem Sinne der Begründer des
S o z i a 1 i s m u s."

Daneben ist auch folgende Stimme interessant:
.,Christus war ein Mensch, welcher ein gutes Ideal verfochten hat. Ich

kann aber das Ideal Christi nicht empfehlen, weil wir auf diesem Wege [der
Gewaltlosigkeit gegenüber den brutalen. Gewaltmächten unserer ZeitJ nicht
weiterkommen. Jeder Versuch, die Menschenrechte auf friedlichem Wege zu
verwirklichen, ist zwecklos."

Festzustellen ist noch, dass nie sich ein Wort des Hasses
gegen Jesus findet. Vielleicht drückt dies Grundgefühl des
Proletariates doch am besten das Wort eines „ergrauten Genossen" aus :

560



„Darum fühle ich mich so innig mit ihm vertraut und
verwandt, dass ich ihn wie einen teuren und treuen
Menschen, Bruder und Freund aufrichtig liebe und verehre."

Sehr ablehnend verhält man sich auch gegen das Gebet, aber
nur gegen seine konventionelle Form.

„Das Gebet hat keinen inneren Wert. Es wird von den meisten nur so
hingeplappert, weil es zur Sache gehört." „Tue recht und scheue niemand,
dann erübrigt sich alles Beten." „Starke Menschen brauchen kein Gebet."

Ein Hauptmotiv dieser Ablehnung ist die Ablehnung des Glaubens

an den persönlichen Gott und die Vorstellung von einem un-
durchbrechlichen Kausalzusammenhang aller Dinge. Ueble
Gebetserfahrungen spielen keine Rolle.

Gelegentlich heisst es aber auch:
„Wenn ich etwas ganz Frohes oder Trauriges erlebt habe, etwas, das

ich keinem Menschen erzählen kann, habe ich das Gefühl, als ob ich in die.
Kniee sinken müsse, und dann möchte alles hervorbrechen Ob das ein
Beten ist?"

Abgelehnt wird durchwegs alles „U e b e r n a t ü r 1 i c h e",
mit dem „persönlichen" Gott und der Gebetserhöhung, natürlich
auch das Wunder. Ebenso das Leben über den Tod hinaus.
Bezeichnend ist der Ausspruch eines relativ Gläubigen:
„Das Wesen der Reformation ist die Abschaffung des Uebernatürlichen."

Die Bibel wird sehr kritisch behandelt (sie ist „ein Legendenbuch"),

findet aber meistens doch Gnade:
„Sie ist ein Dokument vieler Wahrheiten." „Sie ist das beste Lehrbuch

der Menschheit." „Sie ist ein Lebensbuch von grosser Bedeutung." „Eine
eingehende Kenntnis der Bibel habe ich nicht, obwohl ich jedesmal, wenn
ich dran denke, dies bedauere. Die Bruchteile, die ich davon kenne, haben
mir den Eindruck geweckt, dass es sich um ein tiefes und hohes Werk
menschlicher Weisheit handle."

Daneben heisst es, um von groben Ablehnungen, die auch
vorkommen, zu schweigen:

„Für die heutige Zeit müsste sie anders bearbeitet sein." ,.Leider ist
sie im Interesse des kapitalistischen Machtstaates verballhornt." „Ueberhaupt
müsste die Bibel als Erbauungsbuch in einem neuzeitlichen Deutsch
geschrieben werden."

Das alles aber, so interessant und wichtig es ist, bildete doch
nicht den Kern des Buches, nicht seine tiefste Spannung und
Leidenschaft. Es stammt selbst aus einer andern Schicht geistiger
Tatsachen und findet von dorther seine Erklärung. E>enn man würde
sich täuschen, wenn man die theoretische ,,Freigeisterei" des
Proletariers für eine primäre Erscheinung hielte. Vielmehr muss man
sich die Frage stellen, warum der festländische Arbeiter in die
Freidenkern getrieben worden ist, während dies beim angelsächsischen

nicht der Fall ist.
Die Antwort, die das Buch gibt, ist von monumentaler Einfachheit:

Durch die praktische Haltung der Kirche
561



und des offiziellen Christentums, die das Prole-
tariatalsHohnaufGottundChri s tus empfindet.

In den Aussagen dieser Proletarier über ihre Stellung zu
Kirche und offiziellem Christentum liegt die
eigentliche Bedeutung des Buches. Hier findet sich auch die stärkste
Leidenschaft der Aussagen. Man müsste hier die Zitate häufen
können.

Worin besteht denn der Abfall der Kirche und des offiziellen
Christentums von Gott und Christus? Die Antwort, die diese
Proletarier geben, ist wieder von monumentaler Einfachheit : Dieser

Abfall besteht in ihrer Verbindung mit der
Welt des Mammons und der Gewalt — mit dieser
besonders in Form des Krieges.1)

„Der grösste Teil der Kirchenbesucher ist auf dem halben W'ege zu
Gott",
sagt weiser als er selber verstehen kann, ein „kirchlicher" Arbeiter.
Meistens tönt es aber viel schärfer.

„Ein Prediger der Tat müsste wohl oder übel die Bestrebungen dar
Sozialdemokratie unterstützen. Mit geringen Ausnahmen taten sie das Gegenteil

und erniedrigten damit die Kirche zur feilen Dirne des Kapitalismus".
„Die Kirche als Konkubine des Kapitalismus steht [den sozialistischen
Bestrebungen] verständnislos gegenüber." „Ihre Macht gründet sich auf die Trägheit

der Massen, die ihr zwar noch angehören, es aber nicht für nötig halten,

sich um die kirchlichen Angelegenheiten zu kümmern." „Wären 1914
die Diener des Evangeliums ihrer Pflicht gegen Gott und Menschen
nachgekommen — der Krieg genannte Massenmord hätte verhindert werden
können." „Der Krieg ist revolutionierend für mein inneres Denken gewesen.
Als mich 1915 ein katholischer Geistlicher befragte, müsste ich ihm bereits
sagen, dass mich das Kriegshandwerk nicht in Gottesnähe, sondern in Gottesferne

gebracht habe. Ich verwechselte damals die von Menschen irrig
ausgelegte mit der reinen, gottgegebenen Lehre. Ich kann auch niemals
glauben, dass der Zwang, Menschen zu töten, Gottes
Wille sein kann, und wenn alle Geistlichen, vom
allgemeinen Blutrausch befallen, den Krieg als ein
gottgewolltes Werk hinstellen." „Die heutige Kirche ist ein
Sammelbecken bürgerlicher Behäbigkeit." „Ich halte die
Kirche in ihrer heutigen Gestalt für eine vollkommen überflüssige Institution.
Ich bin der festen Ueber z ettg-ung, dass das öffentliche
Leben sich ohne Kirche nicht anders abspielen würde,
als es heute mit ihr der Fall ist." „Im Jahre 1903 ging ich zum
Militär und diente bis 1906. Was ich in dieser Zeit erlebte, zerbrach mir
den Glauben." „Hoffen wir und sorgen wir dafür, dass ein Geschlecht
heranwächst, welches diesem Trugbilde [sc. der Kirche] den Todesstoss
versetzt, damit wahre Religion werde." „D i e. s o z i a 1 i s t i s c h,e W-e 11 -
an schau ung bedingt den Austritt aus der Kirche." „Die christlichen

Herren Hauswirte beim Wohnungswechsel fragen: Wieviele Kinder

haben Sie? — Drei Kinder! — Nein, wir wollen Leute ohne Kinder,
Dabei sind sie in allen Vereinen für Kinderfürsorge und sonstigen christ-

x) Ich habe in meinem Lauterbacher Vortrag diese zwei Punkte als die
bezeichnet, um die es sich heute vor allem handle. Das Buch von Piechowsky,
das ich zwei Monate später las, bestätigt meine Auffassung so stark als
nur möglich.

562



liehen Vereinigungen." Gegen die Kirche hätte ich nichts einzuwenden,
wenn man darin wahres Christentum verkündigen wolle, doch bis jetzt lehrte
dieselbe das Gegenteil. Das ist meine feste Ueberzeugung." „Im Gegensatz
zur Religion erscheint mir die Kirche als eine einzige grosse Lüge und
müsste ich deshalb aus ihr austreten." „Besonders während des Krieges
empfand ich als Soldat den Gottesdienst als eine Heuchelei." „Der von
Anfang bis zu Ende mitgemachte Krieg hat die letzten Reste von Anhänglichkeit

zur Kirche restlos beseitigt. Was waren da doch die grosstädtischen

Dissidenten und gottlosen Gesellen wahre Muster von Christen." „Seit
dem Kriege hasse ich die Kirche mit ihrer sozialen Nächstenliebe." „Durch
den Krieg lernte ich die Kirche verachten."

Dieses hundertstimmige (in Wirklichkeit millionenstimmige)
Zeugnis des Proletariates ist ein gewaltiges Gericht, besonders
über alle Kriegstheologie. Und das Gericht hat erst begonnen !l)

Dass aus dieser Gesamteinstellung zur Kirche auch die Ablehnung

ihrer einzelnen Verrichtungen folgt, ist selbstverständlich.
Auch die Predigt kommt schlecht weg. Am schlechtesten aber der
religiöse Unterricht. Darüber nur ein paar Stellen :

„In der Schule verlor ich von Jahr zu Jahr mehr Interesse an der
Religion. Der Unterricht beim Pfarrer war mehr ein Zwang." „Der Religionsunterricht

der Schule hat viel dazu beigetragen, mir die Religion zu
verleiden." „Der religiöse Unterricht war mir stets ein Greuel."

Den Grund zu diesem durchgehenden Urteil bildet neben der
Geistlosigkeit des Unterrichtes besonders auch die Anstössigkeit
der Behandlung der Kinder nach den sozialen Unterschieden. Im
übrigen seien alle diese Aussagen denen zum Nachdenken empfohlen,

die alles Heil von viel Religionsunterricht erwarten
Aehnlich wird über die Predigt geklagt. Sie ist nach dem

Urteil dieser Proletarier vor allem zu lebensfern, zu unvolkstümlich,

für die Masse eine Fremdsprache, dabei zu wenig tapfer und
ehrlich, zu wenig „prophetisch", zu stark im Dienst der herrschenden

Mächte. Die Liturgie vollends ist schlechtweg
unverständlich. Im übrigen spürt man, dass eine anders geartete Predigt
grosse Anziehungskraft besässe.

Doch seien lieber noch einige Aeusserungen über die Stellung
zu Protestantismus und Katholizismus angeführt:

„Ein eigentlicher Unterschied zwischen Katholizismus und Protestantismus
besteht meines Erachtens kaum noch. Ich habe das Empfinden, als wenn

letzterer mehr den Geist des Fortschrittes fürchtet als ersterer. Der Weg
zum Licht, den Luther freigelegt hat, ist von den Protestanten leider nicht
in seinem Sinne fortgesetzt." „Beide, Protestantismus und Katholizismus,
sind zu verwerfen. Luther der grösste Verbrecher damals." (Jedenfalls wegen

x) Dieses Gericht wird praktisch durch die Austrittsbewegung illustriert.
Nach dem kirchlichen Jahrbuch 1926, von Dr. theol. Schneider herausgegeben,

also einer unverdächtigen Quelle, betrug in den Jahren von 1919 bis
1924 die Zahl der Austritte aus der evangelischen Kirche 1,111,359. Rechnet

man die Rücktritte ab, so bleibt für sechs Jahre ein Verlust von 1,020,505
Mitgliedern. — Und im Angesicht solcher Tatsachen wagt man von einem
„Jahrhundert der Kirche" zu reden! Quem Deus vult perdere prius dementat.

563



seiner Haltung im Bauernkrieg!) „Die Reformation hat zur Vermehrung der
Engherzigkeit und Intoleranz in den kirchlichen Kreisen beigetragen." „Es
ist kein Unterschied, höchstens wie zwischen linkem und rechtem Flügel in
der sozialistischen Bewegung." „Beide wirken volksverdummend." „Die
Katholiken sind noch dümmer als die Protestanten." „Die Reformation versandete."

„Infolge ihrer internationalen Auffassung von der Religion erscheint
mir die katholische Kirche im ganzen freier und unabhängiger, als die
evangelische Landeskirche mit ihrer vielfach national verhetzenden Tendenz. Auch
habe ich bei katholischen Priestern freiere Meinungen gefunden als bei
protestantischen Geistlichen."

So bleibt im Lande dieses Proletariates, da wo einst das wirklich

oder scheinbar reiche Leben des kirchlichen Christentums zu
finden war, nur eine leere Stelle übrig, eine Trümmerstätte, eine
Stätte geschehenen Erdbebens, eine Brandstätte.

Oder bleibt doch etwas anderes übrig?
Zweierlei bleibt übrig: eine Tatsache und eine Aussicht.
Die Tatsache ist, dassfür dieses Proletariat an die

Stelle von Kirche und offiziellem Christentum
der Sozialismus getreten ist. Das steht nicht im Widerspruch

zu jener andern, im Anfang hervorgehobenen Tatsache, dass
als Ersatz für die verlorene Religion auch die Natur und die Kunst
austreten. Das Verhältnis dieser drei Momente dürfte sich endgültig

vielmehr so gestalten : Der Sozialismus wird die
eigentliche Religion, Kunst und Natur ihre
Kultusformen. Zu diesen gesellen sich dann noch Nachahmungen
von kirchlichen Formen: vor allem die „Jugendweihe" und die
„proletarische Feierstunde".

„Der Sozialismus ist eine Religion". „Die ethischen Grundsätze des
Christentums sind doch mit denen des Sozialismus im wesentlichen identisch."
„Der wahre Sozialist wird also auch durchaus christlich handeln."
„Das Leben hat für mich insofern einen Sinn, indem ich bestrebt bin,
mitzuarbeiten an dem grossen Werk des Sozialismus, durch welches, einzig
und allein die Menschheit zu einer höheren Glückseligkeit geführt werden
kann." „Nichts anderes schafft uns Rettung als nur der Soziaiismus." „Ich
kenne nur eines, was mir heilig ist und mein ganzes Denken erfüllt: das ist
der Sozialismus." „Das Evangelium gilt mir nichts, der
Sozialismus alles. Es gilt, den Sozialismus zu steigern bis
zur Religio n."

Das ist die Tatsache: der Sozialismus ist weithin einfach die
Religion des Proletariates geworden.

„Der Sozialismus ist die Massenreligion der Zukunft."
Ist nun das wohl jene Glut, die auf dem Titelbild des Buches

vom Horizont her sich über die Proletarierstadt ergiesst oder
kommt noch anderes dazu? Ist das der Glanz Gottes, der, nach
Carlyle, aus dem Herzen des industriellen Zeitalt rs brechen wird,
oder ist es nur eine Weissagung auf etwas noch Grösseres?

Dieses Grössere könnten wir in einer kommenden Verbindung
von Christentum und Sozialismus suchen.

Wissen auch davon unsere Zeugnisse etwas zu sagen?

564



Freilich, sehr viel sogar.
Drei Reihen von Aussagen treten aus ihnen hervor.
Eine erste Reihe lehnt diese Verbindung mehr oder weniger

entschieden ab:
„Das Christentum predigt Liebe und Barmherzigkeit. Wir aber wollen

Gerechtigkeit und Achtung der natürlichen Menschenrechte durch die
Besitzenden. Das Christentum lehrt be.en und auf Gott vertrauen. Wir aber
wollen nicht beten; wir wollen nicht die Hände in den Schoss legen.
Wir wollen handeln und uns selbst erlösen."
Massiver ein Anderer:
„Wir Sozialisten räumen mit dem ganzen Schwindel der Religion gründlich
auf. Die Pfaffen wollen uns auf den Himmel vertrösten. Wir pfeifen darauf.
Wir überlassen den Himmel den Spatzen. Wir begnügen uns damit, diese
Erde zu erobern, damit alle sich an ihr erfreuen können."

Edler wieder:
„Der Sozialismus ist eine Religion für sich und so tief und gross, wie
wahrscheinlich die Lehren des Nazareners nicht aufzufassen sind." „Das Christentum

ist meiner Ansicht nach vollendet in der bestehenden Kirchenreligion.
Sozialismus ist nie vollendet. Daher ist dies eine viel tiefere Religion."

Daneben aber läuft eine zweite Reihe von Aussagen: Christentum

und Sozialismus gehen wohl zusammen, ja gehören eigentlich
zusammen :

„Eine Verbindung zwischen beiden halte ich für sehr wertvoll. Ich
meine, im Christentum steckt ein gut Teil Kommunismus." „Dagegen halte
ich eine Verbindung des Sozialismus mit. dem Christentum, wie wir es in
der Landeskirche haben, für ausgeschlossen." „Dass Religion und Sozialismus

nicht enger verschmolzen sind, ist meiner Ansicht nach Schuld der
Kirche." „Ich halte eine solche Vereinigung für möglich, wie es z. B. in
der Schweiz und auch jetzt in Deutschland der Fall ist, da ja beide
Anschauungen in ihren Grundlinien wesensverwandt sind."
Endlich :

„Sozialismus im religiösen Sinn denke ich mir als den richtigen Sozialismus."
„Wenn die sozialistischen Arbeiter gottgläubig wären, würden sie sich vor
nichts zu fürchten brauchen und könnten ihr Ideal leichter verwirklichen.
Der religionslose Arbeiter beugt sich sehr leicht vor der Macht des Kapitals."

Die dritte Reihe von Aussagen endlich bezieht sich auf den

religiösen Sozialismus, der seit dem Krieg in Deutschland

auch inmitten der Arbeiterschaft sein Haupt erhebt : *)
„Uns hält nur noch an der Kirche, dass man dort einen

sozialistischen Pfarrer das 5. Gebot [du sollst nicht töten] predigen
hören kann." ,^Wäre schon gleich nach der Revolution
der religiöse Sozialismus mehr in die Erscheinung
getreten, ich wäre wohl nicht ausgetrete n." „Die Kenntnis
von dem Bestehen des Bundes religiöser Sozialisten
war meiner Frau und mir eine innerliche Erlösung." „Wir
sprechen täglich [über religiöse Fragen] im Sinne des religiösen" Sozialismus."

Es will mir scheinen als ob sich in unsern Tagen nach den politischen

Umwälzungen auch langsam eine neue Reformation im religiösen Leben
anbahnen will." -

x) Vgl. den Artikel: ,Ein Manifest des religiösen Sozialismus" im
Novemberheff.

565



Damit soll nun nicht etwa das ganze gewaltige Problem dieses
Buches auf den „religiösen Sozialismus" hinausgespielt werden
in dem Sinne, dass es in einem Stichwort oder einer fertigen
Bewegung, vielleicht gar in einer Eroberung des Sozialismus für die
Kirche oder auch umgekehrt seine Erledigung fände. Es handelt
sich um grössere Dinge!

Vielmehr soll hier zunächst eine mehr kritische Bemerkung
angebracht werden. Der Verfasser scheint mit Staunen und im Gefühl
einer fast unerwarteten grossen Schwierigkeit vor der Entdeckung
zu ftehen, dass der Sozialismus dem Proletariate zur Religion
geworden ist. Aber kann das uns etwas Neues sein? War es uns
nicht längst klar, dass im Besondern der Marxismus eine Religion
ist, nämlich eine neue Form des Messianismus, aber eines Messianismus

ohne Christus, oder eines Glaubens an das Reich Gottes
ohne den Glauben an Gott, immer so, dass „Gott" und „Christus"
formell fehlen, ja sogar geleugnet werden? Und spitzt sich das
Problem nicht in der Frage zu, ob dieser Messianismus ohne Christus

nicht überwunden, weil erfüllt und überboten werden kann
durch den Messianismus Christi

Hier knüpft meine zweite kritische Bemerkung an : wie weit gibt
das Bild, das uns dieses Buch entwirft, die Wirklichkeit wieder;

genauer: wie weit darf dasjenige Proletariat, das in dem Buche
von Piechowsky zu Worte kommt, dem Proletariat überhaupt
gleichgesetzt werden? Wie weit ist diese Stimme eine der Gegenwart

und Zukunft und wie weit — geistig, nicht chronologisch
gesprochen — bloss eine der Vergangenheit:

Es ist hier ja einiges zu bedenken. Einmal: zu Worte kommt
bei Piechowsky vorwiegend Berliner Proletariat, also auf der einen
Seite besonders stark vom Geist der „Aufklärung" und ihrer Schlagworte,

auf der andern durch ein Christentum der Hof- und
Garnisonprediger beherrschtes. Es gibt ein anders geartetes Proletariat
und andere geistige Lagen. Zum Teil schon in Mitteldeutschland,
sicher aber in Süddeutschland ist die Atmosphäre doch wohl
wesentlich anders. Ferner: man bedenke, wie kurze Zeit der
religiöse Sozialismus erst in Berlin wirkt, wie wenig er dort quantitativ

noch bedeutet und wie stark er doch schon im Verhältnis
dazu das Urteil der Arbeiterschaft beeinflusst hat. Es ist doch
sehr bezeichnend, wenn wiederholt ein Pfarrer, der offenbar ganz
besonders das Proletariat zu gewinnen versteht, Bleier in
Charlottenburg, in dem Buche als einer auftaucht, der den Proletarier
an Kirche und Christentum festhält, und dass es von ihm sogar
einmal heisst: „Sollte Christus gelebt haben, dann war er ein
Mensch, der reine, wahre Menschenliebe hatte wie Pfarrer Bleier."
Wie. wenn einmal der religiöse Sozialismus oder etwas noch viel
Grösseres draussen und überall höhere Wellen schlüge, wäre da

566



nicht eine grosse Wendung zu erwarten? Ich habe in dieser
Beziehung gerade mit deutschen Arbeitern sehr ermutigende
Erfahrungen gemacht. — Endlich : die „Religion des Sozialismus", d. h.
der Marxismus, steht keineswegs so fest da, wie Piechowsky zu
meinen scheint. Dieser Turm hat arge Risse und seine Fundamente

weichen. Mir scheint, etwas Anderes bahne sich deutlich an
und ich meine, in wenigen Jahren könnte man es vielleicht schon
deutlich sehen.1) '•¦

Diese Bemerkungen tun dem Buch von Piechowsky keinen
Abbruch. Es bleibt ein Dokument von grosser Wichtigkeit. Mir hat
es, trotzdem ich das alles schliesslich schon wusste, eine tiefe
Erschütterung und einen Anstoss zu neuem Denken bedeutet. Wenn
ich Pfarrer wäre, würde ich es sozusagen Seite für Seite auf mich
wirken lassen, es durchdenken, durchleiden, und bin sicher, mehr
davon zu lernen, als aus den besten theologischen Kollegien und
fast allen theologischen Büchern.2) Man möchte es namentlich in
die Hand solcher Theologen geben, denen das religiös-soziale
Problem (das ich nun in seiner ganzen Tiefe und Tragweite meine)
geringfügig vorkommt. Aber es stellt auch uns vor eine stets neue,
gewaltige Frage. Es geht uns a 11 e an Es ist ein Buch, aus dem
Gericht aufsteigt, gewaltiges Gericht, aber gerade damit auch

Verheissung, noch gewaltigere Verheissung.

2. Die Arbeit.
Ein zweites Grundelement des Lebens ist die Arbeit.
„Gesegnet ist," sagt Carlyle, „wer seine Arbeit gefunden hat; möge er

keinen andern Segen verlangen. Er hat ihn gefunden und wird ihm folgen.
Gleich einem frei fliessenden, mit edler Kraft durch den sauren Sumpf des
Menschendaseins gezogenen Kanal; gleich einem sich immer tiefer waschenden

Strome führt er nach und nach selbst von der Wurzel des fernsten
Grashalmes das saure, eiternde Wasser mit sich fort und verwandelt den pestilen-
zialischen Sumpf in eine grüne, fruchtbare Wiese mit ihrem klar fliessenden

') Sehr verrechnen könnte sich darum einer der Redaktoren der
schweizerischen „Roten Revue", Friedrich Heeb, derselbe, der mit dem Schlagwort
eines deutschen Freidenkers, dass der religiöse Sozialismus ein „Zerset-
zungsprodukt der protestantischen Kirchen sei" hausiert, wenn er aus dem
Buche von Piechowsky gegen die von ihm und seinen Freunden so wenig
geliebte religiös-soziale Bewegung Kapital zu schlagen versucht. (1927.1. H.)
„Vor allem ergibt sich aus seiner Lektüre, dass die Bedeutung religiöser
Dinge für die Werbekraft der proletarischen Gesamtbewegung sowohi in
Deutschland als in der Schweiz vielfach überschätzt und daraus zu Unrecht
gefolgert worden ist, die sogenannte religiös-soziale Richtung werde auf die
„Erneuerung" der proletarischen Bewegung und auf die Steigerung ihrer
Werbekraft von nennenswertem Einfluss sein können." Wir wollen abwarten!

*) Ob Pfarrer Dehn auch nach der Lektüre dieses Buches den Studenten
der Theologie und jungen Pfarrern wie vor einiger Zeit im Neuwerk" raten
wird, zur Bewältigung dieser Probleme — sich in die Theologie von der
Kirche zu vertiefen? Arnold Brémond ist jedenfalls anderer Meinung!

567



Strome. Wie wohltätg für die Wiese selbst, möge der Strom und dessen
Wert gross oder klein sein."

Wenn Carlyle recht hat, wie gross muss dann das Elend des
Proletariates sein v Denn diesen Segen gerade geniesst es nicht.
Seine Arbeit ist nicht dieser Kanal, der durch den „sauren Sumpf"
seines Lebens gezogen wurde, sondern vielmehr selbst ein giftiger
Strom, der sein Leben in einen Sumpf verwandelt. Paradoxer Weise
hat gerade das Arbeitervolk keine Arbeit. In einem doppelten Sinne:
Es hängt über ihm der Fluch der Arbeitslosigkeit, und die Arbeit,
die es hat, ist keine Arbeit im tieferen Sinne des Wortes. Darum
ist die Arbeiterfrage in erster und letzter Instanz eine Arbeitsfrage.

Die Frage nach der Arbeit des Proletariates hängt mit der nach
seinem Glauben aufs engste zusammen. Schon rein prinzipiell:
denn nur wer einen Glauben hat, kann eine wirkliche Arbeit, aber
auch umgekehrt: nur wer eine wirkliche Arbeit hat, kann einen
Glauben haben. Denn wirkliche Arbeit darf nur ein Tun genannt
werden, das aus einem Sinn des Lebens fliesst. Mit diesem Sinn
des Lebens aber kann man in eine wirkliche Beziehung dauernd
nur treten, wenn man eine rechte Arbeit hat. Hier liegt eine der
wichtigsten Erklärungen der Tatsache, warum das Proletariat vom
Glauben an Gott, an einen letzten Sinn des Lebens abgekommen
ist. Es stiess in seiner Arbeit bloss auf Maschine und Masse,
auf Ausbeutung und Knechtschaft; wie hätte es auf die Länge an
einen lebendigen, persönlichen Gott, der ein Herz hat, ein Herz
für jeden persönlich, glauben können? Die Zeugnisse aus dem
Buche von Piechowsky machen auch diesen Zusammenhang klar:
das alte ,.Ora et labora" *) der Mönche wie der Protestanten mit
seinem einfach-heiligen Zusammenhang ist aus dem Leben des
Proletariates verschwunden — wie könnte es anders als freudlos
und seelenlos sein?

Von dieser Arbeit des Proletariates haben wir, die wir sie nicht
selbst tun, viel gehört. Der Sozialismus hat uns gesagt, sie sei
Lohnsklaverei und Maschinenknechtschaft und wir haben es —
voll Mitleid und Grauen — geglaubt. Und wir haben auf die
Erlösung der Arbeit durch den Sozialismus gewartet. Aber dabei ist
es sozusagen geblieben. Auch dieses Land der Arbeit des
Proletariates blieb ein dunkler Erdteil, ein Land voll Elend und Sklaverei,
aber ein sehr fernes Land. Nur scheuen Fusses betrat etwa einer
jener Reisenden dieses Land, um es bald wieder zu verlassen und
uns nachher eine Beschreibung davon zu geben. Nun aber beginnt
seine Eroberung. Nun fängt man an, auch in dieses Land vorzu-
stossen, es genauer zu erforschen, srine Karte aufzunehmen und
seine Urbarmachung vorzubereiten.

') Bete und arbeite.

568



Einen solchen Vorstoss bedeutet das neue Buch von Hendrik
de Man: „Der Kampf um die Arbeitsfreude".1)

Es ist eine weitere Station auf seinem Wege, dessen Sinn ist, durch
die fiktive Welt, womit die marxistische Ideologie die Wirklichkeit
der Arbeiterbewegung und des sozialen Problems verhüllt, zu den
Tatsachen selbst zu gelangen. Es ist ein Pionierbuch, fast mehr
noch als sein erstes grosses Werk.2)

De Man möchte wissen, wie es denn mit der Arbeit des
Proletariates (wobei er in erster Linie an das industrielle denkt) in
Wirklichkeit bestellt ist, genauer: wie das Proletariat selbst diese
Wirklichkeit empfindet und "beurteilt. Er stellt -darum an Arbeiter und
Angestellte aller Kategorien, die er als Lehrer an der „Akademie
der Arbeit" in Frankfurt kennen gelernt, eine Reihe von Fragen
über dieses Thema (das Schema gleicht, natürlich ohne dass die
Beiden voneinander wussten, in der Form merkwürdig dem von
Piechowsky für seine Untersuchung angewandten) und bekommt
78, zum Teil sehr ausführliche Antworten, die zum grossen Teil
wiedergegeben werden und die eine Hälfte des Buches ausmachen.
Sie bilden eine vielleicht weniger aufregende, aber doch auch sehr
spannende und bewegende Lektüre. Vor den Piechowskyschen
Zeugnissen haben sie den Vorzug, dass sie nicht auf ein sachliches
Schema verteilt, sondern im persönlichen Zusammenhang gegeben
werden und, bei ihrer geringeren Anzähl, gegeben werden konnten.

Man liest sie wie lauter kleine Biographien, fast hätte ich
gesagt, alle zusammen wie einen grossen Roman, wenn das nicht
für eine solche Sache eine zu sehr bloss ästhetische Kategorie wäre.
Jedenfalls zieht konkretes Menschenleben hier an uns vorüber,
spüren wir den Herzschlag von Menschenschicksalen und blicken
hinein in die mühselige, staubige, lärmende, schmutzige, oft auch
moralisch schmutzige Werkstätte der Menschenarbeit von heute —
in die doch auch etwa Gottes Sonne freundlich durch helle Scheiben

bricht!
Denn welches ist die Antwort, die wir erhalten?
Sie ist überraschend, ist umgekehrt wie die PiechoWskys. Wo

wir eine grosse Leere erwarteten, „Trümmer, schwarzgeraucht vom
Brande", sehen wir ein „geheimes Baun", sehen wir ein zwar nicht
üppiges, aber doch reiches Leben. Esgibtauchheutenoch,
es gibt heute wieder eine Arbeitsfreude auch
für das Proletariat. Denn so gewaltig ist der Drang des
Menschen, Freude zu haben an seiner Arbeit, dass er auch die
schwersten Hindernisse überwindet, dass er auch in Wüsten noch
grünes Leben schafft.

') Verlegt bei Eugen Diederichs, Jena.
-) „Zur Psychologie des Sozialismus". Vgl. „Neue Wege", Aprilheft.

569



Die drei Faktoren, welche die Arbeitsfreude (das ist ja das
Problem für das Proletariat unmöglich zu machen scheinen, sind :

schlechter Lohn und Lohnarbeit überhaupt, Maschinenarbeit,
eintönige Arbeit. Machen sie sie wirklich unmöglich?

Am. stärksten wirkt die Hemmung des ungenügenden oder falsch
berechneten Lohnes und der daraus folgenden Belastung durch
Sorge oder Verbitterung. Ganz und gar freilich kann auch dieser
Faktor nicht den Segen der Arbeit zerstören. Auch die Lohnarbeit
kann es nicht. Am wenigsten die Maschinenarbeit. Diese kann im
Gegenteil eher ein Faktor neuer Arbeitsfreude werden, freilich nur
unter bestimmten Bedingungen. Auch eintönige Arbeit, blosse Re-
petitionsarbeit, braucht nicht unbedingt als Unglück empfunden
zu werden.

Damit soll nun nicht etwa gesagt sein, dass aus diesen 78
Zeugnissen ein einziges Loblied auf die Arbeit emporsteige. Von ferne
nicht. Dieses Loblied klingt eher nur wie ein leiser, schüchterner
Ton aus Lärm und Not, Aechzen und ^Dröhnen der modernen
Arbeitswerkstatt. Daneben ertönt bittere Klage. Aber diese ist ja
selbstverständlich; das Wunder dagegen besteht darin, dass noch
so viel Freude, Arbeitsfreude möglich ist, dass diese auch unter
diesen Umständen sein kann.

Doch hören wir — ein wenig bloss — die Zeugnisse selbst:
„Für mich ist meine Arbeit nur ein notwendiges Uebel, ein Mittel zum

Zweck." Nach der Arbeit ist gut ruhn, das war mein Grundsatz. Bei der
Arbeit hatte ich wenige Gedanl<en für die Aussenwelt, sondern war darauf
eingestellt, wie ich am leichtesten und vorteilhaftesten mein Geld verdiene."
(Also Stumpfheit.)

Das Akkordsystem wird durchwegs als ein Uebel
empfunden. Es ist ein „Ausbeutungssvstem", führt zu „fortgesetztem
Drücken der Preise, ewigen Schikanen und dadurch bestimmter
egoistischer Einstellung der Kollegen."

Weitaus die grösste Rolle aber spielt (wie schon die letzten
Worte des letzten Zitates andeuten) in dem Problem der Arbeitsfreude

nicht „die Beziehung der Barzahlung" (Carlyle), sondern das

Verhältnis von Mensch zu Mensch, zum Vorgesetzten
und zum Mitarbeiter. Hier tritt vor allem ein Moment hervor: der
Arbeiter möchte auch in der Arbeit etwas sein; er möchte als
etwas gelten, möchte etwas zu tun und zu sagen haben,
selbständig etwas schaffen, ein Mensch sein. Die Klage über die
„Hierarchie" in den Betrieben kehrt unaufhörlich wieder. Die
Vorgesetzten werden durchwegs als Last, als Gegner, ja Feinde
empfunden. Die Arbeitsfreude geht sofort wie eine geschlossene Blütenknospe

auf, sobald ein Hauch von Freiheit und Selbständigkeit sie
anweht.

„Als Herabsetzung wurde von uns die Bezeichnung unserer Person
durch Nummern empfunden." „Meine Gefühle waren nur dann freie,

570



wenn ich aus eigener Verantwortung schaffen konnte. Ich habe dann in der
Regel mehr gearbeitet, als zum eigenen Pensum gehörte. In den Fällen
jedoch, wo ich unter Aufsicht arbeitete, habe ich grundsätzlich nie mehr
geschafft, als unbedingt notwendig ." „Mit meinen Vorgesetzten habe ich
stets aut sehr gespanntem Fusse gestanden."
(Typische Aussage!)
„Anîass zu gegenseitiger Nichtachtung bestand in der unüberwindlichen
Abneigung gegen das bürokratische System meinerseits und meiner daraus
entspringenden Tätigkeiten politischer und gewerkschaftlicher Natur." „Das
Verhältnis zwischen Arbeitern und Meistern lässt jede Kollegialität vermissen.

Die Meister sind von mir bemitleidete Menschen, unter denen es leider
wenige gibt, die überhaupt eine Befähigung zum Meister besitzen. Wäre der
Meister ein ,Meister' im wahren Sinne!" „Die Vorgesetzten werden meistens
als Antreiber und Gegner angesehen." „Nur durfte kein Vorgesetzter kommen

und etwas fordern, was mir unnötig schien, denn sonst war es mit der
Arbeitsfreude für diesen Tag vorbei. Konnte ich aber allein, ungehindert
die Arbeitsmethode nach meinem Geschmack einrichten, dann war mir auch
nichts zu viel, um in das Arbeitsstück etwas Persönliches hineinlegen zu
können." „Fast von selbst geht die Arbeit dort, wo diese eine grössere
geistige Anspannung erfordert, wo immer eine gewisse Aufregung herrscht."
„Während des Urlaubs eines Beamten hatte ich selbständig eine Zweigstelle
im Nebenort zu leiten Ein gewisser innerer Stolz und Selbstgefühl,
damit Arbeitslust, kamen. Man war keine schnell zu ersetzende „Nummer",
sondern ein ganzer Mensch, der in seinem Gebiet „Herr" ist." „Bei
verantwortlicher Tätigkeit habe ich noch nie Eintönigkeit oder Langeweile
empfunden. Eine Unzufriedenheit in der Ausübung meines Berufes empfand ich
nie, im Gegenteil, je komplizierter eine Arbeit war, umsomehr konnte ich
mich in sie vertiefen, sodass ich ausserhalb der Arbeitszeit mich immer mit
der praktischen Lösung meiner Arbeitsaulgabe beschäftigte."

Diese Tatsache wird durch die andere erläutert, dass die
Arbeitsfreude sofort steigt, wenn man für einen Zweck arbeitet,
den man als gut anerkennt. Zwei Möglichkeiten gibt es dafür:
Arbeit in einem mehr oder weniger sozialistischen Betrieb oder
direkt für den Sozialismus und die Arbeiterbewegung, sei's als
„Funktionär", sei's in freierer Form. Durch alle Zeugnisse zieht
sich dieses Grundmotiv: Der Lohnsklave kommt zu sich selbst, wo
er für seine Sache arbeiten kann. Da tut er es freudig. Und
unlustige Arbeit macht er sich dadurch erträglich, dass er an diese
Sache denkt, überhaupt mit seiner Seele in eine andere Welt flüchtet:

„Ich habe nur an den eigenen Tätigkeiten ausserhalb der Berufsarbeit
Freude, ganz gleich, ob es Tätigkeiten für mich selbst sind oder für die
Bewegung. Das ist für mich erst „die eigentliche Arbeit". ,,In der letzten
Tätigkeit wird die Arbeitsfreude erhöht durch das Bewusstsein der
Gemeinnützigkeit des Betriebes. Der Sonntagsspaziergang mit der Familie führt oft
an den [Garten-] Anlagen vorbei, die dann mit Stolz gezeigt werden." „Zuletzt

Schriftsetzer in sozialistischer Zeitungsdruckerei. Grössere Arbeitsfreude

auf Grund des Gefühls, dass für die "Allgemeinheit gearbeitet wird."
„Ich weiss, dass es Männer gibt, die nach Jahren noch die von ihnen
hergestellten Bauten mit lebhaftem Interesse — bei Spaziergängen — auSsuchen
und besichtigen und sich erneut ihrer Arbeit freuen."
Freilich dann auch:
„Wir haben hier Postpakete zu sechs Mann in Ketten gepackt, eine der
stumpfsinnigsten Arbeiten, die es gibt, da man immer nur einen bestimmten

571



Handgriff zu machen hat. Erträglich machten ein anderer Kollege und ich
uns die Arbeit dadurch, dass wir den Kopf oben gewissermassen nicht wissen

Hessen, was unten die Hände taten, dass wir, wie wir es oft kennzeichneten,

in Tischhöhe Kulis, in Schulterhöhe Philosophen waren."
(Welch bezeichnender Ausdruck!)

Was die M a s c h i n e betrifft, so erscheint sie als Gegnerin nur
da, wo sie die Arbeit erschwert, wie gelegentlich bei Bergwerks-
arbeitern. (S. 55 f.) Im allgemeinen liebt der Arbeiter „seine"
Maschine, wie überhaupt sein Werkzeug. Er zieht Fabrikarbeit der
Heimarbeit, Maschinenarbeit der Handarbeit im allgemeinen vor.
Nur muss die Maschinerie gut und die Arbeit nicht allzu mechanisch

sein. Er gewöhnt sich auch an den „Rhythmus" der grossen
Werkstätte. Man empfindet Stolz, wenn man an grössere und
kompliziertere Maschinen vorrücken darf, fühlt sich ihr gegenüber wohl
von einem „freudigen Herrschaftswillen" beseelt und betrachtet sie
als lebendiges Wesen.

Diese Liebe kann freilich leicht auch in Hass umschlagen. Und
es dürfte wohl die Meinung der Mehrheit sein, wenn einer schreibt :

„Bei der zunehmenden Mechanisierung glaube ich nicht an einen
ausreichenden seelischen Kontakt mit der Arbeit. Auch das Bewusstsein, zum
Herrscher über die Maschine sich aufzuschwingen, sie zu dirigieren, wird
kein Ausgleich dieser Konflikte im Menschen sein."

Jedenfalls gibt es eintönige Maschinenarbeit und dazu
Handlangerarbeit, die schwer zu ertragen ist. Dann helfen
Gesang und Spiel, dass man nicht einschläft oder ganz
verblödet:

Sehr oft und fast immer nach der Mittagspause verlangten die
Kolleginnen [in einer Tabakfabrik] Gesang im Raum, um nicht einschlafen zu
müssen." „Eine gewisse Arbeitsunlust konnte ich wahrnehmen bei
Massenarbeiten, die tagelang, oft wochenlang stets dieselben Bewegungen und Handgriffe

erforderten." „Man empfand die Eintönigkeit dieser Massenarbeit nicht
so sehr, wenn man geistig abgelenkt wurde (das geschah durch Singen,
Flöten). Sehr oft wurde der Vorschlag gemacht, Musik in der Werkstatt
spielen zu lassen."

Eine grosse Rolle spielt das Verhältnisder Arbeiter
untereinander. Ist es gut, dann wird auch die ungute Arbeit
freudig; ist es schlecht, dann wird auch die an sich erträgliche
Arbeit eine Qual. Und es sind viele böse Geister die es zerstören.
Da ist der Neid, der besonders durch die Akkordarbeit geweckt
wird; die Eifersucht, die aus dem Verhältnis zu den Vorgesetzten
entspringt; der Hochmut der qualifizierten Arbeiter gegen die
ungelernten; Charakterlosigkeit, Strebertum, geistige Trägheit der
einen, unter denen die Charaktervollen und geistig Lebendigeren
leiden; rücksichtsloses, gänzlich unsoziales Verhalten der Arbeiter
zueinander; schlechtes Verhältnis zwischen männlichen und
weiblichen Arbeitern. Die letzteren betrachten die Arbeit mehr unter
dem Gesichtspunkt vorübergehenden Erwerbs, von dem sie bald

572



durch Heirat erlöst zu werden hoffen. Ganz gross und ganz
schlimm ist die Rolle des sexuellen Schmutzes in
der Werkstatt. Zwei Zeugnisse schildern ausführlich und drastisch
je eine Werkstätte, eine die in der Nähe des „Lumpenproletariates"
und eine, die mehr in die „bürgerliche" Welt hinüberleitet. Man
kann beide nicht lesen, ohne von einem Grauen geschüttelt zu werden.

Die zweite aber ist noch bei weitem die schlimmere.
Was bleibt das Ergebnis?
Die heutige proletarische Arbeit ist trotz allen düsteren Seiten,

die selbstverständlich nicht zu leugnen sind, nicht hoffnungslos,
nicht bloss eine Dantesche Hölle. Der Segen der Arbeit ist darin
noch nicht völlig erstorben. Und er kann wieder belebt werden,
und zwar — das ist das Spezifische an de Mans These — nicht
erst in einer künftigen sozialistischen Gesellschaft, sondern schon
jetzt und hier. Auch die Maschinenarbeit, von der es vielleicht
auch in jener sozialistischen Gesellschaft keine direkte Erlösung
gäbe, ist nicht bloss Fluch, kann sehr wohl Segen sein. Auch
einförmige Arbeit ist nicht für jeden Last und ist nicht immer
Last — sie mag Vielen dauernd am liebsten sein und mag als
Abwechslung Jedem wohl tun.

Es ist neue Arbeitsfreude möglich. Dafür müssen allerdings die
Bedingungen erfüllt werden, die aus den Zeugnissen der
Arbeiter klar hervortreten. Die Arbeit muss so bezahlt werden,
dass der Arbeiter den Lohn nicht als ungerecht empfindet und dass
seine Seele nicht mit materieller Not allzusehr belastet ist. Sie muss
zweckvoll geordnet sein. Betriebsdemokratie
muss eine grosse Losung werden. Man erkennt aus den 78
Berichten, welch eine grosse und heilsame Rolle die deutschen
Betriebsräte auch in ihrer verstümmelten Form spielen. Auf dieser
Linie muss es weitergehen. Es gilt, dem Arbeiter im Betrieb mehr
Vertrauen zu schenken, ihm so viel Selbständigkeit als möglich
einzuräumen. Vieles ginge dann von selbst besser.

„Gelingt es, das zu erreichen, dass die Arbeiter sagen: ,Unser Alter
weiss, dass wir arbeiten, da lassen wir uns nicht reinkommen/ und der
Vorgesetzte: ,Auf meine Leute kann ich mich verlassen' — dann ist das
Fundament vorhanden, auf dem aufgebaut werden kann." „In verschiedenen
Betrieben habe ich an meinen Kollegen, wie auch an mir selbst beobachten
können, dass, je- schärfer die Aufsicht und Kontrolle ist, desto unwilliger
die Arbeit getan wird und auch die Leistung eine geringere ist. War aber
die Aufsicht möglichst gering, konnte man also möglichst ungebunden,
freizügig, auch mal ein Wort sprechen dürfend, arbeiten so wurde
entschieden lustiger gearbeitet und noch mehr geschafft. Auch einmal vorkommende

Kollegen, die eine solche Freiheit niclit vertragen konnten und sie in
Faulheit und Laxheit der Arbeit missbrauchten, wurden stets von den übrigen

Kollegen zur Ordnung gerufen und oftmals streng zurechtgewiesen —
oder durcn entsprechende Nichtachtung „gewürdigt". Es geschah dies stets
unter Berufung auf eine gewisse innere Verantwortung vor der Anständigkeit

und Zuverlässigkeit der Arbeiterschaft selbst, vor der Zukunft, dabei

573



ausblickend auf eine zukünftige Uebernahme der Wirtschaft durch die
Arbeiterschaft, und auch vor dem Betrieb — also seiner Wirtschaftlichkeit."

Noch höher hinauf reicht natürlich ein Ausbau des Betriebs-
rätesystemes, eine gewisse Beteiligung der Arbeiter an der
Geschäftsführung und endlich eine Ordnung der Gesellschaft, die dem
Arbeiter die Möglichkeit gibt, zu sagen : „Das ist meine Arbeit."

„Aussichten auf Besserstellung der Arbeiterschaft innerhalb der Gesellschaft

durch weitestgehende Mitbestimmung und Beachtung der Arbeiter
würde ihnen allgemein eine freudigere Lebenszuversicht geben und damit
ohne Zweifel auch ihr Verhältnis zur Arbeit beeinflussen."

So erschliesst sich aus diesen Aussagen von Arbeitern über ihre
Arbeit eine getroste Aussicht für die Hoffnung, dass in einer wirklich

sozialistischen, also wirtschaftsdemokratischen und
genossenschaftlichen Ordnung auch die Arbeit ihre Erlösung fände
und dass sozialistische Arbeit freudigere und ertragsreiche Arbeit
wäre.

Allerdings warnt De Man vor übertriebenen Hoffnungen in
dieser Hinsicht. Soziale Ideale spielen nach seiner Meinung in
solchen Dingen eine viel kleinere Rolle, als alte Gewohnheiten und
tiefwurzelnde ethische Stimmungen. Noch wichtiger als das, was
„von oben" her in die Arbeit als Ideal hineinleuchtet, ist, dass
Arbeiter und Arbeiter sich im Arbeitsprozess auf bessere Art
zusammenfinden. Die Arbeitsdemokratie der Zukunft
muss von unten her aufgebaut werden. „Die
Sozialisierung von unten — also auf der psychologischen Grundlage der
Arbeitssolidarität und des Werkgeistes im Einzelbetriebe — ist
viel wichtiger als die Sozialisierung von oben."

Die Arbeiterschaft beginnt dies selbst einzusehen. Ein Jugendlicher

schreibt:
„An den Arbeitsprozess kettet den heutigen Industriearbeiter ein rein

sachliches, technisches Interesse. Seelische Beziehungen bestehen nicht. Als
psychisches Wesen wird er darum so lange die Arbeitsstätte hassen, als sie
als solche ihn entwürdigt. Auf irgend eine Weise wird er darum entweder
den Versuch der Beseelung der Arbeit unternehmen, sich also gewissermassen
die Arbeitsstätte als seine zu erobern suchen, oder aber eine grösstmög-
lichste Beschränkung der Arbeitszeit und Gestaltung des Lebensraumes
ausserhalb des Betriebes erstreben."

„Wir müssen versuchen, den Kollegen die Opfer und Kompromisse einer
Uebergangszeit vom Kapitalismus zum Sozialismus klar zu machen. Wir
müssen versuchen, den Glauben an das Ethos der Arbeit als lebendigste
Grundlage der neuen Gesellschaft in ihnen zu entflammen. Wir müssen ihnen
sagen, dass der Betrieb die Seele der Zukunft ist und dass es dazu nötig ist,
sich schon jetzt mit ihm vertraut zu machen."

So taucht in dem Buche von De Man aus dem Unbekannten
Neuland auf — das Neuland der Arbeit.

Freilich, wie ich bei Piechowsky ein Fragezeichen zu dem, wie
mir schien, allzu Pessimistischen seines Bildes machen müsste, so
bei De Man zum allzu Optimistischen. Denn es ist eine Gefahr
des Buches, dass es ein zu g ü n s t i g e s Bild der Lage gibt. Han-

574



deli es sich doch bei den vorhin befragten Arbeitern um eine obere
Elite. Das Gros der Arbeiterschaft sieht wohl anders aus, sowohl
in bezug auf seine Empfindungen als in bezug auf seine Lage. De
Man ist sich dieses Umstandes klar bewusst und hebt ihn selber
mit Nachdruck hervor. Doch meint er, an dieser Elite zeige sich,
wenn nicht, was schon allgemein sei, so doch, was allgemein
möglich sei. Darin hat er wohl recht. Nur muss man dafür
sorgen, dass dieser Gesichtspunkt bei der Verwertung des Buches
gewahrt bleibt, damit nicht Illusionen erzeugt werden.

Ein anderer Einwand greift tiefer. Man hat gegen den Schluss
des Buches etwa den Eindruck, dass es zu wenig radikal, im
guten Sinne des Wortes, sei, zu wenig auf die Notwendigkeit einer
völligen Umwälzung der vorhandenen Zustände hinweise, in
theologischer Sprache ausgedrückt: zu wenig eschatalogisch orientiert

sei. Ein Punkt besonders wird diesem oder jenem zu schaffen
machen : Ist der M a s c h i n i s m u s nicht zu günstig beurteilt?
Ist er nicht eine viel furchtbarere Gefahr als De Man anzunehmen
scheint? Brémond jedenfalls sieht ihn anders:

„Der Maschinismus bewirkt eine allgemeine Ueberanspannung, die uns
Heimweh nach den alten Zeiten empfinden lässt, wo die römische Sklaverei
und die mittelalterliche Hörigkeit, so schlimm sie waren, doch für das innere
Leben einen Spielraum Hessen, der dem modernen Arbeiter versagt ist."

Und wenn die Arbeiter selbst sich mit der Maschine ausgesöhnt
haben, so wäre wohl die Frage berechtigt, ob diese Aussöhnung
nicht eine der allerschlimmsten Folgen des Maschinismus sei.
Gegen diesen als Ganzes sind vielleicht, wenn er uns nicht als Dämon
zerstören soll, viel tiefergreifendere, revolutionärere Umwälzungen
innerer und äusserer Art nötig.

Vielleicht würde De Man selbst dies zugeben; aber ähnlich,
wie er dies in bezug auf den Weg zum Sozialismus überhaupt tut,
hinzufügen: „Wir müssen auf dem Weg zum Sozialismus auch
dieses Stadium, diese Form der Verbürgerlichung durchmachen."
Dann hätte ich dagegen in diesem Spezialpunkte die gleichen
Bedenken wie im allgemeinen.

Aber auch wenn diese Bedenken richtig sein sollten und es sich
nicht bloss um Missverständnisse handelt, so täte dies dem Wert
des Buches keinen nennenswerten Eintrag. Er besteht darin, dass
dieses gewaltige und fundamentale Problem auf eine Weise
aufgerollt ist, wie meines Wissens bisher noch nie. Damit wird es im
Grunde radikaler und revolutionärer als irgend eine Auffrischung
sozialistischer Ideologie. Es ist ein mit äusserster methodischer
Genauigkeit gearbeitetes Buch, ein Buch von grossem und gediegenem

Reichtum, ähnlich wie das „Zur Psychologie des Sozialismus".
Es liegt durchaus auf der Linie des Weges, den dieses aufreisst, und
es ist seiner würdig. Man wird sich viel damit abgeben müssen.

575



Für mich hebt sich aus diesem Buche hervor : das Land der
neuen Arbeit, der erlösten Arbeit.

Glauben und Arbeit, beide erlöst und wiedergeboren — das
ist's, was wir brauchen. Darum muss gerungen werden.

L. Ragaz.
mimi luminiti uni illuni milium mimmi min mimili illinium

O Aussprache § Q
¦ '¦¦i > unmi tini uhi nmiiiui > i iimimi mmuiiiiiiiiiiii

1. Vegetarismus.
Nachdem ich sowieso schon an der Aussprache über dieses Thema hatte

teilnehmen wollen, hat R. Müller's Bemerkung im Oktoberheft, dass ich in
meiner Siedlungs-Schrift1) die sich aufdrängende Konsequenz der Forderung
fleischloser Ernährung nicht zog, meine Feder vollends mobilisiert. Es ist
richtig, dass ich diese Konsequenz in jener Schrift nicht zog — persönlich
hatte ich sie schon fast zehn Jahre vorher gezogen. Ich unterliess es, wenn
auch ungern, um diese Schrift nicht auch noch mit diesem Problem zu
belasten. Wenn ich hier nun ein paar Gedanken dazu äussern möchte, so können

es nicht mehr als los aneinandergereihte Bemerkungen mit ziemlich
persönlicher Färbung werden.

Der Vegetarismus erscheint mir in gewissem Sinne noch nicht zeit-
gemäss, wenigstens für die Allgemeinheit. Seine Stunde, die Stunde seines
Kampfes kommt vielleicht erst nach der Ueberwindung des Alkohols.
Vielleicht müssen wir auch erst lernen, keine Menschen mehr zu töten, bevor wir
dazu fortschreiten, auch keine Tiermörder zu Ernährungszwecken mehr zu
sein. Allerdings ist umgekehrt auch sicher, dass die Einsicht in das Unrecht
dieses Tiermordes die, welche sich ihr jetzt schon erschliessen, zu Antimilitaristen

macht. Der Vegetarismus ist naturgemäss
Bundesgenosse des Antimilitarismus.

Die Abscheulichkeit des Tiertötens — es gibt eine eindringliche kleine
Schrift von Magnus Schwantje darüber — ist vielleicht der entscheidendste

Grund für den Verzicht auf Fleischnahrung. Diese Abscheulichkeit
ist gross, auch in den modernsten Schlachthäusern. Schon der Transport

der Tiere zu den Schlachthäusern, dann ihr Eintritt in die mit Blutgeruch
erfüllte Luft derselben ist. für sie qualvoll.

Wenn alle die,' welche für sich selbst oder ihre Söhne den Metzgerberuf
weit von sich weisen würden, auch keinen andern Menschen zumuteten, dieses

Handwerk für sie auszuüben, dann wäre, jedenfalls wenigstens in den
sogenannten gebildeten Kreisen, die Zahl der Fleischesser minim. Auch
Tierfreunde, wie der Verfasser der wundervollen Tiergeschichten „Unier Tieren",
kommen von ihrer Tierliebe ohne weiteres zum Fleischverzieht. Man lese im
IL Band die Franziskanergeschichte: „Der Weg in die Wildnis."

Eine unerlässliche Bedingung des Vegetarismus ist für mich, dass er
das Leben vereinfacht und verbilligt, die Hausfrau und den Haushalt
entlastet, nicht belastet. Dem steht einzig die falsche Meinung im Wege, die
Fleischesser oft haben, dass man bei Verzicht auf Fleisch für diese
„Kraftnahrung" Ersatz durch besondere andere Kochkünste brauche.

x) Die Schrift von Biet en holz: „Die Siedelung" (erschienen
als eine der „Flugschriften der Quelle" im Rotapfel-Verlag) sei bei diesem
Anlass wieder in Erinnerung gebracht und warm empfohlen. Sie ist keineswegs

veraltet, im Gegenteil, sie weist vorwärts in kommende Zeiten und ist
von grossem Reichtum.

576


	Glauben und Arbeit

