
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 12

Artikel: Das Sakrament der Weihnacht

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sakrament der Weihnacht.
Offenkundig gross ist das Geheimnis

des Glaubens: Gott geoffenbart
im Fleisch. 1. Tim. 3,16.

Weihnachten ist die Botschaft von der Menschwerdung Gottes,
von der „Offenbarung Gottes im Fleisch". Das ist sein Sinn und
Kern, alles andere bloss Sinnbild und Schale; das ist das Licht, das
auf den Weihnachtsbildern von dem göttlichen Kinde in der Mitte
ausstrahlt, alles andere bloss ein Abglanz davon.

Die alte Christenheit hat sich in ihrem Sinnen und Tun mit
anbetender Ehrfurcht um dieses Geheimnis der Menschwerdung
bewegt, und noch heute ist es besonders die morgenländische Kirche,
die dafür ein tiefes Verständnis bewahrt hat, ein Verständnis, das
bis in das Christentum nicht bloss eines Solovjeff, sondern auch
eines Dostojewski und Tolstoi ausstrahlt: „Gott erschienen im
Fleisch." Man fasste einst dieses grosse Geheimnis in das Wort:
„In Jesus Christus ist Gott Mensch geworden, auf dass der Mensch
dadurch göttlich würde." Im Sakrament des Altars aber wird dieses

Geheimnis uns unsichtbar-sichtbar, kann man es mit Augen
sehen, mit Händen fassen und mit dem Munde gemessen. Nach
dieser Auffassung hat Gott durch sein Eingehen in das Fleisch
dieses wunderbar verändert, ihm sein Leben mitgeteilt, es, wenn
wir dafür ein Wort der mittelalterlichen Mystik anwenden dürfen,
„durchgottet".

Wir sind vielleicht bereit — möglicherweise etwas vorschnell
— das Magie zu nennen und bringen vielleicht der ganzen „Mystik"
dieser Auffassung kein Verständnis entgegen. Und doch, ob diese
„Mystik" nicht tiefste Wahrheit und Weisheit ist? Und ob es nicht
eine solche „Magie" gibt? Ich meine, dass das Wort von der
Menschwerdung Gottes die, abgesehen von biblischen Worten,
tiefste Formulierung des Sinnes nicht nur der Weihnachtsbotschaft,
sondern der Christuswahrheit überhaupt und des ganzen Sinnes
der Geschichte sei, und ich meine im besondern, und will diesmal
wieder nur dies Eine hervorheben, dass das „Gott geoffenbart im
Fleisch" auch für das Streben jedes Einzelnen von uns nach der
Verwirklichung des Guten von fundamentaler, ja von völlig
entscheidender Bedeutung sei.

Denn dasGutewird uns dadurch, dass es in
Christus Mensch geworden ist, unendlich na he

gerückt. Das ist das Teilgeheimnis des grossen
Weihnachtsgeheimnisses : „Das Wort ward Fleisch." Denn wie man vom
„Wort" im allgemeinen, von Gott in seinem ganzen Wesen, sagen

553



muss, dass er uns fern wäre, dass er unerkennbar, in unerreichbarer
Majestät über uns stünde und wohl unser Herr, aber nicht unser
Vater, wohl unser Schicksal, vielleicht unser Gericht, aber nicht
unsere Erlösung sein könnte, wenn er nicht in Jesus Christus
„Fleisch" geworden wäre, Mensch wie wir, Bruder, unter uns
wohnend, so muss man das auch vom Guten sagen. Es bliebe über
uns, in seiner Unbedingtheit und Heiligkeit unerreichbar, unerfüllbar,

bloss eine Idee, ein Ideal, nicht zu verwirklichen, wenn es nicht
in diesem Einen „Fleisch" geworden wäre, sich eingesenkt hätte
dieser Erde, diesem Menschenwesen, nicht' unter uns „gewohnt'
hätte und „wohnte", in diesem Einen, der der vollkommen Gute ist,
der vollkommen Reine und Gütige und doch von unserem Fleisch
und Blut. Wir könnten sonst meinen, dem Guten ewig fern bleiben

zu müssen, immer diesseits einer unendlichen Kluft, die uns
von ihm trennte; wir könnten glauben, diesis endliche Gefäss
unseres menschlichen Wesens vermöge die Unendlichkeit des Guten
doch nicht zu fassen. Aber nun rückt uns in diesem vollkommen
Guten, der unser Fleisch und Blut geworden ist, das Gute unendlich

nahe; wir können es in ihm sehen und tasten; es wird unser
Eigentum. Der unendliche Abgrund füllt sich, das Endliche
erweist sich fähig, das Unendliche zu fassen — finitum est capax
infiniti —, es gibt eine volle Erlösung zum Guten.

Est geht eine die Sünde tilgende, das Gute wirkende Kraft von
dem ins Fleisch gekommenen Guten aus. Wer es fassen kann, fasse es

Man mag das eine sakramentale Wirkung nennen, um damit
dieses Geheimnis anzudeuten. Wir, die Argen, bekommen Anteil
am Guten, wir, die Endlichen, Anteil vom Unendlichen durch das
unendlich Gute, das im Menschen Jesus Christus, unserm Bruder,
mitten unter uns erschienen ist. Wir, die wir nicht an uns glauben
könnten, wenn es bloss auf uns ankäme, wir können es durch diesen

Bruder, in welchem Gott uns sagt, dass wir doch zu ihm
gehören. Wir, die Selbstischen, sind doch der Liebe nicht unfähig;
wir, die Schmutzigen, freuen uns doch der Reinheit; wir, die vom
Leben Verwüsteten, von Schuld und Sünde Niedergeworfenen,
dürfen uns wie Kinder zum Vater und zu den Geschwistern stellen.
Das Gute, das so ferne, so hoch, so fremd schien, es ist uns ganz
nahe gerückt; es ist unser eigen — in Ihm, der Wir geworden ist,
damit wir Er würden und in Ihm zum Vater und zu uns
zurückkehrten.

Ist das nicht wirklich das sakramentale Weihnachtswunder?
Viel Entartung, viel Schwindel, viel Lüge bedeckt die heutige
Weihnachtsfeier. Wir wenden uns manchmal zornig von ihr ab, weil
sie so sehr im Widerspruch steht auf der einen Seite zu Wesen und
Botschaft dessen, dem sie gilt, und auf der andern Seite zu der uns
umgebenden Wirklichkeit, der politischen, sozialen, sittlichen, kul-

554



turellen. Vor allem will uns all dieses Gutsein und Frohsein, dieses
Friedehaben und Friedewerden an diesem einen Tag aufregen,
als lauter Humbug erscheinen. Und das mag es ja auch sein. Aber,
ob nicht hinter dieser Lüge eine Wahrheit, hinter diesem
Schein ein Licht steht? Leuchtet nicht hinter all diesem falschen
Wesen doch die Ahnung, die Empfindung, dass in diesem Guten
das Gute trotz alledem unwiderruflich die Erde berührt hat, dass
die Erde ihm nun — trotz allem — gehört, dass wir Götzendiener,
wir Egoisten, wir Mammonsanbeter und Lasterknechte doch im
Grunde nicht den Götzen, nicht dem Ego, nicht dem Mammon
und nicht dem Laster wirklich huldigen, sondern dem Kind in der
Krippe, in dem wir Kinder werden und damit Gottes; dass doch
nicht Börsen und Kasernen, nicht Aktien und Kanonen das letzte
Wort der Wirklichkeit sind, dass Börsen und Kasernen, Aktien und
Kanonen zu Unwirklichkeiten werden vor der grossen Wirklichkeit

der Liebe und Bruderschaft? Und ist nicht das die starke
Sonne der Weihnachtsfreude, von der selbst alle die falschen
Weihnachtslichter Zeugnis geben: die Freude in Gott und im Menschen,
die in dem. Kinde, das zum Manne Jesus Christus wird, beide offenbar,

verbunden und versöhnt sind? Ist es nicht die Freude in dem
Guten, das doch des Lebens Sinn und Krone ist, und das, sonst
so unglaublich, in diesem Wunder nahe, wirklich, ja unser geworden

ist? Und wenn auch diese Freude, echt oder halbecht, auch im
Halbechten sich als Wahrheit ankündend, nur einen Tag dauert,
die Weihnachtssonne sofort wieder in Winterdunkel und Winterfrost

verschwindet, hat sie deswegen umsonst geleuchtet? War das
Wunder bloss eine Täuschung? Ist es nicht vielmehr ein Pfand
grösserer und umfassenderer Erfüllung? Dürfen wir nicht glauben,
dass dieses Sakrament des Guten, in diesem Guten in die Menschenwelt

getan, weiter wirken werde, als Sauerteig der Welt, dem immer
grösseren, immer wirklicheren Weihnachten entgegen? Hat es nicht
bisher, trotz allem, so in der Welt gewirkt? Und senkt sich nicht
heute abermals in gewaltiger Gärung und Bewegung auf diese
arme Erde von oben herab in neuer Wunderkraft die Botschaft
und Wirklichkeit des: „Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf
Erden unter Menschen des Wohlgefallens"?

So rückt uns in Weihnachten — wenn wir es tief verstehen —
das Gute nahe, dass wir es glauben können, — dass wir es glauben
können für uns und für die Welt, dass wir dadurch glauben können

an uns und an die Welt und daraus die tiefste Freude schöpfen,
die es gibt. Das Gute, das uns so fern und unerreichbar war,
wird uns geschenkt — als Wunder — wie ja das ganze
Weihnachtsgeheimnis darin besteht, dass Gott, der Ferne und
Unerreichbare, uns geschenkt wird, als Wunder — in Jesus Christus,
dem Wunder, und wir singen:

555



„Wain ich dies Wunder fassen will,
So steht mein Geist voll Ehrfurcht still;
Er betet an und er ermisst,
Dass Gottes Lieb unendlich ist."

Es ist darum schon auch ein Sinnbild der tiefsten Weihnachtswahrheit,

wenn wir uns an diesem Tage etwas schenken; nur
freilich, dass gerade darum das Geschenkte mehr ein Sinnbild, als
eine grobe, rein materielle und darum sinnlose Wirklichkeit sein
sollte, dass es erdenleicht wäre, damit der göttliche Sinn durchleuchten,

dass es durchsichtig wäre, damit die Weihnachtssonne
durchscheinen könnte. Aber das ist freilich das Schönste am Weihnachtsgeheimnis

und vielleicht der letzte Grund der Weihnachtsfreude,
dass uns das Gute geschenkt wird, als Wunder zu uns kommt,
wie ja auch das Kind immer Geschenk und Wunder ist. Es kommt
über uns, überwältigt uns — von der Sonne der Liebe Gottes her,
die wir freilich in unsern dunklen Tiefen nicht sehen und nicht
glauben könnten, ohne das Zeichen des Kreuze s, die aber auch
von dorther geschenkt wird — als das Gute. Weihnachten ist ja
die sonnige Ausstrahlung jener Kreuzesliebe, mit der Gott uns in
Todesnächten aufsucht, um uns zu retten, selig und gut zu machen.

L. Ragaz.

Glauben und Arbeit.
Wir befinden uns in Bezug auf das Proletariat immer noch in

einem Zeitalter der Entdeckung der Welt. Es ist immer noch
unerforschtes Land. Irgend einer, ich weiss nicht, ob es Paul Göhre
war oder ein anderer — hat vor Jahrzehnten den Ausspruch getan,
wir wüssten über die Eskimo und die Sudanneger besser Bescheid,
als über dieses Volk, Proletariat genannt, das neben uns in der
gleichen Stadt wohne, vielleicht nur durch eine Strasse oder gar
nur eine Hauswand von uns getrennt. (So ungefähr!) An
Entdeckungsfahrten und Entdeckungsarbeiten, an Karten und
Reisebeschreibungen hat es seither nicht gefehlt. Die eigentliche Entdek-
kung des Proletariates als solches in unserem Zeitalter (das letztere
betone ich; denn das Proletariat müsste und muss immer wieder
neu entdeckt werden!) geschah zuerst durch den Sozialismus,
besonders auch durch den Marxismus (wenn auch keineswegs zuerst
und allein durch ihn), und zwar nun zunächst in sozialer und
politischer, allgemein gesagt: soziologischer Hinsicht. Dadurch trat
dieses neue Land aus dem Dunkel hervor in die Sicht der Welt.
Diese Entdeckung reizte zu weiteren Vorstössen. Wie sahen denn
dieses Land und dieses Volk im einzelnen aus? Was waren seine
Gedanken, seine Sitten, sein Glaube und seine Arbeit? Es machten

556


	Das Sakrament der Weihnacht

