Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 11

Artikel: Das Ich

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ich.

Wer mir nachgehen will, der ver-
leugne sich selbst, nehme sein Kreuz
auf sich und folge mir. Denn wer sein
Leben bewahren will, der wird es ver-
lieren; wer es aber verherei um meinet-
w1llen der wird es finden.

Matth. 16, 24—25.

1.

Es ist eine alte Erkenntnis, dass nichts dem Dienste Gottes
mehr im Wege stebt, als unser Ich. Das Ich ist jener Zauberberg
~ der Sage, der unsichtbar durch seinen magnetischen Einfluss das
Schiff vom rechten Kurs ablenkt. Das unerloste Ich will eben selbst
Gott sein. Darum bezieht es -alles auf sich, zieht alles in seinen
Kreis, stellt alles in seinen Dienst, auch G,o_tt'-— wenn das moglich
wire! —, auch die Sache Gottes. Es will selbst gelten. Wie sollte
es nicht? Denn der Weise sagt: ,.Jedes Wesen trachtet, sich in
seinem Sein zu erhalten.” Der Geltungstrieb in all seinen unendlich
mannigfachen Formen, in all seinen tausend und abertausend Mas-
kierungen ist vielleicht tiberhaupt der Grundtrieb unserer Natur.
Mit einer geradezu unendlichen Gier saugt das Ich aus allem Nah-
rung, aber auch Giit. Denn wenn aus der verhaltnisméssig seltenen
Stillung dieser unendlichen Gier Gliick, Freude, ja etwas wie Selig-
keit fliesst, so aus ihrem viel hauhgeren Unbefr1ed1gtsem Kummer,
Elend, ja Unsel1gke1t Denn wie sollte die Welt, endlich wie sie
trotz all ihrem Reichtum ist, diese Gier wirklich - stillen konnen?
Dazu sind auch schon zu viele Mitbewerber vorhanden! Drastisch
sagt in diesem Sinne Carlyle vom Menschen: ,,Man schenke ihm
versuchsweise ein halbes Weltall, und er wird mit dem Besitzer der
andern Halite zu streiten anfangen und behaupten, dass er der miss-
handeltste aller Menschen sei!“ Denn dieses Ich verlangt schlechter-
dings die Unendlichkeit selbst. Es will sich auf den Thron Gottes
selbst setzen. Das ist, offen oder versteckt, unverschamt oder
schiichtern, laut oder leise geltend gemacht, sein Anspruch. Es
macht sich zum Absoluten. Es ist der Urabiall von Gott und der
Uraufstand gegen Gott; es ist der Luzifer, der sich von Gott los-
reisst, weil er sein will "wie Gott, weil er selbst Gott sein will. Es
ist die Urgier, die alles, alles an sich raffen will. Darum ist
es iiberall die Quelle der Not, der Armut, des Streites, des Krieges.
Als Einzel-Ich und als Gememsmaffs Ich kann es nicht Frieden
haben, weil es das Absolute ist, weil es alles sein eigen nennen
“will, weil alles zu seinem Imperlum gehoren soll. Es ist der kalte
. und heisse Egoismus — natiirlich, der Fgoismus ist die Religion
des Ego — es liebt nur sich selbst und will doch, ja, muss gerade
darum alles an sich ziehen, seien es Menschen, seien es Sachen, um

518



damit seinen unendlichen Hunger zu stillen, seine unendhche Leere
- auszufiillen.

Aus dieser bitteren Quelle, der aus der Unendlichkeit stromen-
den, stammen, wie schon angedeutet wurde, unsere meisten Schmer-
zen: die Schmerzen des Ehrgeizes, des Neldes, der Eifersucht, der
Krankung, der Zuriicksetzung, der Minderwertigkeit, ja, in man-

"~ cher Beziehung, auch die der Liebe. Wenn man diese Quelle ab-

graben konnte! Aber fiir die edlere Sezle ist vielleicht doch das
der gr 6 sste der Schmerzen, dass dieses Ich immer wieder G ott
in den Weg tritt. In zwei Formen scheint mir, vor allem geschieht
dies: einmal, indem es von der wahren Unendhchkelt Gottes,
die seine Heimat wire, ablenkt zu der falschen Unendlichkeit der
Welt; sodann, indem es vor allem fiir sich selbst Dienst ver-
langt. ‘Beides ist wohl im letzten Grunde das ‘Gleiche. Die erste
Form bedeutet die Weltlichkeit; das Ich stiirzt sich in die
Welt, sie geniessend, ihr dienend, an ihr sich berauschend, um
dort seine Gottheit zu finden. Man kann das einfaches Heiden-
tum nennen. In der zweiten Form aber zieht es sich sozusagen
auf sich selbst zuriick, Tribut, Verehrung, Anbetung heischend, sich
selbst vergottend; es ist gesteigertes Heidentum. Diese zweite Form
steht Gott noch mehr entgegen als die erste. Sie ist harter, ziher,
kalter, schwerer zu fassen, schwerer zu bekehren. Wie ein Eisberg
liegt dieses Ich da. Wie ein Kerker umfasst es uns. Wir spiiren,
dass es der grosse Feind Gottes ist und hassen es. ,Le moi est
haigsable® ist Pascals Losung. Aber wir werden es nicht Ios.
Immer wieder tritt es Gott in den Weg. Immer wieder stehen wir
‘in der Versuchung, vom Dienst Gottes zu seinem Dienst abgelenkt
zu werden. Wie oft ist das die Klippe, an der ein zu Groéserem
berufenes Leben scheitert. Immer wieder hindert diese falsche Sub-
jektivitat im Kleinen und Grossen das Zusammenarbeiten, die Ge-
meinschaft, das Werk Gottes. Immer wieder sucht das Ich sich
selbst — und findet doch nur Qual. Denn der Egoismus ist Qual.
Er ist, wie aller Gotzendienst, Knechtschaft. Es gibt keinen furcht-
bareren Tyrannen als das Ich. _
Das Ich muss iiberwunden werden, wenn wir Gott (und den
Menschen!) dienen wollen, und das heisst ja auch: wenn wir
erl 6st sein sollen. Wie aber mag das geschehen? Wie mag die-
ses Wunder zustande kommen ? -
- Ein haufiger Weg ist, dass man das Ich zu uberwmden wirklich
meint oder doch Vorglbt indem man es bloss maskiert. Man
redet von Selbstlosigkeit, bald fromm, bald mehr weltlich.
‘Selbstlosigkeit — eine herrliche Sache! Wie sehg miissen Menschen
- sein, die das Ich, den ,,dunkelen Despoten‘ los sind! Wie frei miissen
sie ]eben und atmen! Aber wo ist diese Selbst1081gkelt wirklich

519



vorhanden? Darf man eine gewisse natiirliche Bescheidenheit schon
so nennen? Das ist gewiss etwas Schones, aber es kann bloss
ein noch nicht erwachtes Selbst sein. Auch geniigt Bescheidenheit
allein, geniigt edelste Demut fiir den Dienst Gottes (und der Men-
schen) noch nicht; es muss noch etwas anderes dazu kommen.
Oder sollen wir vielleicht eine gewisse Art von Mangel an selbstén-
digem Wesen so nennen? Davon gilt doch wohl Nietzsches Wort,
dass Selbstlosigkeit keinen Wert habe, weder im Himmel noch auf
Erden, oder Lagardes, dass dies die einzige Siinde sei, nicht wir
selbst zu sein, und die einzige Tugend, wir selbst zu sein. Gott
bedarf ]edenfalls fiir seinen Dienst Menschen mit einem kraftigen
- Selbst. Das spiiren und erfahren wir doch deutlich und kénnen
also nicht den Weg einer gewissen christlich en Selbstverleug-
nung gehen, die einfach darin bestehit, den eigenen Willen zu ,,bre-
~ chen®, und nicht ihn zu erldsen. Wir sehen, wie daraus in den
allermeisten Fillen nur eine Maske wird. Dieser eigene Wille, der
eben nicht bloss gebrochen, sondern erlést werden soll, lebt doch
fort — wie er denn nicht sterben kann, da er von Gott stammt —
aber nun verhiillt, heimlich und darum in ‘desto schlimmerer, zihe-
rer, gefahrllcherer Form. Nun verbindet er sich — mit Gott bes-
ser: mit der Frommigkeit, und das Ergebnis ist jener rehglos ver-
kleidete Machtdrang, der vielleicht die schlimmste geistige Gift-
pilanze ist, welche die Erde tragt. Diese ,,christliche® Selbstlosig-
keit ist grosstentells grobere oder feinere Heuchelei Es gilt
fiir christlich wohllanstindig, sein Ich zu verhiillen, gerade so, wie
- man die Nacktheit des Korpers verhiillt, aber unter dieser Hiille
lebt es erst recht trotzig und z&h und unerbittlich. Viel besser ist
das Ich, das sich in seiner ganzen weltlichen Nacktheit und Brutali-
tat- zelgt Es hat den Vorzug der Ehrlichkeit.

. Aber freilich gibt es auch eine weltliche Art das Ich zu
iiberwinden, die ebensowenig zum Ziele gelangt. Man bildet sich
ein, es zu uberwmden indem man es betaubt oder ihm aus dem
Wege geht. Man memt nur der Sache zu dienen, sich selbst in
der Sache zu vergessen — und siehe, plbtzlich steht das Ich wieder
‘da und ist unheimlich stark, stirker als die Sache. Man wird viel-
leicht um des Ich wilien Zzum Judas an der Sache. Denn was tut
Judas anderes, als dass er dem Kreuze ausweicht? Oder
man gibt’ zu, dass das Ich sein Recht habe. Man entwickelt es,
fordert es, iibt ,heilige Selbstliebe, um das Selbst dann in den
Dienst ,des hoheren Zweckes zu stellen, etwa nach Vinets Anwei-
sung: ,Je veux ’homme libre et maitre de lui méme, afin qu’il
soit mieux le serviteur de tous.“ Aber dieses wohlentfaltete wohl-
genihirte Ich behauptet dann leicht sich selbst in dem Slnne dass
es sich dienen lassen w111 statt zu dienen. Wir sind das Ich W1eder
nicht los. R :

520



Nein, es gibt fiir die Erlosung vom Ich, fiir die Erlosung des
Ich, nur einen Weg: Sterben !, Wer sein Leben bewahren will,
der wird es verlieren, wer es aber verlieret um meinetwillen, der
wird es finden.“ Nem es gibt nur einen Weg, das Ich wirklich
zu tiberwinden: wir miissen unser Ich kreuzigen!
,Wer mir nachgehen will, der nehme sein Kreuz auf.“ Das Ich
kreuzigen heisst aber einfach: es Gott iibergeben, dass er
.allein g-elte, dass er allein herrsche. Das bedeutet ,Selbstverleug-
nung®. Es ist aber nicht jene falsche Selbstverleugnung, die das
Selbst bloss nach aussen ,verleugnet”, es aber im geheimen erst
recht behauptet, so wie man sich etwa yverleugnen® lasst, wenn
man so recht daheim sein will; nein es ist, wie es auch nach dem
- Urtext eher heissen miisste: ,,Absage an sich selbst.“ Das ist keine
Sache des blossen Enthusiasmus, sondern ein hartes, oft bitteres
Sterben. Es kostet Schmerzen. Denn das Ich mochte leben,
mochte gelten, méchte sich behaupten. Aber es lisst Gott stirker
sein, lasst i hn herrschen. Es iiberwindet sich — uberwmdet
sich immer w1eder von Fall zu Fall wieder. Denn es nimmt ,,sein*
Kreuz auf sich — "nicht irgend ein allgemeines - Kreuz, sondern ge-
rade das, welches der Dienst Gottes fordert. Wo es lieber selbst
- gelten mochte da dient es, trotz vielem, was ihm zu schaffen macht,
was es asthetisch ethlsch religios abstosst trotz Empfmdhchkelt
Kriankung, Demutlgung, doch Gottes Sache es macht mit, statt
sich zuriickzuziehen; es ordnet sich unter, statt eine erste Rolle Zu
spielen; es stirbt, statt leben zu wollen. Es iiberwindet sich; doch
nein, das ist nicht das eigentliche, das letzte Wort: es wir d iiber-
wunden, wird itberwunden vom K reuze her und das helsst w1rd
; uberwunden von Gott.

So stirbt das Ich. Es stirbt, indem es gekreuZIgt wird. Gibt es
dann eine Auferstehung? Ja, eine wundervolle, gewiss. Denn er-
innern wir uns: das Ich soll nicht einfach nur gebrochen,' sondern
es soll erl16st werden. Die Erlosung vom Ich ist die Erlosung
des Ich. Gott dienen ist Freiheit. Der Querstrich des Kreuzes mit-
ten durch die falsche Unendlichkeit des gierigen Ich 6finet ihm den
Weg in die wahre Unendlichkeit. Das Sterben wird die Pforte des
Lebens. Und das bittere Sterben wird das Siisseste, was es gibt.
Sich selbst zu verlieren ist der hochste Gewinn, ,,Wer sein Leben
erhalten will, der wird es verlieren; wer es aber verlieret um meinet-
willen, der wird es finden.* : - L. Ragaz.

521



	Das Ich

