
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 11

Artikel: Das Ich

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ich.
Wer mir nachgehen will, der

verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz
auf sich und folge mir. Denn wer sein
Leben bewahren will, der wird es
verlieren ; wer es aber verlieret um meinetwillen,

der wird es finden.
Matth. 16, 24—25.

1.

Es ist eine alte Erkenntnis, dass nichts dem Dienste Gottes
mehr im Wege steht, als unser Ich. Das Ich ist jener Zauberberg
der Sage, der unsichtbar durch seinen magnetischen Einfluss das
Schiff vom rechten Kurs ablenkt. Das unerlöste Ich will eben selbst
Gott sein. Darum bezieht es alles auf sich, zieht alles in seinen
Kreis, stellt alles in seinen Dienst, auch Gott — wenn das möglich
wäre! —, auch die Sache Gottes. Es will selbst gelten. Wie sollte
es nicht? Denn der Weise sagt: „Jedes Wesen trachtet, sich in
seinem Sein zu erhalten." Der Geltungstrieb in all seinen unendlich
mannigfachen Formen, in all seinen tausend und abertausend
Maskierungen ist vielleicht überhaupt der Grundtrieb unserer Natur.
Mit einer geradezu unendlichen Gier saugt das Ich aus allem
Nahrung, aber auch Gift. Denn wenn aus der verhältnismässig seltenen
Stillung dieser unendlichen Gier Glück, Freude, ja etwas wie Seligkeit

fliesst, so aus ihrem viel häufigeren Unbefriedigtsein Kummer,
Elend, ja Unseligkeit. Denn wie sollte die Welt, endlich wie sie
trotz all ihrem Reichtum ist, diese Gier wirklich stillen können?
Dazu sind auch schon zu viele Mitbewerber vorhanden! Drastisch
sagt in diesem Sinne Carlyle vom Menschen: „Man schenke ihm
versuchsweise ein halbes Weltall, und er wird mit dem Besitzer der
andern Hälfte zu streiten anfangen und behaupten, dass er der miss-
handeltste aller Menschen sei !" Denn dieses Ich verlangt schlechterdings

die Unendlichkeit selbst. Es will sich auf den Thron Gottes
selbst setzen. Das ist, offen oder versteckt, unverschämt oder
schüchtern, laut oder leise geltend gemacht, sein Anspruch. Es
macht sich zum Absoluten. Es ist der Urabfall von Gott und der
Uraufstand gegen Gott; es ist der Luzifer, der sich von Gott los-
reisst, weil er sein will wie Gott, weil er selbst Gott sein will. Es
ist die Urgier, die alles, alles an sich raffen will. Darum ist
es überall die Quelle der Not, der Armut, des Streites, des Krieges.
Als Einzel-Ich und als Gemeinschafts-Ich kann es nicht Frieden
haben, weil es das Absolute ist, weil es alles sein eigen nennen
will, weil alles zu seinem Imperium gehören soll. Es ist der kalte
und heisse Egoismus — natürlich, der Egoismus ist die Religion
des Ego — es liebt nur sich selbst und will doch, ja, muss gerade
darum alles an sich ziehen, seien es Menschen, seien es Sachen, um

518



damit seinen unendlichen Hunger zu stillen, seine unendliche Leere
auszufüllen.

Aus dieser bitteren Quelle, der aus der Unendlichkeit strömenden,

stammen, wie schon angedeutet wurde, unsere meisten Schmerzen:

die Schmerzen des Ehrgeizes, des Neides, der Eifersucht, der
Kränkung, der Zurücksetzung, der Minderwertigkeit, ja, in mancher

Beziehung, auch die der Liebe. Wenn man diese Quelle
abgraben könnte! Aber für die edlere Seele ist vielleicht doch das
der grösste der Schmerzen, dass dieses Ich immer wieder Gott
in den Weg tritt. In zwei Formen, scheint mir, vor allem geschieht
dies : einmal, indem es von der wahren Unendlichkeit Gottes,
die seine Heimat wäre, ablenkt zu der falschen Unendlichkeit der
Welt; sodann, indem es vor allem für sich selbst Dienst
verlangt. Beides ist wohl im letzten Grunde das Gleiche. Die erste
Form bedeutet die Weltlichkeit; das Ich stürzt sich in die
Welt, sie geniessend, ihr dienend, an ihr sich berauschend, um
dort seine Gottheit zu finden. Man kann das einfaches Heidentum

nennen. In der zweiten Form aber zieht es sich sozusagen
auf sich selbst zurück, Tribut, Verehrung, Anbetung heischend, sich
selbst vergottend; es ist gesteigertes Heidentum. Diese zweite Form
steht Gott noch mehr entgegen als die erste. Sie ist härter, zäher,
kälter, schwerer zu fassen, schwerer zu bekehren. Wie ein Eisberg
liegt dieses Ich da. Wie ein Kerker umfasst es uns. Wir spüren,
dass es der grosse Feind Gottes ist und hassen es. „Le moi est
haissable" ist Pascals Losung. Aber wir werden es nicht los.
Immer wieder tritt es Gott in den Weg. Immer wieder stehen wir
in der Versuchung, vom Dienst Gottes zu seinem Dienst abgelenkt
zu werden. Wie oft ist das die Klippe, an der ein zu Gröserem
berufenes Leben scheitert. Immer wieder hindert diese falsche
Subjektivität im Kleinen und Grossen das Zusammenarbeiten, die
Gemeinschaft, das Werk Gottes. Immer wieder sucht das Ich sich
selbst — und findet doch nur Qual. Denn der Egoismus ist Qual.
Er ist, wie aller Götzendienst, Knechtschaft. Es gibt keinen
furchtbareren Tyrannen als das Ich.

2.
Das Ich muss überwunden werden, wenn wir Gott (und den

Menschen!) dienen wollen, und das heisst ja auch : wenn wir
erlöst sein sollen. Wie aber mag das geschehen? Wie mag dieses

Wunder zustande kommen?
Ein häufiger Weg ist, dass man das Ich zu überwinden wirklich

meint oder doch vorgibt, indem man es bloss maskiert. Man
redet von Selbstlosigkeit, bald fromm, bald mehr weltlich.
Selbstlosigkeit — eine herrliche Sache Wie selig müssen Menschen
sein, die das Ich, den „dunkelen Despoten" los sind! Wie frei müssen
sie leben und atmen! Aber wo ist diese Selbstlosigkeit wirklich

519



vorhanden? Darf man eine gewisse natürliche Bescheidenheit schon
so nennen? Das ist gewiss etwas Schönes, aber es kann bloss
ein noch nicht erwachtes Selbst sein. Auch genügt Bescheidenheit
allein, genügt edelste Demut für den Dienst Gottes (und der
Menschen) noch nicht; es muss noch etwas anderes dazu kommen.
Oder sollen wir vielleicht eine gewisse Art von Mangel an selbständigem

Wesen so nennen? Davon gilt doch wohl Nietzsches Wort,
dass Selbstlosigkeit keinen Wert habe, weder im Himmel noch auf
Erden, oder Lagardes, dass dies die einzige Sünde sei, nicht wir
selbst zu sein, und die einzige Tugend, wir selbst zu sein. Gott
bedarf jedenfalls für seinen Dienst Menschen mit einem kräftigen
Selbst. Das spüren und erfahren wir doch deutlich und können
also nicht den Weg einer gewissen christlichen Selbstverleugnung

gehen, die einfach darin besteht, den eigenen Willen zu
„brechen", und nicht ihn zu erlösen. Wir sehen, wie daraus in den
allermeisten Fällen nur eine Maske wird. Dieser eigene Wille, der
eben nicht bloss gebrochen, sondern erlöst werden soll, lebt doch
fort — wie er denn nicht sterben kann, da er von Gott stammt —
aber nun verhüllt, heimlich und darum in desto schlimmerer, zäherer,

gefährlicherer Form. Nun verbindet er sich — mit Gott, besser:

mit der Frömmigkeit, und das Ergebnis ist jener religiös
verkleidete Machtdrang, der vielleicht die schlimmste geistige
Giftpflanze ist, welche die Erde trägt. Diese „christliche" Selbstlosigkeit

ist grösstenteils gröbere oder feinere Heuchelei. Es gilt
für christlich wohllanständig, sein Ich zu verhüllen, gerade so, wie
man die Nacktheit des Körpers verhüllt, aber unter dieser Hülle
lebt es erst recht trotzig und zäh und unerbittlich. Viel besser ist
das Ich, das sich in seiner ganzen weltlichen Nacktheit und Brutalität

zeigt. Es hat den Vorzug der Ehrlichkeit.
Aber freilich gibt es auch eine weltliche Art, das Ich zu

überwinden, die ebensowenig zum Ziele gelangt. Man bildet sich
ein, es zu überwinden, indem man es betäubt oder ihm aus dem
Wege geht. Man meint, nur der Sache zu dienen, sich selbst in
der Sache zu vergessen — und siehe, plötzlich steht das Ich wieder
da und ist unheimlich stark, stärker als die Sache. Man wird
vielleicht uro des Ich willen zum Judas an der Sache. Denn was tut
Judas anderes, als dass er dem Kreuze ausweicht? Oder
man gibt zu, dass das Ich sein Recht habe. Man entwickelt es,
fördert es, übt „heilige Selbstliebe", um das Selbst dann in den
Dienst des höheren Zweckes zu stellen, etwa nach Vinets Anweisung

; „Je veux l'homme libre et maître de lui même, afin qu'il
soit mieux le serviteur de tous." Aber dieses wohlentfaltete,
wohlgenährte Ich behauptet dann leicht sich selbst in dem Sinne, dass
es sich dienen lassen will, statt zu dienen. Wir sind das Ich wieder
nicht los.

520



Nein, es gibt für die Erlösung vom Ich, für die Erlösung des
Ich, nur einen Weg : Sterben „Wer sein Leben bewahren will,
der wird es verlieren, wer es aber verlieret um meinetwillen, der
wird es finden." Nein, es gibt nur einen Weg, das Ich wirklich
zu überwinden : wir müssen unser Ich kreuzigen!
„Wer mir nachgehen will, der nehme sein Kreuz auf." Das Ich
kreuzigen heisst aber einfach : es Gott übergeben, dass er
allein gelte, dass er allein herrsche. Das bedeutet „Selbstverleugnung".

Es ist aber nicht jene falsche Selbstverleugnung, die das
Selbst bloss nach aussen „verleugnet", es aber im geheimen erst
recht behauptet, so wie man sich etwa „verleugnen" lässt, wenn
man so recht daheim sein will; nein es ist, wie es auch nach dem
Urtext eher heissen müsste: „Absage an sich selbst." Das ist keine
Sache des blossen Enthusiasmus, sondern ein hartes, oft bitteres
Sterben. Es kostet Schmerzen. Denn das Ich möchte leben,
möchte gelten, möchte sich behaupten. Aber es lässt Gott stärker
sein, lässt i h n herrschen. Es überwindet sich — überwindet
sich immer wieder, von Fall zu Fall wieder. Denn es nimmt „sein"
Kreuz auf sich — nicht irgend ein allgemeines Kreuz, sondern
gerade das, welches der Dienst Gottes fordert. Wo es lieber selbst
gelten möchte, da dient es, trotz vielem, was ihm zu schaffen macht,
was es ästhetisch, ethisch, religiös abstösst, trotz Empfindlichkeit,
Kränkung, Demütigung, doch Gottes Sache; es macht mit, statt
sich zurückzuziehen; es ordnet sich unter, statt eine erste Rolle zu
spielen; es stirbt, statt leben zu wollen. Es überwindet sich; doch
nein, das ist nicht das eigentliche, das letzte Wort : es w i r d
überwunden, wird überwunden vom Kreuze her und das heisst : wird
überwunden von Gott.

So stirbt das Ich. Es stirbt, indem es gekreuzigt wird. Gibt es
dann eine Auferstehung? Ja, eine wundervolle, gewiss. Denn
erinnern wir uns : das Ich soll nicht einfach nur gebrochen, sondern
es soll erlöst werden. Die Erlösung vom Ich ist die Erlösung
des Ich. Gott dienen ist Freiheit. Der Querstrich des Kreuzes mitten

durch die falsche Unendlichkeit des gierigen Ich öffnet ihm den
Weg in die wahre Unendlichkeit. Das Sterben wird die Pforte des
Lebens. Und das bittere Sterben wird das Süsseste, was es gibt.
Sich selbst zu verlieren ist der höchste Gewinn. „Wer sein Leben
erhalten will, der wird es verlieren ; wer es aber verlieret um meinetwillen,

der wird es finden." L. Ragaz.

521


	Das Ich

