
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 11

Artikel: Das Gericht des Menschensohnes

Autor: Holzer, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gericht des Menschensohnes.
Wenn der Menschensohn kommen wird in seiner

Herrlichkeit und alle heiligen Engel mit ihm, dann wird er
sitzen auf dem Stuhl seiner Herrlichkeit. Und werden vor
ihm alle Völker versammelt werden. Und er wird sie
voneinander scheiden, gleich als ein Hirte die Schafe von
den Böcken scheidet, und wird die Schafe zu seiner Rechten

stellen und die Böcke zur Linken. Da wird dann der
König sagen zu denen zu seiner Rechten: „Kommt her,
ihr Gesegneten meines Vaters, ererbet das Reich, das euch
bereitet ist von Anbeginn der Welt. Denn ich bin hungrig
gewesen, und ihr habt mich gespeiset. Ich bin durstig
gewesen, und ihr habt mich getränket. Ich bin ein Gast
gewesen, und ihr habt mich beherbergt. Ich bin nackend
gewesen, und ihr habt mich bekleidet. Ich bin krank
gewesen, und ihr habt mich besuchet. Ich bin gefangen
gewesen, und ihr seid zu mir gekommen." Dann werden
ihm die Gerechten antworten und sagen: „Herr, wann
haben wir dich hungrig gesehen und haben dich gespeiset?

Oder durstig und liaben dich getränket? Wann haben
wir dich als Gast gesehen und beherberget? Oder nackend
und dich bekleidet? Wann haben wir dich krank oder
gefangen gesehen und sind zu dir gekommen?" Und der
König wird antworten: „Wahrlich, ich sage euch, was ihr
getan habt einem unter diesen meinen geringsten Brüdern,
das habt ihr mir getan." Dann wird er auch sagen zu
denen zur Linken: „Gehet hin von mir, ihr Verfluchten,
in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel und seinen
Engeln. Ich bin hungrig gewesen, und ihr habt mich nicht
gespeiset. Ich bin durstig gewesen, und ihr habt mich
nicht getränket. Ich bin ein Gast gewesen, und ihr habt
mich nicht beherberget. Ich bin nackend gewesen, und ihr
mich nicht bekleidet. Ich bin krank und gefangen gewesen,
und ihr habt mich nicht besuchet!" Da werden sie ihm
auch antworten und sagen: „Herr, wann haben wir dich
gesehen hungrig oder durstig, oder einen Gast, oder nak-
kend, oder krank, oder gefangen, und haben dir nicht
gedient?" Dann wird er ihnen antworten und sagen: Wahrlich,

ich sage euch: Was ihr nicht getan habt einem unter
diesen Geringsten, das habt ihr mir auch nicht getan." Und
sie werden in die ewige Pein gehen; aber die Gerechten
in das ewige Leben. Matth. 25, 31—46.

Wir haben ein Stück der Evangelien vor uns, angesichts
dessen man am liebsten stillschweigen möchte. Man scheut sich
fast, etwas dazu zu sagen, um nicht die Wirkung dieser wie in
Felsen gegrabenen Worte abzuschwächen. Ja, da ist sie gesagt,
die Wahrheit, die uns niederbeugt und vernichtet, die uns zugleich
aber aufrichten will, die Wahrheit, die wir nicht gern hören, weil
sie gerade in ihrer einfachen Menschlichkeit wieder so übermenschlich,

so göttlich gross ist, so ganz anders, als wir's uns denken.

497



Der Gedanke des Weltgerichts hat, so dürfen wir wohl sagen,
im letzten Jahrzehnt an Aktualität gewonnen. Was bedeutete er
früher? Er war der ehrwürdige, aber etwas fremdartige Abschluss
der christlichen Glaubensvorstellungen. Wie viele Male ist sie im
Bilde dargestellt worden, die letzte Entscheidung unter den
Menschen, der furchtbare Richter über ihnen, und zum Teil schweben
sie auf sein Wort hin aufwärts zum Lichte, zum Teil versinken sie
in den Abgrund. Aber das alles sollte erst am Ende der Welt, also
in einer sehr fernen Zeit, vor sich gehen. In unsern Tagen ist nun
dieser Gedanke aus den alten Gemälden und den altehrwürdigen,
religiösen Vorstellungen in unsere gegenwärtige Wirklichkeit
hereingetreten; da haben wir selber Gericht — Weltgericht — erlebt.

Ist nicht der Krieg ein Gericht über unsere ganze christliche
Kulturwelt gewesen? Und das Gericht ist noch nicht fertig. In
aller Welt scheinen sich die ungeheuersten Veränderungen
vorzubereiten — ich nenne nur einen Namen China — wir wissen nicht,
was alles noch kommen wird. Was kann bestehen in diesem
Weltgericht, das über die Erde dahinfegt, und was muss als unhaltbar
verschwinden, zu ewiger Nichtwiederkehr verurteilt? Das Gericht
bedeutet ja in der Griechensprache nichts anderes als „Scheidung".
Es ist das vollkommene Offenbarwerden von Gut und Böse und
die deshalb erfolgende Scheidung und Entscheidung zwischen
ihnen. Das Gute kann bleiben und wird gerechtfertigt; das Böse
stürzt dahin vor dem heiligen Gott.

Im Kleinen kommt solches Gericht ja immer vor, in jedem
Menschenleben. Aber das menschliche Gerechtigkeitsgefühl hat das
Bedürfnis, dass es noch einmal hierin zu einer letzten gültigen
allgemeinen Entscheidung kommen müsse, dass die einzelnen, mehr
zufälligen Erscheinungen des Gerichts zusammenströmen zu einer
letzten überwältigenden Offenbarung. Es sind Vorstellungen
uralter Herkunft, die von Jesus in seiner gewaltigen Darstellung des
Gerichts aufgegriffen werden und denen er nun die der Wahrheit
des Evangeliums entsprechende Wendung gibt. Ja, die Welt wird
noch einmal stehen müssen vor der Gerechtigkeit Gottes. Vor ihm,
Christus, wird sie stehen müssen; denn er ist diese Gerechtigkeit.

Wie wird es nun da zugehen Worauf wird es ankommen beim
Gericht? Diese Frage hat die Menschen vielfach beschäftigt. In
den verschiedenen Religionen, bei den verschiedenen grossen
religiösen Denkern finden wir die Antworten darauf niedergelegt. Wir
selber haben uns schon Gedanken darüber gemacht. Aber alles
das, unsere so oder so gearteten Gedanken und Ansichten müssen
zurücktreten, verstummen vor dem, was Jesus selber an bedeutsamer
Stelle am Schluss seiner ErdenWirksamkeit darüber gesagt hat.

Zuerst ist schon das merkwürdig : Alle Völker erscheinen
vor dem Gericht Christi, also die Menschen aus allen Menschen-

498



rassen und Weltteilen, aus allen Zeitaltern und Religionen. Wie
weit macht schon das unsere Perspektive! Die einzelnen menschlichen

Einteilungen verschwinden aus dem Gesichtskreis, unsere
beschränkten Gesichtspunkte fallen ausser Betracht vor der göttlichen
Gerechtigkeit : Alle Menschen stehen vor einem Gericht. Vor Gott
gilt kein Ansehen der Person.

Dann gibt es weiterhin eine grosse Ueberraschung; es geht
ganz anders zu, als man erwarten könnte. Zunächst stehen alle
miteinander verwirrt und in fassungslosem Staunen da. Denn Christus

sagt zu den einen: „Ich bin hungrig und durstig gewesen,
und ihr habt mich gespeist und getränkt; ich bin nackend gewesen,
und ihr habt mich bekleidet. Ich bin krank und im Gefängnis
gewesen, und ihr seid zu mir gekommen. Ich bin ein Fremdling
gewesen, und ihr habt mich aufgenommen." So sagt er zu den Vielen

aus allen Völkern und Zeitaltem auf der einen Seite. Grosse
Verwunderung. Sie fragen ihn: „Ja, wieso ist das möglich? Ein
winzig kleiner Bruchteil von uns allen sind Deine Zeitgenossen
gewesen, sodass sie Dir hätten begegnen und die Dienste leisten
können, von denen Du da redest. Wir haben Dich niemals mit
unseren leiblichen Augen gesehen, sind Dir nie von Angesicht zu
Angesicht begegnet auf unserer Erdenwanderung. Also ist es auch
ausgeschlossen, dass wir Dir jemals solche Liebesdienste hätten
erweisen können." Und Viele werden sagen: „Wir haben Deinen
Namen gar nicht gehört, Christus, solange wir lebten; denn zu
unserem Volk ist niemals die Kunde von Dir gedrungen." Aber er
wird sagen zu ihnen: „Was ihr getan habt einem unter diesen meinen

geringsten Brüdern, das habt ihr mir getan Kommt her in das
Reich, das euch bereitet ist von Anbeginn der Welt!" Und die
Gerechtgesprochenen aus allen Völkern werden eingehen in das
ewige Licht.

Dann auf der andern Seite die gleiche Ueberraschung. „Ich bin
im Zustand der Armut und der Bedürftigkeit zu euch gekommen,
und ihr habt mir nicht geholfen, habt euch nicht um mich gekümmert!"

Auch sie werden erstaunen, und besonders die vielen
Christen unter ihnen werden rufen: „Aber Christus, wann sind
wir Dir je begegnet? Wenn's geschehen wäre, wie hoch hätten
wir Dich geehrt Wie glücklich hätten wir uns geschätzt, Dir einen
Liebesdienst erweisen zu können! Auf den Händen hätten wir Dich
getragen! Haben wir Dich nicht unser Leben lang gepriesen und
die Ehre Deines Namens verteidigt, sie hoch gehalten gegenüber
den Ungläubigen? Wirst Du Heiden ins Gottesreich eingehen lassen

und uns nicht? Und traurig wird Christus sie bescheiden:
„Was ihr nicht getan habt einem meiner geringsten Brüder, das
habt ihr mir nicht getan. Gehet von mir, ich kann euch nicht
brauchen." Es wird sich das Wort erfüllen, dass viele von den

499



fernsten Enden der Erde zu Tische sitzen werden im Gottesreich,
während diejenigen, die sich für die Kinder des Reichs halten,
verworfen werden können.

Das ist das Gericht Christi, wie er selbst es uns vor Augen
stellt. Das Gericht, nicht über irgend welche Menschen, nach
unsern Gesichtspunkten ausgewählt, über diejenigen z. B., die nicht
an Gott glauben, oder über andere, von denen wir meinen, die
müssten ins Gericht kommen, sondern das Gericht über alle
Menschen, über uns alle, über die Christen wie über die Nichtchristen,
über uns als Mensche n, über unser eigenstes Sein und Wesen :

„Gott siehet das Herz an, nicht die Farbe des Rockes, den einer
trägt," so hat es einmal jemand gesagt. Die menschlichen
Unterscheidungen mögen für unsere beschränkten Gesichtspunkte und
in Anbetracht unserer menschlichen Schwachheit notwendig sein,
aber für den göttlichen Richter existieren sie nicht. Er urteilt
einfach nach dem, was wir im tiefst :n gewesen sind und was wir
getan haben. Ob wir den andern Menschen geachtet, ob wir den
Bruder in ihm gesehen, ob wir helfend uns zu ihm niedergebeugt,
darauf kommt es an. Wer Jesu Worte verstanden hat, der zittert,
als ob er schon im Gericht wäre; denn da kann keiner, gar keiner
sagen, wie er bestehen wird, jeder menschliche Ausweg, jede
menschliche Krücke und Hilfe ist ihm genommen.

Gestehen wir es uns nur: diese Darstellung Jesu vom Gericht
berührt uns als etwas Ungeheures und schlägt all unserem gewöhnlichen

Denken ins Gesicht. Eben dadurch erweisen sich diese Worte
als nicht — menschlich-allzumenschlich, sondern als die Wahrheit
Gottes. Diese Worte, die für die Ewigkeit gemeisselt dastehen,
sind uns noch viel zu gross, als dass wir sie ganz fassen könnten,
und wir müssen froh sein, dass wir noch in der goldenen Gnadenfrist

leben.
O, es liegt ja noch etwas viel Tieferes, Grösseres, auch

Unbegreifliches in diesem gewaltigen Stück des Evangeliums : Alle
Elenden sind Christi Brüder. Dies sagt er uns mit diesen

Worten. Denken wir uns das aus: Der Arme, dem es an
Nahrung, Kleidung und Obdach fehlt, der heimatlose Fremdling, der
leiblich und seelisch Kranke, ja der Verbrecher im Gefängnis ist
Jesu Bruder. Jesus stellt sich an seine Seite und sagt: ,,So wie du
den behandelst, so behandelst du mich ; alle Liebe und Hilfe, einem
erwiesen, der Liebe und Hilfe nötig hat, ist mir erwiesen; alle
Liebe und Hilfe, einem solchen nicht erwiesen, ist mir nicht
erwiesen." Wieder fällt es uns wie Schuppen von den Augen, und
wir sehen: Ja das ist wirklich das Gericht über uns; das ist das
Gericht über unsere Christenheit. Denn wo ist im allgemeinen eine
solche Liebe unter uns? Wo ist das „Bruder sein" den Menschen
so zum Bewusstsein gekommen? Machen wir uns klar: Der Un-

500



glückliche, er ist nicht dein Bruder bloss (vielleicht anerkennst
du ihn nicht als solchen) — er ist Christi Bruder, und das
Heiligste, was es gibt aufErden, wird verletzt, wenn
die brüderlichen Gefühle ihm gegenüber verletzt werden. Christus
erklärt sich solidarisch mit dem Elend auf Erden. Aus allem Jammer

der Welt, aus dem Jammer der sonnenlosen Gassen und der
traurigen Mietskasernen, aus dem Jammer der verwahrlosten Kinder,

dem der Ausgegossenen und Verzweiîelten, derer, die durch
fremde und eigene Schuld in den Abgrund taumeln, ja aus den Tiefen

des Verbrechens, aus den Stätten des grössten Dunkels, den
Gefängnissen, ruft erschütternd seine Stimme, die Stimme dessen, der
als der Welterlöser gekommen ist vor bald 2000 Jahren — und
dessen Welt heute noch so wenig erlöst ist, trotzdem sie seinen
Namen angenommen. Hast du ihn rufen hören, lieber Christ, aus
dem traurigen Dunkel dieser Welt heraus? Nach Erlösung rufen
für sie und nach Liebe für die arme Menschheit? Willst du dich
etwa abwenden von den Stimmen des Elends dieser Welt? Tu's
nicht, du wendest dich von Christus ab! — Wo ist er denn,
Christus? Sie suchen ihn im Himmel oben; sie suchen ihn in der
Kirche, in schönen, geisterfüllten Versammlungen. Das ist recht,
überall da kann er sein. Aber noch viel mehr ist er da, wo wir
ihn gar nicht vermuten. Er, der Liebende, den des Volkes jammerte,
der die Menschen geliebt hat, so wie nie eine andere Liebe gewesen
ist; er liebt sie noch in jedem Augenblick — wie
könnte Christi Liebe anders sein als ewig — Er würde heute sagen
wie einst: „Die Gesunden bedürfen des Arztes nicht; lasst mich
dort draussen den Verlorenen nachgehen!" So geht er wie einst in
erster Linie dem Elend nach, sucht und umfasst es mit der Liebe
des grossen Bruders so lange, biseskeinElend aufErden
mehr gibt.

Darum ist unser Bild vom Weltgericht neben dem Beweis der
allerernstesten heiligen Strenge — o, freuen wir uns darüber! —
das Bild der wunderbarsten Gnade Der die Last des menschlichen

Elends auf sich nimmt, wir wissen von ihm: Er muss ein
verständnisvoller Richter sein und sein Gericht will uns zum Heil
dienen. Es schmettert uns nieder, dass wir gar keine Hilfe von
uns selbst aus, keinen Vorwand und keinen Ausweg mehr haben,
sondern insgesamt unsere tiefe Schuld bekennen müssen. Aber
dann offenbart es uns eine unergründliche Liebe und sagt uns:
Es müssen alle Menschen durch Vermittlung derer, die mich
kennen und die meine'Nachfolger sein wollen, die grosse Liebe
und das grosse Erbarmen erfahren. Durch die Erfahrung solcher.
Liebe müssen sie selbst zur Liebe erlöst werden; auf andere Weise
kann es nicht geschehen. Und darum stellen Jesu Worte immer
wieder an dich selbst die unausweichliche ernste Frage: „Liebst

501



du in meinem Geiste? Verwirklichst du diesen Geist? Wenn nicht,
kehre um und lass dich überwinden von ihm!"

Das ist das Grosse an diesem Bild vom Weltgericht, dass es uns
ganz und gar nicht anleitet, etwa über das Schicksal der
Andern, irgend welcher Menschen, müssig nachzudenken, oder uns,
wenn auch nur ein wenig, im Richten der Andern zu versuchen,
sondern dass es uns, je mehr wir's nur recht verstehen, auffordert,
uns selber zu priuen. Und dadurch allein können wir ja dem
Gericht vorbeugen, dass wir uns alle Tage selbst darunter stellen.
Nach aussen sollen wir die Schranken immer ganz offen halten —
ist nicht Seine Liebe grenzenlos? —, nach innen aber uns selber
gegenüber immer demütiger und strenger werden. Denn d i e

Liebe, nichts anderes, fällt ja dort als Gewicht in die Wagschale,
und Christus s.lber geht an der Seite der Verlorenen und
Zurückgesetzten und stellt die, die wir am ehesten immer wieder zu verurteilen

geneigt sind, vor uns hin als diejenigen, die wir, ohne zu
fragen, lieben und denen wir helfen sollen aus all unserer Kraft!

Unser Leben muss verwandelt werden zu einem Leben der
Liebe. Unsere Weit muss verwandelt werden zu einer Welt der
Liebe. Sonst gibt es kein Bestehen vor dem Gericht des Menschensohnes.

Sonst gibts ein unwiderrufliches Dahinfallen davor, wie
bisher schon so vieles dahingefallen — gestürzt ist, was davor
nicht bestehen konnte. Denn das letzte Gericht schickt seine
Vorboten zu uns allen und in alle Welt. Der Richter schreitet durch
sie hin, und vor ihm bestehen kann in Ewigkeit nur das, was auf
der Liebe, auf seiner weiten und schrankenlosen Liebe gegründet
ist. Das ist das Felsenfundament, auf dem sicherer Stand ist. Wie
es am Schluss der Bergpredigt heisst: Wer diese meine Worte —
diese Worte, die uns die L i e be ans Herz legen — höret u n d t u t,
der ist fest gegründet; wer sie nicht tut, ist auf Sand gegründet.

Einen andern Weg gibt es nicht, als dass diese beispiellose
Liebe uns überwältigt, als dass das Reich der Liebe über uns Meister

wird. Dann braucht es kein Gericht mehr, dann sind wir
davor gerettet.

„Was ihr getan habt einem meiner geringsten Brüder, das habt
ihr mir getan." Wer könnte dieses Wort jemals wieder vergessen,
falls er's einmal recht gehört hat! Wann endlich wird
diese Liebe, die uns immer wieder beschämt und erschüttert,
uns überwinden, dass wir ihr nachfolgen
Denke daran, dass diese Frage die wichtigste ist für dein Leben. An
ihrer Beantwortung hängt die Wahl zwischen unnennbarem Grauen
und seligem Lichte. Also wähle!

C. H o 1 z e r.

502


	Das Gericht des Menschensohnes

