
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 10

Artikel: Menschenfurcht : Fürchte dich nicht, ich bin mit dir (Jes. 41, 10)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenfurcht.
Fürchte dich nicht, ich
bin mit dir. Jes. 41, 10.

1.

Wir haben von der Ueberwindung der Angst im allgemeinen
geredet1), jener Angst, die sich als Sorge im biblischen Sinne
äussert, die im letzten Grunde Schicksalsangst ist und in der Todesangst

ihr innerstes Wesen am deutlichsten enthüllt. Diese
allgemeine Angst, die wir auch Furcht nennen können, tritt aber in
manchen Formen auf, die man wohl noch besonders ins Auge
fassen muss, weil sie im Menschenwesen eine so grosse Rolle spielen

und ihre besonderen Gesetze und besondere Eigenart haben.
Eine dieser Formen ist die Angst vor den Menschen, vor

ihrer Macht, ihrem Urteil, ihrer Fähigkeit, uns zu schaden — die
Menschenfurcht.

Es ist unnötig, zu schildern, was die Menschenfurcht für das
Zusammenleben der Menschen, wie für den Einzelnen bedeutet. Wer
kennte sie nicht? Wer kennte nicht ihre Wirkungen? Sie ist das
grosse Hindernis des Guten. Das Böse lebt von unserer Feigheit.
Man hat es gesehen und es ist gewiss so: Riesenmächte des Bösen,
deren Wälle und Türme bis in den Himmel zu ragen scheinen,
sie bestehen nur und sind so stark, weil alles sie fürchtet; ein
einziger Mann, der auftritt und die Wahrheit sagt: „J'accuse",
bringt sie ins Wanken, wenn nicht zum Einsturz. Aber wir sind
Feiglinge, entsetzliche Feiglinge. Unendlich viel Gutes bleibt, im
Kleinen wie im Grossen, ungetan — weil wir zu feig dazu s.'nd,
weil wir fürchten, aufzufallen, getadelt oder, was noch gefährlicher
ist, verspottet zu werden. Wir wissen genau, dass es recht wäre,
aber, wir wagen es nicht, wir fürchten uns. Unendlich viel Böses
wird getan, nicht, weil wir es gerne täten, aus einem bösen Trieb
heraus, sondern weil wir uns fürchten. Wie vieles, was junge
Menschen, Schulknaben, Studenten, junge Kaufleute, Arbeiter,
Soldaten, Schlimmes tun, besonders der Schritt ins Laster, wird getan
aus blosser Furcht, nicht zu sein wie die andern, aufzufallen,
verspottet zu werden. Von dieser Tatsache hat merkwürdigerweise
vor allem das Böse den Gewinn. Zwar geschieht gewiss auch
unendlich viel Böses aus Furcht nicht, aber das Böse weiss sich
offenbar zu helfen, während das Gute von der Tapferkeit seiner
Träger lebt. Ganze Länder stürzen ins Verhängnis, weil der
Mann fehlt, der furchtlos das Wort der Wahrheit spricht. Was
wäre aus Israel und aus der Welt geworden ohne Elias, Amos,

1) Vgl. das Februarheft.

441



Jesajas, Jeremias? Was aus der Christenheit ohne Luther, Zwingli,
Calvin? Was aus Italien ohne Dante? Was aus der Schweiz
ohne Zwingli? Was aus Frankreich ohne den Mann, der dort vor
drei Jahrzehnten das „j'accuse" sprach? Umgekehrt: wenn im
wilhelminischen Deutschland, im zaristischen Russland an der
rechten Stelle ein Mann gewesen wäre, der das nötige Wort der
Wahrheit gesprochen hätte, wie vieles hätte anders gehen können!
Die heutige Schweiz ist tötlich gefährdet durch die Tatsache, dass
das „leidenschaftlich freie Wort" unter einem allzuklugen und sittlich

gelähmten Geschlecht so rar geworden ist. Die Zeitung ist
an Stelle des Gewissens (wie des Denkens) getreten und die
Zeitung ist eine der starken Quellen der Menschenfurcht. Weil aber
heute die Zeitung so mächtig ist, darum ist die Menschenfurcht so
gross. Die Zeitung ist ihrerseits Ausdruck des Massenwesens der
heutigen Welt. Dieses ist ein starkes Hindernis für den Einzelnen,

er selbst zu sein und sich darin zu behaupten, allein zu stehen,
wenn es sein muss. Dies Massenwesen erzeugt wohl Sportshelden,

Filmhelden, Theaterhelden aller Art, aber nicht sittliche
Helden, Helden des Gewissens. Darum ist es auch die Zeit des
Niederganges der Demokratie. Denn echte Demokratie rechnet mit
selbständigen Menschen, rechnet mit dem Gewissen, rechnet mit
einer Anzahl von Wahrheitszeugen in jeder Gemeinschaft, rechnet
mit einem gewissen Mass von heldenhaftem Wesen im Sinne
Carlyles. Freiheit und Menschenfurcht gehen nicht zusammen.

Doch wozu von dem reden, was jeder weiss? Wer von uns
hat nicht erfahren, dass gute Sachen zugrunde gingen, weil ihre
berufenen Träger nicht den Mut hatten, zu ihnen zu stehen, oder
auch, dass ihre Träger ihren Feinden unterlagen, weil ihre Freunde
nicht wagten, ihnen Treue zu halten? Wer kennt nicht die Verleugnung

des Petrus? Wer ist nicht von Freunden verraten worden —
aus Menschenfurcht? Wer hat nicht schon sich selbst verraten —
aus Feigheit? Auch nur etwa bei einer Abstimmung in kleiner
Minderheit, vielleicht gar allein zu sein, ist etwas, was die Tapferkeit

Vieler übersteigt. Wie viele Frauen haben den Mut, auch nur
einer törichten, ja, unanständigen Mode zu widerstehen? Wir
sind feige Herdenwesen. Und vielleicht noch viel mehr als auf der
Bühne der Oeffentlichkeit kommt diese Feigheit zum Vorschein
(oder verdeckt sich!) in den intimeren menschlichen Beziehungen:
in Freundschaft, Familie, Verwandtschaft, Kameradschaft. Welche
Sklavereien gibt es hier oft, auch bei Menschen, die draussen
tapfer sind, und welche Tragödien, welche Verleugnungen der
Wahrheit und Liebe Gottes und des Menschen — aus Menschenfurcht!

Wir sind Memmen. Das Wort Jakob Burkhardts ist
bekannt: „Es gibt viel Husarencourage, aber wenig Menschenmut."
Der gleiche Mensch, der mit verachtender Tapferkeit in den Kugel-

442



regen springt, zittert vor dem ungnädigen Blick eines Vorgesetzten,
vor der üblen Laune seiner Frau. Kriegsmut, Sportsmut haben
mit sittlichem Mut nichts zu schaffen. — Von alledem machen die
Frommen keine Ausnahme. Sie sind im Gegenteil oft noch feiger
als die Weltleute. Welche Angst haben sie etwa davor, in
Verbindung mit Menschen und Dingen gebracht zu werden, die in
frommen Kreisen, vielleicht auf Grund grossen Irrtums, verschrieen
sind! Auch Religion schützt also nicht vor Menschenfurcht.

Diese Menschenfurcht aber, die unser Gemeinschaftsleben zur
Beute des Bösen, zum Schauplatz von Lüge, Fleuchelei und Knechtschaft

macht, ist für die Seele selbst, in der sie wohnt, eine schwere
Last. Denn sie ist ja Sklaverei. Die Seele ist sich ja dieser Feigheit

wohl bewusst. Sie schämt sich des stets wiederholten
Verrates an sich selbst und am Guten und Rechten. Sie fühlt sich
durch ihre Feigheit erniedrigt. Zum mindesten ist dies bei
Menschen der Fall, in denen ein edleres Streben wohnt. Wie vieles
möchten wir tun, aber wir dürfen nicht, aus Furcht! Wie vieles
möchten wir heraussagen, aber wir dürfen nicht, aus Furcht! Wie
fühlen wir da und dort, dass wir auftreten, Zeugnis ablegen sollten,

aber wir dürfen nicht, aus Furcht! Das aber empfinden wir
doch als Schmerz, als schwere Hemmung unseres besten Lebens,
als Sklaverei und als Heuchelei. Ja, Furcht und Freiheit, wie
wenig gehen sie zusammen!

Aber auch in anderer Form kann diese Furcht uns quälen. Wir
tun vielleicht doch etwa das Rechte, treten für die Wahrheit ein,
kämpfen den guten Kampf um des Gewissens willen und aus dem
Antrieb des Herzens heraus. Aber dann erfasst uns die Furcht
vor den Folgen. Was werden diese oder jene dazu sagen? Was
wird in dieser oder jener Zeitung stehen? Wie viel Freundschaft
oder Beliebtheit wird daran zugrunde gehen? Oder allgemeiner:
welchen Eindruck werden wir machen — mit diesem Aufsatz,
diesem Buch, diesem Vortrag, diesem Auftreten? Wie werden wir
vor diesem oder jenem Menschen bestehen Kurz, wie eine dunkle
Wolke umfasst uns, ewig wechselnd, bald dicht geballt, bald in
leichten Nebelstreifen, bald düster drohend, bald bloss die helle
Stimmung trübend, dieses böse Element, diese Angst in Form der
Menschenfurcht.

2.
Wie könnten wir von dieser Qual und Sklaverei erlöst werden

Wie könnten wir aufrechte, freie, furchtlose, tapfere und getroste
Menschen werden? Wie könnte überhaupt die Menschenfurcht
unter uns besiegt werden?

Um die Antwort auf diese Frage zu finden, müssen wir zuerst
wieder eine Frage stellen : „Welches ist denn die Wurzel dieses
Uebels?" Und hier dürfen wir, müssen wir vielleicht noch einen

443



Augenblick stillhalten und überlegen, ob wir nicht Unrecht getan
haben. Gibt es nicht vielleicht doch Menschen, die diese Furcht
vor den Menschen n i c h t kennen — rücksichtslose, rückhaltlose,
unbekümmerte Menschen, Menschen mit stets freier Stime und
ohne Scheu? Wohlverstanden, wir reden hier nicht von den
Propheten und Helden, von Elias und Amos, von Sokrates und
Tolstoi, von Luther und John Knox, sondern von Menschen, wie sie
unter uns zu finden sind, von sozusagen gewöhnlichen Menschen.

Ich weiss nicht, ob es solche Menschen gibt. Es könnte freilich
eine Quelle der Furchtlosigkeit geben, die aber selbst nicht gut
wäre: die mangelnde Scheu, die mangelnde Ehrfurcht. Solche
Furchtlosigkeit könnten wir nicht hoch einschätzen; sie stünde
vielleicht sittlich sogar unter der Furcht. Ebensowenig könnte uns
eine Furchtlosigkeit imponieren, die bloss aus einem sehr ausgeprägten

Selbstbewusstsein stammte. Denn ein solches kann über Nacht
starke Umschläge erleben. Es beruht auch zu sehr auf der
Geringschätzung anderer. Wir könnten uns sodann auch im sittlichen
Leben einen Husarenmut vorstellen, der im Reden und Tun drauflos

stürmte, ohne die Folgen zu bedenken. Diese Furchtlosigkeit
beruhte dann vielleicht auf Mangel an Rücksicht, Mangel an
Gewissenhaftigkeit, und wieder könnten wir sie nicht für etwas Gutes
und Ueberlegenes halten. Es gibt ein berechtigtes und notwendiges,

aber auch ein tadelnswertes Draufgängertum. Auch könnte
wohl sein — und ich meine, die Erfahrung jeder Art gebe dieser
Vermutung recht —, dass solche unbekümmerte Furchtlosigkeit
beider Art entweder mit Furcht abwechselte, — man weiss, dass
Tyrannen immer Angst haben — oder hintenher, wenn das
Gewissen erwacht, doch noch von der Furcht überfallen würde. Wje
ich denn, offen gestanden, überhaupt nicht geneigt bin, an eine
Furchtlosigkeit, ein Heldentum bloss von Gnaden der Natur zu
glauben. Umgekehrt zeigt uns die Erfahrung, dass einige der sittlich

tapfersten Menschen von Natur scheu, ängstlich, skrupulös
gewissenhaft und von rücksichtsvoller Zartheit gewesen sind. Ich
nenne nur Jeremias, Paulus, Vinet. Ihre heldenhafte Tapferkeit
war eine stets neue Ueberwindung der Scheu.

Wir stossen hier also auf den Zusammenhang zwischen Furcht
und Ehrfurcht. Und nun müssen wir sagen, dass es
Menschen gibt, die furchtsam sind aus Ehrfurcht vor dem Menschen.
Es sind innerlich demütige Menschen, Menschen, die jene Eigenschaft

haben, die Thomas a Kempis und Alexander Vinet für eine
Grundeigenschaft des Christen erklären: die Empfindung, dass der
Andere besser sei als wir, die „soumission mutuelle". Solche
Menschen müssen zur Furcht geneigt sein. Sie scheuen sich,
aufzutreten. Sie schweigen, weil sie sich für das Reden zu unbedeutend
vorkommen. Sie tun Gutes nicht, das sie gern täten, weil sie sich

444



nicht für dazu berufen halten. Sie schauen viel zu sehr zu den
Menschen auf, um gegen sie aufzustehen. Ihr grosser Respekt vor
ihnen macht sie empfindlich, ja, überempfindlich für ihr Urteil. Sie
haben viel zu viel Rücksicht und Zartheit, als dass sie ein scharfes
Wort sagen könnten, da sie ja fürchten müssten, es werde
Menschen verletzen. Und doch auch wieder — kann man es nicht
erleben, dass solche zarten, scheuen, rücksichtsvollen Menschen da,
wo es not tut, von einer unerbittlichen Tapferkeit sein können, die
jenes Draufgängertum beschämt? Liegt nicht hier das Geheimnis
verborgen

Die Menschenfurcht fliesst aus ganz verschiedenen Quellen,
aus den gemeinsten: selbstsicherer Klugheit, Herzenshärte,
Gewissenlosigkeit, und aus den edelsten: Zartsinn, Ehrfurcht, heiliger
Scheu. So wird aus Furchtlosigkeit Furcht und aus Furcht
Furchtlosigkeit.

3.
Und nun, wo ist das Heilmittel für das Uebel der Menschenfurcht?

Es scheint schwer zu finden. Denn sonst wäre es ja längst
gefunden. Sollte sie wirklich vorhanden sein, die wunderbare
Wurzel, die dieses tiefliegende Gebrechen heilte?

Und doch scheint das Heilmittel ja längst gefunden. Wenn wir
über die Mögl'chkeit und die Weise, von dieser Not der Menschenfurcht

erlöst zu werden nachdenken, dann kommt wie ein Wunder
die einfach grosse Wahrheit zu uns:

Von Menschenfurcht wirst du erlöst durch
Gottesfurcht,

und durch diese allein!
Sollen wir uns darüber wundern? Haben wir ja doch

erkannt, dass die Angst als Ganzes nur überwunden wird durch
Gott. Wie sollte das in Bezug auf die einzelnen Aeusserungsformen
der Angst anders sein?

Gehen wir denn dieser rettenden, grossen, einfachen Wahrheit

nach.
Zunächst eine Erfahrung. Haben wir nicht auch schon eigene

Furchtlosigkeit erlebt? Wann wohl Mehr äusserlich
etwa dann, wenn wir im Dienste einer heiligen Pflicht Gefahren
durch Menschen auf uns nehmen müssten. Dann gingen wir,
vielleicht schwache, ängstliche Frauen, durch gefährliche Quartiere

oder durch den dunklen Wald — ohne eine Spur von Angst.
Einen bleibenden Eindruck hat es einst auf mich gemacht, als wir
zu zweien zur Nachtzeit durch die bedenklichsten Quartiere von
Genua gingen. Man konnte wohl ob den unheimlichen Gestalten
und Szenen, die sich da boten, bange werden. Sehe, da kamen
zwei junge Heilsarmeefrauen, gingen von Kneipe zu Kneipe, ver-

445



kauften den wilden Gesellen ihre Schriften, furchtlos — und
niemand tat ihnen etwas zuleide. Oder wir hatten etwas getan,
gesagt, geschrieben, was wir tun, sagen, schreiben müssten, was
aus dem reinsten Gebot des Herzens und Gewissens kam; wir
hatten es vielleicht getan, gesagt, geschrieben in Furcht, in Scheu,
über die möglichen Folgen klar, aber mit Gott — und siehe, wir
waren nachher ganz ruhig, Hessen die Folgen kommen, ohne
innerste Unruhe, ja, jubelten im Sturm der Anfechtung. Wir
hatten es in der Furcht Gottes getan, und diese besiegte alle
Menschenfurcht.

Von dieser unserer eigenen Erfahrung aus blicken wir auf die
grossen Furchtlosen, die Helden und Propheten. Bei ihnen
erscheint bloss im Grossen, was wir im Kleinen erlebt; ihre Art
zeigt in Vollkommenheit, was bei uns nur unvollkommen auftritt;
sie leben auf der Höhe, die wir bloss gelegentlich erfliegen. —
Wirklich? Kostet es nicht auch sie stets neuen Kampf, stets neue
Ueberwindung? Kennen sie nicht Stunden des Verzagens? Lies
doch von Elias und Jeremias, von Paulus und Cromwell Gewiss.
Und doch haben sie dieses wunderbare Geheimnis der
Furchtlosigkeit: Gott!

Doch suchen wir dies Geheimnis auch negativ zu fassen. Wann
werden wir denn am meisten zur Beute der Furcht? Wenn wir
das Gegenteil von jenem getan haben, wenn wir auf falschen
Wegen gehen, auf unheiligen Wegen, nicht auf Wegen des Dienstes,

sondern auf Wegen der Selbstsucht, wenn wir etwas getan,
gesagt, geschrieben haben, was nicht mit Gott geschehen war,
etwas, das vielleicht nicht ganz falsch war, aber doch nicht ganz
lauter, nicht ganz gewissenhaft überlegt, nicht ganz nur aus dem
Gehorsam kommend, sondern auch aus dem eigenen Willen —
nicht ganz aus der Furcht, nämlich der Gottesfurcht! Dann überfällt

uns die Menschenfurcht wie ein gewappneter Mann, dann sind
wir den Menschen preisgegeben — weil wir uns nicht an Gott
gebunden hatten! Ein Schatten von dieser Erfahrung fällt auch
in das Leben mancher Gottesmänner.

Und nun ist wohl die Wurzel der Menschenfurcht auch völlig
aufgedeckt : Es ist eine Furcht vor dem, wasnichtGottist;
es ist also irgend ein Götzendienst. In der Tat ist ja
Furcht das wichtigste Charakteristikum alles Götzendienstes.
Götzen entstehen aus Furcht und schaffen
Furcht. Der Götze nun, dem wir in der Menschenfurcht
dienen, ist eben — der Mensch. Und zwar der Mensch als Ich und
als Du. Wir fürchten uns für das Ich, für seine Ehre, seine Macht,
sein Geld, sein Glück, seine Liebe, vielleicht sein Leben. Darum
ist uns das Verhalten der Menschen gegen uns so wichtig. Wir
können die Antastung dieses Ich nicht ertragen. Dieses Ich ist uns

446



irgendwie die Hauptsache. Nicht Gott ist uns wichtig, sondern
wir selbst. Und auch aus den andern machen wir Götzen. Sie
werden uns zu wichtig. Wir beugen uns vor den Götzengrössen,
als da sind Geld, Macht, hohe Stellung, glänzende Begabung.
Diese Dinge machen sozusagen Eindruck auf unsere Sinnlichkeit.
Sinnliche Verehrung ist Götzendienst und doch ist, da wir
zunächst sinnliche Wesen sind, solcher Götzendienst so natürlich
und darum auch so natürlich die Furcht vor den Menschen. Aber
auch unsere an sich berechtigte Ehrfurcht kann falsch werden
und dadurch zur Furcht führen. Hier Hegt ganz sicher die Wurzel

des Uebels. Und darum gibt es neben dem „Geiz" kein sicherers

Kennzeichen, dass — vielleicht bei viel Religion — Gott fehlt,
wirklicher Glaube an ihn fehlt, als Menschenfurcht.

Darum ist der Weg zur Hilfe ganz deutlich : Gott muss
uns wichtig werden, er allein. Ihn müssen wir
fürchten lernen, ihn allein. Das ist die Heilung von
Menschenfurcht, die einzige, aber sichere. Die Religion hilft
vielleicht nicht — ja sie ist sogar in vielen Formen die stärkste
Quelle der Furcht — wohl aber Gott, der lebendige Gott, den wir
in Christus als Vater erkennen.

Das ist das Geheimnis der grossen und wirklichen Furchtlosen.

Gott allein ist ihnen wichtig. Seine Grösse steht so
gewaltig vor ihren Augen, dass darob alles andere klein wird, und
vor allem gerade das, was vor der Welt mit Götzengrösse prunkt:
Macht, Geld, Stellung und dergleichen. Aus dieser wirklichen
Grösse heraus treten sie den Scheingrössen der Welt ruhig
entgegen, mit einem gewissen Hohn über diesen Schein, über das
Sichblähen des Endlichen. Anders gewendet: Sie handeln aus der
tiefsten Furcht Gottes heraus. Er zwingt sie, die vielleicht
von Natur Zarten, Scheuen, Gewissensängstlichen zum Auftreten,
dann aber verlieren sie alle Furcht: „Hier stehe ich, ich kann nicht
anders."

Das ist auch für uns die Hilfe : dass Gott uns wichtig wird,
an Stelle des Ich und Du; dass unser Selbstbewusstsein darin
untergeht, untergeht in dieser Macht Gottes, der allein Ehrfurcht
verdient. Das allein ist der Furcht gewachsen. Denn ob sie auch
vor Gott nichtig sind, so sind ohne Gott die Götzenmächte der
Welt uns viel zu stark. Nur die Nähe Gottes vertreibt die Furcht.
Dass Gottes Wirklichkeit uns die Wirklichkeit wird, das ist die
Erlösung von der Menschenfurcht. Anders gewendet: dass wir
handeln aus der Furcht Gottes, immer mehr, immer treuer, immer
gehorsamer, immer — ängstlicher. Wir sollen ja die Ehrfurcht
nicht ablegen, sondern sie nur an den rechten Ort setzen. Ihr
Scheuen, Zarten, Rücksichtsvollen, gerade ihr seid zum Heldentum
berufen. Nicht rücksichtsloser, härter, ehrfurchtsloser sollen wir

447



werden, um die Furcht los zu werden, sondern noch rücksichtsvoller,

noch zarter, noch ehrfürchtiger. Die Furcht macht uns frei
von der Furcht, nur sie allein — die wahre Furcht von der falschen,
die Gottesfurcht von der Menschenfurcht. Wir müssen von den
Götzen weg an Gott heranrücken (erlaubet dieses Wort), näher an
ihn, näher — in Gehorsam, in Furcht. Dann werden wir frei.
Gott dienen ist Freiheit.

Das ist der Weg, ganz gewiss, für unser ganzes Geschlecht
und für jeden von uns. Hier ist uns Erlösung verheissen.

4.
Gewiss. Freilich dürfen wir uns nicht Illusionen machen. Vom

Götzendienst ab zu Gott zu kommen, ist nicht leicht. Es ist nicht
bloss Sache eines hochgemuten Entschlusses. Dass Gott allein uns
wichtig wird und das Ich und Du, besonders das Ich, unwichtig,
das ist ein steiler Weg zur Höhe. Ja, machen wir uns keine
Illusionen! Das Menschenherz bleibt ein „unruhiges und verzagtes
Ding", auch bei denen, die sich ernstlich Gott zugekehrt haben.
Wir werden nicht im Handumkehren Helden oder gar
Gottesmenschen. Und auch diese haben ja noch etwa gezittert. Wir
werden wohl nicht so von der Furcht erlöst werden, dass wir
überhaupt keine Furcht mehr kennen, sondern so, dass wir die
Furcht 'mmer wieder zu besiegen imstande sind; dass wir nicht
als stolze Helden unerschütterlich dastehen, sondern als arme,
schwache, feige Menschlein trotzdem unser banges Herz in die
Hand nehmen und in der Furcht Gottes die Menschenfurcht
besiegen — immer wieder!

Das aber ist ein gangbarer Weg Jeder von uns kann
ihn gehen, auch der Schwächste, Zarteste, Empfindsamste, ja,
vielleicht er erst recht. Wir können uns s o fürchten, dass wir die
Furcht los werden Und Gott kann uns wichtiger werden, als
wir selbst. Wir können uns so in seine Grösse vertiefen, uns so
davor beugen lernen, dass die Weltgrössen davor klein werden;
dass wir, wie Blumhardt einmal mahnt, „auch die Zeitungen nicht
fürchten"; dass wir den Kampf des Guten nicht mehr durch
unsere Feigheit gefährden; dass wir im öffentlichen Leben dem
Gewissen wieder zu seinem Rechte verhelfen gegen die Masse und
die Götzen, aber auch im Leben des intimeren Kreises Gott die
Ehre geben, auch wenn das Herz darob bluten will; dass auch zu
Schwachen, Scheuen, Rücksichtsvollen, Ehrfürchtigen doch der
Ruf ergehen kann: „Fürchte dich nicht, ich bin mit dir." Unser
ganzes Geschlecht kann wieder zu dieser Art erwachen. Jene
Höhe ist auch uns erreichbar. Auch wir kleinen Menschen können
inne werden, dass Gott allein i s t. Und wo wir nicht können,
nun, da kann ein anderer. Er kann uns auf die Höhe tragen,

448



wenn wir bloss — was wir können — ihn fürchten. Denn dann
sind wir sofort ganz nahe bei ihm. Es gibt aber eine Höhe
inmitten der Erdenwelt, wo Gottes Wirklichkeit besonders deutlich
wird. Diese kann sicher jeder erreichen, und der Beschwerteste
und Schwächste am ehesten. Dort ragt das Zeichen, wo Gott der
Menschennot am nächsten ist. An dieses können wir uns drängen,
davon kann der Schwächste stark werden. Denn da ist Vergebung
der Fehler, die in allem Tun übrig bleiben; da ist eine Gnade, die
übergreifend und heilend alles gut machen will ; da erscheint in
Ohnmacht Und Niederlage Gottes Allmacht. L. Ragaz.

Karl Hilty und die soziale Frage.1)
Wenn der Schriftsteller, um dies abgenutzte, missverstandene

und viel m ssbrauchte Wort in seinem wahren, schrecklich und
selig verantwortungsvollen Sinne zu gebrauchen, an die
sogenannte soziale Frage, die derzeit an der sichtbaren Oberfläche
immer noch die wichtigste ist, auch nur heran tritt, so drohen
ihm, und je näher er kommt, desto mehr, auch hier zwei grosse
Bedenken, die wohl letzten Endes als Versuchungen zu
werten sind.

Erstens kommt er, je mehr er weiss, in die Versuchung, das

zu tun, was Goethe getan hätte, wenn : „Hätte ich aber so
deutlich wie jetzt gewusst, wie viel Vortreffliches seit Jahrhunderten

und Jahrtausenden da ist, ich hätte keine Zeile geschrieben,
sondern etwas anderes getan." Es hat sicher immer solche
Einzelne gegeben, die hätten schreiben können so gut wie einer, aber
aus Einsicht heraus etwas anderes taten. Jesus z. B. schrieb
nur im Sande. Auch auf unserem Gebiet ist alles Wesentliche
bereits gesagt, und dazu meistens so, dass es gar nicht besser
gesagt werden kann, wenn es auch vielerorts verstreut und zum Teil
noch unentdeckt ist. So ist hier die Bibel und besonders das
Neue Testament trotz und wohl auch wegen der sie bedeckenden
und befleckenden Literatur und Makulatur und trotz und wohl
auch wegen der gesamten Exegese, die meistens nicht hinein-,
sondern, wie der Name schon verrät, herausführt, noch so gut
wie unentdeckt. Mit diesem besonderen Teil der Versuchung werden

wir so fertig, indem wir auf einen andern hinweisen,
und ihn möglichst selbst reden lassen, ein Brauch, der
öfter als das geschieht, geübt werden sollte. — Dam't hängt nun
auch die bange Frage zusammen: Wird denn durch all dieses
Schreiben und Predigen über eine Sache auch wirklich etwas

*) Vgl. dazu „Von Büchern".

449


	Menschenfurcht : Fürchte dich nicht, ich bin mit dir (Jes. 41, 10)

