
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 9

Artikel: Zum religiös-sozialen Problem : Aussprache zwischen Eduard
Thurneysen und Leonhard Ragaz. I., Votum von Eduard Thurneysen ;
II., Antwort von Leonhard Ragaz

Autor: Thurneysen, Eduard / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ewiges Leben mitteilt. Zugleich schlägt er ihn richtend nieder durch
die Heiligkeit Gottes, die, im Gegensatz zur menschlichen Unheilig-
keit, gerade am Kreuze sichtbar wird. Beide, die Liebe und die
Heiligkeit, die am Kreuze erscheinen, demütigen den Menschen, indem
sie ihn aufrichten und beglücken; beide binden ihn tiefer als sonst
irgend etwas an den Bruder. Die Versöhnung der Welt mit Gott
am Kreuze ist die Versöhnung der Welt mit sich selbst.

Also ist Versöhnung freilich das Grösste, was uns Gott in
Christus gibt und befiehlt. Also muss, wer sich zu Christus
bekennt, Versöhnung suchen, nach Versöhnung hungern und dürsten,
nach Völkerversöhnung, Klassenversöhnung, Versöhnung alles
Zwiespaltes der Welt. Gewiss — aber auf Grund der Wahrheit. Also
kämpfen wir, damit wir Versöhnung gewinnen, für die Völker, die
Klassen, die Rassen, die einzelnen Menschen, für die Meinungen, die
Einrichtungen, die Religionen, die Nationen, die Kulturen — um die
Wahrheit; aber um die Wahrheit, nicht um uns selbst. Zuerst die
Wahrheit! Kämpfen wir um die Wahrheit so, dass wir im Kampfe
um sie uns vor ihr beugen, vor ihrer Würde, ihrer Absolutheit, ihrer
Ueberlegenheit, ihrer Unendlichkeit, ihrer Lebendigkeit. Gott ist die
Wahrheit. Ihn suchend, wirklich ihn, nicht uns selbst, gewinnen
wir eine Welt der Versöhnung. L. Ragaz.

Zum religiös-sozialen Problem.
Aussprache zwischen Eduard Thurneysen und Leonhard Ragaz.

I. Votum von Eduard Thurneysen,
Prof. Ragaz hat in umfassender Weise und von überlegenem

Standorte aus ein Bild der geistigen Lage gegeben. Seine Darlegungen

waren getragen von einem hohen Willen zum Sehen und
Verstehen alles dessen, was unsere unruhige Zeit erfüllt und bewegt.
Und nicht nur Sehen und Verstehen wollte Prof. Ragaz, sondern er
hat alles Gesehene von vornherein unter grosse, positive Vorzeichen
gerückt. Etwas von adventsmässigem Hoffen lag in seinen Worten,
darauf, dass alle, auch die widerstrebendsten Erscheinungen, sich der
grossen Erfüllung werden fügen müssen, auf die wir als Christen
warten. Prof. Ragaz hat dabei, meines Wissens von seiner Seite
zum ersten Mal, auch die an Karl Barth sich anschliessende theologische

Bewegung ausführlich dargestellt. Da ich diese in meiner
Weise mitvertrete, möchte ich das Wort dazu nehmen und als erstes
dieses sagen, dass ich Prof. Ragaz dafür danke, dass er auch unser
Wollen unter das grosse positive Vorzeichen gestellt hat, das seine
Ausführungen beherrschte. Seine Darstellung enthielt wohl allerlei,
was ich als Missverständnis unserer Position empfinden müsste,

400



es wurden Dinge ausgesprochen, denen ich sachlich nicht zustimmen
könnte, ich denke etwa an das über die Rechtfertigung oder über
das Verhältnis des Paulus zu Jesus Gesagte, aber ich habe sie als
Ganzes doch so sehr als grosszügigen Versuch empfunden, auch
uns zu verstehen und gerecht zu werden, als eine dargebotene Hand,
und es ist mir eine Freude, gerade in diese Hand einzuschlagen.

Ich fasse das von Prof. Ragaz Ausgesprochene auf als den
Beginn eines Gespräches von ihm zu uns, von uns zu ihm, eines
Gespräches, dessen langen Unterbruch oder wohl noch gar nicht
Begonnenhaben manche von uns auf beiden Seiten schon oft schmerzlich

empfunden haben.
1, Lassen Sie mich zunächst zweierlei sagen. Einmal: Prof.

Ragaz hat unser Beginnen als ein ganz und gar theologisches
gekennzeichnet. Und für ihn liegt darin wohl schon eine ernste
kritische Bewertung unserer Sache: Theologie ist als solche etwas
grundsätzlich Verdächtiges. Sie entfernt sich vom Boden des
Wirklichen und damit auch des Göttlichen. Ich möchte auf diese Kritik
an der Theologie hier nicht eintreten; ich kann zunächst nur
rückhaltlos zugeben, dass wir um Karl Barth herum in der Tat Theologen

sind und es auch sein wollen. Aber ich möchte darauf
aufmerksam machen, wie sehr auch wir, gerade wir, in einem Kampfe
liegen gegen nichts anderes als — die Theologie und die Theologen,

allerdings selber auf theologische Weise und allerdings nicht
gegen die Theologie an sich, sondern „nur" gegen eine bestimmte
Theologie, gegen die Theologie von gestern, könnte ich vielleicht
sagen, die allerdings auch noch die Theologie von heute ist, gegen
diese aber in grundsätzlichster Weise. Sollte das nicht unseren
Kritikern im religiös-sozialen Lager mehr zu denken geben, als es der
Fall zu sein scheint? Könnte nicht in der scharfen, kritischen Wendung

gegenüber der gangbaren, der Theologie des 19. Jahrhunderts,
wie sie Karl Barths Position kennzeichnet, ein Anzeichen dafür
liegen, dass in der Theologie Karl Barths, obwohl sie schlecht und
recht Theologie ist, sich etwas zu Worte meldet, das einer tiefen,
elementaren Nötigung entspringt, und das darum mit einer
allgemeinen Ablehnung aller Theologie nicht erledigt ist

2. Ich möchte als weiteres Kennzeichen dieser Theologie das
sagen, dass sie zwar durchaus in der Studierstube, aber trotzdem
aus der aktuellen Lage unserer Zeit heraus entstanden ist. Erlauben
Sie mir — so wenig ich solche persönlichen Bemerkungen sonst
liebe — eine kleine Mitteilung über das Wie ihrer Entstehung. Nicht
weit von hier liegt Safenwil und noch etwas weiter Leutwil, wo
Karl Barth und ich während der Kriegsjahre Pfarrer waren. Wir
waren beide zunächst wie viele andere religiös-sozial, wie man es
eben damals sein müsste, wenn einen der mächtigste Ruf der Zeit,
der Ruf der sozialen Not und Aufgabe, und die Stimmen derer, die

401



diesem Ruf Worte gaben, aus dem Kirchenschlaf aufgeweckt hatten.
Der Sozialismus, wohl noch verbunden mit Abstinenz, war die
Bewegung, in der wir in der konkreten Lage von damals das eindrücklichste

Gleichnis, vielleicht sogar die Gleichung des Himmelreichs
erkannt hatten, des fiimmelreiches, von dem wir am Sonntag auf
unseren Kanzeln als Pfarrer im übrigen in ganz unpolitisch-biblischer

Weise predigten. Die Predigtaufgabe war uns schon damals ein
zentrales Anliegen. Und dann kam der Krieg. Und im Zusammenbruch

des Krieges erkannten wir zunächst ganz einfach das Gericht
über ein nur allzusehr verbürgerlichtes Christentum, von dem wir
schon vor dem Kriege mehr oder weniger entschieden abgerückt
waren. — Aber dabei blieb es nicht. Sondern je umfassender das
Gericht des Krieges sich auswirkte über alles, was damals fest und
hoch gebaut schien, desto mehr brach für uns nicht nur die
bürgerlich-christliche, sondern auch die religiös-soziale Ideologie in sich
zusammen. Nicht nur die grossen „Ismen" zur Rechten, angefangen
beim Nationalismus und Militarismus, sondern auch die „Ismen"
zur Linken, also auch der Sozialismus, an den wir geglaubt hatten,
erschien von Anfang an deutlich unter das Gericht gestellt. Auch er
wurde ja in allen Ländern, rechts und links der Schützengräben,
nicht nur national, sondern nationalistisch, und zwar ohne Brechung,
ohne Vorbehalt. Auch er Hess einen also in der Flut aufsteigender
Fragen nach dem Was dem Warum und Wohin des Geschehens,
das da so plötzlich, so elementar, wie aus dem Abgrund heraufgestiegen

über der Welt zusammenschlug, ohne jede wirkliche Antwort,
selbst ohne jeden Hinweis, in welcher Richtung allenfalls eine
Antwort gesucht und gefunden werden könnte. Er gab sich wohl auch
damals weiter als Antwort, als Führer zu einer neuen Welt aus,
aber es war allzu klar geworden, dass er es nicht war. Ein grosses,
gähnendes Loch ging damals vor einem auf, und wenn wir die von
allen Seiten gegebenen bürgerlichen, sozialistischen oder auch
kirchlichen und theologischen Aufschlüsse über den Sinn des Geschehens,
das die Zeit erfüllte, mit Deckeln vergleichen wollen, die herzugetragen

wurden, um dieses Loch zuzudecken, so ist zu sagen, dass
alle diese Deckel sich als viel zu klein erwiesen, um dieses Loch
wirklich zu schliessen. Sie fielen ganz einfach wirkungslos selber in
seinen Schlund hinunter. Es war die Zeit, wo man irre wurde an
fast allen seinen Lehrern von bisher. Man konnte ihre Meinungen
nicht mehr entgegennehmen, und je sicherer sie vorgetragen wurden,
desto weniger. Väter und Söhne verstanden sich nicht mehr. Bis hinein

in engste Beziehungen gingen schmerzliche Risse. Man wurde
auch bitter und ungerecht und sagte manches Wort, das man heute
bereut. Es wird uns allen mehr oder weniger so ergangen sein.
Man hat uns Jüngeren damals oft Hochmut vorgeworfen. Aber
eigentlich waren wir nicht hochmütig, auch wenn wir uns so gaben.

402



Wir waren im Gegenteil nach Führung hungriger als je, aber wir
fanden sie in dem nicht, was uns etwa in der kirchlichen Verkündigung

oder Theologie als Führung angeboten wurde. Dankbar
gedenken wir freilich dessen, was uns auch in diesen schwierigen Jahren

die alten religiös-sozialen Führer bedeutet haben. Prof. Ragaz
hat für uns alle Seezeichen aufgerichtet, an die wir uns halten konnten.

Mir persönlich und mit mir auch Karl Barth hat Pfarrer Kutter
viel bedeutet. Er hat uns mit seinem eindringlichen Hinweis auf
Gottes Tun allein die Wege gewiesen, die uns weiterführten. Diese
Wege haben uns, wie schon gesagt, über den alten religiösen
Sozialismus hinausgebracht. Wohin? Hier muss ich zuerst einem
Missverständnis vorbeugen. Wir sind niemals, auch in diesen Jahren
nicht, irgendwie irre geworden an der Gerechtigkeit und an der
bittern Notwendigkeit der politischen und gewerkschaftlichen
sozialistischen Arbeiterbewegung. Die stand uns nie und steht uns auch
heute nicht in Frage. Wir lebten in unseren Industriegemeinden viel
zu sehr mit dem arbeitenden. Volke, um nicht zu sehen, wie
notwendig seine Bewegung war. Wir haben sie weiterhin bejaht und
auch nach aussen kein Hehl daraus gemacht. Aber es geschah
allerdings illusionsloser, auf eine sachlichere Weise als vorher. Die vorher

damit verbundene Ideologie, die weltanschauliche oder sogar
religiöse Verklärung, die darüber gelegen hatte, war uns genommen.

In dieser Hinsicht standen wir nun auch an diesem Punkte,
auch dem Sozialismus gegenüber vor dem grossen Loch, der Leere,
von der ich geredet habe. In dieser Situation widerfuhr uns
nun — aber auch da wird es Vielen mit uns nicht anders ergangen
sein — es widerfuhr uns etwas im Grunde sehr Einfaches : wir wurden

ganz neu aufmerksam auf die Bibel. Sie schob sich uns in
die leere Stelle und fing an, sie auszufüllen. Wir hatten sie wahrhaftig

auch bisher schon gekannt. Aber wir hatten sie durch die
Brille gewisser Deutungen gelesen. Diese Deutungen zerbrachen in
dem Masse, als uns die Theologie und Weltanschauung ins Wanken
kam, die diese Deutungen erzeugt und gestützt hatte. Und nun lasen
wir die Bibel neu, mit viel weniger Vorbehalten als bisher. Ich
wage nicht zu sagen : mit gar keinem mehr, denn geschähe das wirklich,

so sähe alles noch ganz anders aus Wir lasen sie (das wage
ich zu sagen bussfertiger, viel mehr als früher als ein an uns und
unsere Zeit gerichtetes ewiges Wort. Wir krittelten weniger daran
herum. Wir wollten nicht mehr einfach nur unsere schon vorhandenen

bürgerlichen oder religiös-sozialen, kritischen oder konservativen

Meinungen darin finden. Wir lasen sie mit den Augen von
Schiffbrüchigen, denen alles über Bord gegangen ist. Und das
geschah, wie sich gezeigt hat, nicht ganz umsonst. Die Bibel ging uns
neu auf. Jenseits aller Deutungen fing ihr eigentliches Wort wieder
an zu reden. Ich will nichts weiter darüber sagen. Es war ja immer

403



noch wenig genug, was wir nun von diesem Reden der Bibel
auffingen. Aber das möchte ich nun sagen: aus dieser inmitten der Not
der Zeit geschehenen Begegnung mit der Bibel heraus ist in jenen
Jahren Karl Barths Römerbrief geschrieben worden und hat uns all
das ganz neu zu beschäftigen und zu bewegen angefangen, was in
den so weithin abgegriffenen Worten Wort Gottes, Kirche, Sünde,
Gnade, Rechtfertigung aus Glauben allein, Wiederkunft Christi,
Versöhnung und Erlösung verborgen liegt an grosser, aktueller Wahrheit.

Ganz direkt hat uns die Bibel auch wieder mit der Reformation

zusammengebracht, und Bibel und Reformation haben uns weiter

und weiter festgehalten durch alle die Jahre hindurch. Zweierlei
muss ich hierbei ausdrücklich bemerken: Einmal war die Beschäftigung

mit diesen Dingen zwar eine möglichst exakte und genaue,
auch wissenschaftlich genaue, wir fingen ganz neu an zu studieren,
aber sie war ganz und gar beherrscht und getrieben von dem aktuellen

Interesse an der Lage, in die wir uns mit allen unseren Zeitgenossen

verstrickt sahen. Wir glaubten, hier in der Bibel endlich den
Ort gefunden zu haben, an dem es zu graben galt, um wieder zu
wirklichen Antworten zu kommen für die Not der Zeit. Und zweitens

: was uns dabei aufzuleuchten begann, war uns wirklich, so
gewiss es nur wieder um die alten, längstgekannten, eben genannten
biblischen und reformatorischen Worte ging, ganz und gar neu. Sie,
diese Worte und was sie meinen, schienen uns in keiner Weise
Selbstverständlichkeiten zu enthalten, die man irgendwie schon wisse, um
mit diesem Wissen dann endlich zur Tat überzugehen. Wir hatten,
was sie uns nun zu sagen schienen, bei unseren Lehrern von bisher

so noch nicht vernommen. War das nur unsere Schuld? Wir
hatten es auch beim religiösen Sozialismus nicht vernommen.
Gerade Paulus lag ihm doch immer irgendwie ferne. Ich weiss, wie
wir damals am liebsten jede religiös-soziale oder sonstige
Konferenz sofort in ein Bibelkränzchen verwandelt hätten, weil wir
der Meinung, waren, es gebe jetzt nichts wichtigeres als gemeinsames

Studium, vor allem des Neuen Testamentes; für die Not der
Zeit würden wir dabei ganz gewiss auch nicht leer ausgehen. Ich
sage das nur, um zu zeigen : es war für uns diese ganze Wendung
zur theologischen Arbeit keine Schrulle und kam nicht aus einer
Enttäuschung oder Verbitterung, es war eine elementare Notwendigkeit.

Und wir werden nie mehr dahinter zurückkönnen. Dass
dabei allerlei Dinge, die auch gut und notwendig sind, zurücktreten
müssen, dass der ganze Weg grosse Gefahren in sich birgt, dass wir
Schüler haben sollen, die diesen Gefahren bereits deutlich verfallen
sind, das wird alles wahr sein : aber hat nicht jeder Weg seine
Gefahren, und sind sie ein Grund, ihn nicht zu gehen? Und gibt es
nicht überall Gefolgsleute, wie man sie sich nicht wünscht? Ich
sage das nicht leichthin, denn ich weiss um die besonderen

404



Gefahren, die gerade den Weg des Theologen bedrohen, ich weiss
um den Abgrund der Schriftgelehrten und Pharisäer aller Zeiten,
in den man da täglich zu stürzen sicher sein kann, wenn einen nicht
eine ebenfalls besondere Hand ohne Verdienst vor diesem
Absturz bewahrt, der schlimmer ist als der Absturz in irgendeine
andere, noch so furchtbare Sünde.

3. Aber nun lässt sich vielleicht von da aus etwas Vorläufiges
sagen über unser Verhältnis zu dem Standort, an dem auch in
seinen heutigen Ausführungen Prof. Ragaz sich uns gegenübergestellt

hat. Es sind freilich solche Bestimmungen mit aller Vorsicht
zu treffen und mit allen Vorbehalten zu umgeben. Es handelt sich
ja um eine durch und durch bewegte Lage. Und alle solche
Bestimmungen haben etwas statisches, starres an sich, das der innern
Dynamik der Sache, um die es geht, nicht entspricht. Ich möchte
unter diesem nicht aus den Augen zu lassenden Vorbehalt das
Anliegen, das uns beim Blick auf die Not der Zeit vor anderen
bewegt, bezeichnen als das Anliegen des Wortes Gottes. Es wird nach
dem Gesagten ungefähr klar sein, wie ich dazu komme, und vielleicht
auch ein wenig klar sein, was ich Bestimmtes in diesem Ausdruck
zusammenfasse. Was ich aber aus sozusagen allen Aeusserungen von
Prof. Ragaz, auch aus den heutigen, als das ihn und seinen Kreis
im Blick auf die Lage vor allem bewegende Anliegen heraushöre,
möchte ich demgegenüber als das Anliegen der Wirklichkeit
bezeichnen. Sein Anliegen ist, dass die Christenheit keinen Augenblick

vergesse die reale Not des Bruders, der in der Tiefe des Daseins
zu leben hat. Und nun lautet doch wohl sein grosser Einwand
gegen uns, dass wir uns mit unserer Theologie entfernt hätten von
dieser Wirklichkeit, von der Wirklichkeit des Lebens mit seinen nicht
nur intellektuellen, sondern sehr realen Kämpfen und damit auch
von der Wirklichkeit Gottes. Was ist darauf zu antworten? Implicite,

das heisst: eingeschlossen in das bisher Gesagte, habe ich darauf
bereits geantwortet. Unser Weg ist durchaus kein selbsterklügelter
Weg weitabgewandter Intellektueller, und ich persönlich kann mir
keine Erkenntnis vorstellen, die tiefer hineingreift in die wirkliche
Wirklichkeit des Menschen und Gottes, als wie sie etwa in dem grossen

biblischen und reformatorischen Begriffspaar Sünde-Gnade
enthalten ist, das wieder besser, lebendiger zu verstehen ein Anliegen
unserer theologischen Arbeit geworden ist. Aber das will ich
allerdings sofort zugeben, dass wir alle die grossen biblischen Worte
wieder ganz neu, ganz anders buchstabieren, verstehen und
aussprechen lernen sollten, als es heute geschieht. Ich wehre mich gegen
keine Anklage, die das meinen sollte. Ich weiss, dass wir uns auf
dieses ganz andere, ganz neue Reden des alten Wortes noch kaum
verstehen. Und zwar meine ich mit einem solchen ganz anderen,
ganz neuen Verstehen und Aussprechen des Wortes Gottes nun aller-

405



dings auch einfach ein ganz anderes, ganz neu lebensnahes
Reden der Kirche. Und hier mochte ich die Warnung von Prof.
Ragaz an uns aufnehmen : denn ein lebensnahes Wort, das heisst wohl
nichts anderes als ein in die Wirklichkeit eingreifendes, die Wirklichkeit

wirklich treffendes und bewegendes Wort. Es fehlt ja auch
heute nicht an Worten, die die Wirklichkeit bewegen und sogar
aufwühlen. Es können hohe und edle Worte darunter sein, aber es sind
menschliche Worte und führen uns darum nicht wirklich vorwärts.
Vorwärtsführen kann nur Gottes eigenes majestätisches Wort, weil
nur es den Menschen wirklich trifft, überwindet und gefangen nimmt,
so dass er nicht mehr sein eigener Herr ist. Aber eben dieses Wort
Gottes selber, das biblische Wahrheitswort, wie es der Kirche anvertraut

wäre, als heute lebendiges, uns wirklich treffendes, prophetisch
in die Wirklichkeit unseres Lebens, unserer Zeit hineingesprochenes,
wo ist es zu finden? Das Wort Gottes (aber wirklich dieses und
kein anderes!) und dieses Wort wieder lebensnah (also nicht als
erstarrte Formel, sondern Gott selber darin wieder redend zum
Menschen von heute!) : das ist das Erfordernis der heutigen Zeit wie aller
Zeiten. Dass es daran so weithin fehlt, darin liegt die eigentliche
Not unserer Zeit. Prof. Ragaz hat andeutungsweise von einer neuen
Reformation geredet, die heute im Anbrechen sein könnte. In der
Tat, das war wohl im 16. Jahrhundert die Reformation, dass damals
Gottes Wort wieder so lebensnah gesagt und gehört werden konnte,
durfte, müsste, dass eine ganze Zeit davon ergriffen und umgestaltet
worden ist. Es war auch Theologie dabei (ich denke vor allem an
Calvin), aber es war eine auf das Leben gerichtete Theologie, so
abstrakt sie sich auch geben mochte. Es war das Wissen um Gottes
eigenes, lebendig gewordenes Wort darin. Ich könnte von unserer
Zeit nicht sagen, dass sie diesem Ereignis schon wieder nahegerückt
sei. Liegt nicht i h r Kennzeichen eben im1 Unterschied zu einer
wirklich reformatorischen Zeit darin, dass die beiden Punkte: Wort
Gottes und Wirklichkeit heute noch auseinanderliegen? Dass sie
(leider!) zu getrennten Anliegen zweier sich sogar oft befehdender
Lager geworden sind? Dass sie wie die Brennpunkte einer Ellipse
nicht zusammen-, sondern auseinandergerückt erscheinen und
alsbald auch Trennungen erzeugen? Es wird ja selbst in wirklichen
Reformationszeiten die innere Spannung dieser zwei Anliegen weiter

bestanden haben. Es wird auf Erden überhaupt unmöglich sein,
dass sie ganz in eins fallen. Denn es würde ein volles zur Deckung
kommen Gottes mit der Wirklichkeit dieses Lebens den jüngsten Tag
bedeuten. Aber sicher ist, dass es Vorwegnahmen dieses Geschehens

gibt, Geschichtstage, an denen etwas aufleuchtet von dem
Geschehen des jüngsten, des ewigen Tages. Wieder denke ich an die
Reformation und in abgestufter Weise an das, was in grösster
zeitlicher Nähe um die beiden Blumhardt herum sieh ereignet hat, zu

406



denen wir ja beiderseits aufsehen. Und sicher ist, dass in
einemSichnäherkommendieserbeidenAnliegen
die Vorwärtsbewegung unserer Zeit, wenn sie
Uns geschenkt wird, vor sich gehen müsste. Die
beiden Anliegen können sich gegenseitig nicht entbehren, eines ist
durch das andere bedingt. Und von da aus sage ich nun für unsere
Seite: Wir werden uns zwar das uns in die Hand gelegte Anliegen
des Wortes Gottes, seines tieferen Erfassens und Verstehens, und das
heisst für uns ganz einfach ausgedrückt: unseren Dienst in der
Kirche nicht nehmen lassen, wir müssen daran festhalten mit allen
Kräften. Auch unsere Theologie gehört dazu, denn wir haben sie
nie als sogenannt freie, losgelöste Wissenschaft betrachtet und
betrieben, es gab sie für uns nur (und wir glauben : es gibt sie
überhaupt nie anders als) im Zusammenhang dieses Dienstes. Aber wir
wollen nicht aus den Augen lassen das andere Anliegen, das was
wir den „Anspruch der Wirklichkeit" nennen könnten. Wir wollen
die ungeheure Gefahr sehen, die Gefahr des Leerlaufes, die da
entsteht, wo man ein Wort Gottes haben und bekommen möchte, das
nichts zu tun hat mit dem wirklichen Leben. Wort Gottes gibt es

nur da, wo der Anspruch, der aus der Not des Lebens aufsteigt,
gehört wird. Ich sehe darin das bleibend Wertvolle des religiösen
Sozialismus, dass er uns in unserer Zeit dieses Anliegen auf die
Seele gelegt hat. Wir werden ihn daher nie verleugnen können oder
auch nur verleugnen wollen. Auf der anderen Seite wird man aber
ebenso wenig etwas wirklich Hilfreiches tun können, wenn das, was
das Wort Gottes zur Not des Menschen zu sagen hat, nicht voll
gehört wird. Ja, in diesem Hören wird die Hilfe selber liegen. So sind
es wohl zwei Anliegen, aber es ist e i n Bogen, der sie beide
umspannt. Gewiss ist freilich das eine, dass es keinerlei künstliche

Synthesen gibt zwischen zwei solchen realen Anliegen. Man
kann sie wohl intellektuell zusammenordnen, man kann in Gedanken

einen Bindestrich zwischen sie setzen und eine neue Parole daraus

machen, aber damit ist man noch nicht wirklich zusammengekommen.

Wenn etwas daran wahr ist, dass das Zusammenkommen
dieser beiden Anliegen eine Reformation bedeuten würde, so ist auch
das klar, dass dies nicht von Menschen gemacht werden kann,
sondern reine Gnade ist, auf die wir nur warten können.

4. Was aber sollen wir nun tun Eines bleibt übrig. Wir können

wartend auf diese Gnade einstweilen unseren Weg fortsetzen.
Jeder wohl den seinen, aber doch in neuer Weise. Vorsichtiger,
umsichtiger als bisher. So dass wir im Vorwärtsgehen auf unserem
Wege zugleich immer auch den Anderen sehen im Vorwärtsgehen
auf seinem Wege. So dass wir uns im Vertreten unseres Anliegens
immer auch begrenzen lassen durch das Anliegen des Anderen. So
dass wir uns, jeder auf seiner Seite, vorwärts- und entgegenbewegen

407



einem grossen Dritten, das noch nicht erschienen ist, noch nicht
Gestalt gewonnen hat unter uns, und in dem doch Beider Anliegen
aufgehoben sein werden. Was das nach jeder Seite im Einzelnen
und Konkreten bedeuten könnte, darüber versage ich mir jedes weitere

Wort. Ich will auf keinen Fall ein Programm aufstellen für
irgendeine neue Aktion. Ich will mit einem Bilde schliessen: Wir
sind Nachbarn. Wir wohnen unter einem Dache, in verschiedenen
Zimmern vielleicht, aber Wand an Wand. Das wollen wir nie
vergessen. Denn das bedeutet, dass wir aufeinander angewiesen sind
und uns auf keinen Fall loslassen dürfen. Das bedeutet Gespräch.
Gespräch aber bedeutet Gemeinschaft. Gemeinschaft selbst dann,
wenn man sich in diesem Gespräch auch etwa widersprechen sollte.

IL Antwort von Leonhard Ragaz.1)

Verehrte Herren und Freunde!
Ich bin durch das, was Pfarrer Thurneysen zu Ihnen und mir

gesagt hat, aufs freudigste überrascht. Gewiss waren meine Ausführungen

über die sog. Barth'sche Theologie eine entgegengestreckte
Hand. Denn wenn ich auch zur schärfsten Auseinandersetzung mit ihr
bereit war, falls diese notwendig werden sollte, so ist eine Ineinan-
dersetzung mir allerdings unendlich viel lieber. Denn ich darf wohl
sagen, dass die Tatsache dieser sog. Barth'schen Theologie (beachten
Sie, dass ich immer „sogenannt" sage mit der neuen Spaltung, die
sie für die religiös-soziale Sache bedeutete und andern Nebenerscheinungen

mir mehr Schmerzen bereitet hat, als vieles andere. Darum
ergreife ich mit um so grösserer Freude die Hand, die Pfarrer Thurneysen

mir und meinen Freunden bietet und danke ihm von ganzem Herzen

dafür, dass er sie uns geboten hat.
Wenn ich ihm nun, gleichsam stammelnd, weil ich wirklich

überrascht bin und so vieles zu sagen wäre, antworte und auf die
Sache, die uns anliegt, näher eingehe, so kann es sich natürlich nicht
darum handeln, irgend etwas anzutasten, was in Pfarrer Thurney-
sens Votum uns als persönliches Bekenntnis entgegengetreten ist.
Es wird mir bloss erlaubt sein, diesem ein eigenes zur Seite zu
stellen.

x) Ich halte es für angebracht, auch meine Antwort auî Pfarrer Thurneysa.is
Votum zu bringen, weil ich denke, dass sie zur Verständigung beitrage,
indem sie durch Beseitigung von Irrtümern und Missdeutungen
Verständnis schafft. Ich habe diese Antwort selbstverständlich erst hinterher
aufgeschrieben; sie macht daher auf wörtliche Genauigkeit keinen Anspruch.
Auch habe ich mich nicht gescheut, noch mehr als Pfarrer Thurneysen
selbst, da und dort etwas ausführlicher zu werden als in der mündlichen
Rede. Handelt es sich doch nicht sowohl um ein möglichst richtiges Protokoll

jener Verhandlungen in Lauterbach, als um eine möglichst genau unser
Denken und Wollen treffende Aussprache überhaupt. L. R.

408



•r/-v/">^>:- x-s-i-^r-y

1.

Pfarrer Thurneysen hat uns erzählt, wie die allseitige
Katastrophe des Weltkrieges auf ihn gewirkt habe und hat darin die
Entstehung dessen aufgezeigt, was wir uns gewöhnt haben, seine und
seiner Freunde neue Theologie zu nennen. Er hat mir persönlich
damit nur etwas gesagt, was ich so ungefähr vermutet hatte.
Verwundert aber hat mich daran, offen gestanden, dass der Zusammenbruch

der Sozialdemokratie — denn nur darum, nicht um den
Sozialismus, konnte es sich handeln — ihm ein solches Erlebnis und
das heisst : eine solche Enttäuschung geworden ist. Das ist bei mir
völlig anders gewesen. Wie wichtig mir auch Sozialismus und
Sozialdemokratie in ihrer Art gewesen sind, so Grosses habe ich von
ihnen nie erwartet, dass mich das Versagen der Sozialdemokratie
hätte ins Lebensmark treffen können. Nie und nimmer hatten ich
und irgend einer meiner etwas reifern Freunde und Schüler erwartet,
dass Sozialismus und Sozialdemokratie uns das Letzte und Grösste
brächten, worauf wir hofften. Sie waren uns vielmehr bloss Symptome

davon, Gerichtszeichen, Hinweise auf dieses Letzte und Grösste,
— Gericht und freilich auch Verheissung. Unsere Hoffnung setzten
wir allein auf den starken und lebendigen Gott, den wir aus der
Bibel und seinem Walten in der Gegenwart neu kennen gelernt hatten,

auf sein gekommenes, aber auch kommendes Reich. Und
diese Erwartung, dieser Glaube haben damals wahrhaftig
keinen Zusammenbruch erlitten, weder in uns noch überhaupt.

Auch das ist, verehrte Herren und Freunde, durchaus nicht etwa
eine nachträgliche Zurechtmachung. Dass ich damals so dachte, kann
ich, wenn es not tut, aus vielen Aeusserungen jener Zeit, auch
gedruckten, nachweisen. Ich stand damals schon lange ganz und gar
auf dem Boden Blumhardts, jenes Blumhardt, den ich später in
meinem Blumhardtbuche darstellte und mit dem ich ein halbes
Jahrzehnt vor dem Kriege in eine meinerseits auf völlige Uebereinstimmung

des Denkens gegründete heilige persönliche Gemeinschaft
getreten war. Ich hatte darum — und das gilt auch von allen meinen
reiferen Freunden und Schülern — keines blosse „religiös-soziale
Ideologie", um mich angesichts des gewaltigen und furchtbaren
Gesamtereignisses, das wir Weltkrieg nennen, darauf zu stützen. Wenn
Pfarrer Thurneysen mit dem Stichwort von der „religiös-sozialen
Ideologie" andeuten wollte, dass Sozialismus und Sozialdemokratie,
vielleicht in religiöser Verbrämung, das Glaubensbekenntnis der sog.
Religiös-Sozialen gebildet hätten, so wäre das ein Beispiel des seltsamen

Unrechts, das uns von dieser Seite her angetan worden ist und
wird, und an dem sich sonst gerade Pfarrer Thurneysen am wenigsten

beteiligt hat. Aber sicher meint er es anders. Er will wohl
sagen, dass für Viele — für ein oberflächliches, unreifes Verständ-

409



" —

nis — unser religiös-sozialer Glaube eine blosse. „Ideologie"
geworden sei. Das mag wirklich etwa in dem Sinn der Fall gewesen
sein, wie es heute eine „Barth-Thurneysensche Ideologie", diesmal
nach rechts hin, gibt; aber so wenig als ich zugeben würde, dass
das Glaubensbekenntnis Barths, Thurneysens und ihrer Freunde
eine blosse „Ideologie" sei, so wenig könnte ich es dulden, dass
man den Glauben an den lebendigen Gott und sein in Christus offenbares

Reich, der unser Bekenntnis war und ist, eine „Ideologie"
nenne.

Doch kann man wohl für den Weg, den mitThurneysen und Barth
Viele gegangen sind, und seinen Unterschied von dem unsrigen einen
besondern Grund anführen. Dieser magwohl auch erklären, warum für
sie „religiös-soziale Ideologie" war, was uns Glauben bedeutete.
Der Weg einer ganzen jungen Generation war, etwas zugespitzt
ausgedrückt, offenbar der, dass sie vom Sozialismus, vielleicht mit
Hilfe des Sozialismus, zu Gott, während wir Aelteren — und nicht
nur wir — von Gott zum Sozialismus gekommen sind. Ich meine
genauer: für diese ganze Generation wurde durch die Wendung
zum Sozialismus ihr bisheriges Christentum mit samt seiner Theologie

sozusagen verzehrt und sie landeten vielleicht bei einer „religiössozialen

Ideologie". Irre ich mich, wenn ich meine, gerade diese
Jüngeren seien meistens von dem sog. positiven Christentum
hergekommen? Sie verloren also etwas Erstarrtes, aber Festes und
bekamen etwas das zwar lebendiger, aber für sie noch sehr vag,
noch sehr nur Sache eines gewissen Enthusiasmus war. Umgekehrt

ist mein Weg und der vieler andern verlaufen. Ich für meine
Person komme vom „liberalen" und „modernen" Christentum und
seiner Theologie her. Diese hatte ich verzehrt, als ich mich später
dem Sozialismus zuwandte. Mein erster grosser Lebenskampf war
der um Gott, einen wirklichen Gott, um meinen Gott. Er
ging gegen den Liberalismus, und immer mehr, in dem Masse als
diese sich ausgestaltete und auf ihre Art in den Liberalismus
überging, gegen die moderne Theologie. Als ich, um meine dreissiger
Jahre herum, diesen entscheidenden Punkt erreicht hatte : eine Got-
tesgewissheit, die grösser war, als jede andere meiner Gewissheiten,
unvergleichlich grösser, da öffnete sich nach und nach der Blick
auf das Reich Gottes, auf Gottes Herrschaft, auf die W i r k-
lichkeit seines Willens auf Erden. Das ging zuerst langsam,
in einer allmäligen Entwicklung vor sich. Schon als Pfarrer von Chur,
im Anfang des Jahrhunderts, bevor ich noch den Namen Blumhardts
kannte, habe ich am Grabe eines schweizerischen sozialistischen
Führers erklärt (die Rede liegt gedruckt vor), ich erblicke in der
sozialen Frage das Walten des lebendigen Gottes. Und das war nur
der Ausdruck dessen, was ich auch sonst verkündigte und praktisch
vertrat. Aber der völlige Durchbruch dieses Neuen geschah erst in

410



f'?W 'xì-:t> ~"3: :* y:xy<.~.~X

Basel, und nun in schmerzensvollen Jahren, durch eine bis in den
geistigen Tod hinein führende Krisis. Das was aus dieser aufstieg,
war die unendlich beglückende, für mein weiteres Leben dann vollends
entscheidend gewordene Erkenntnis, dass dem Gotte, der mir die
einzige Wirklichkeit geworden war, auch alles gehören solle, dass alles
durch seine Herrschaft erlöst und geheiligt werden solle — nach
seinem eigenen Wort, seiner eigenen Verheissung. Und nun
erblickte ich immer mehr im Sozialismus, überhaupt im sozialen
Kampf und der sozialen Gärung, das grosse Zeichen einer
Weltwende, eines neuen Kommens Gottes. Nun wurde mir auch — das

war ein Kampf für sich — Jesus zum Christus. Nun erlebte die
ganze biblische Wahrheit eine Auferstehung. Das alles nun wieder
nach und nach. Als ich soweit war, geschah, zunächst indirekt, die
entscheidende Begegnung mit Blumhardt. Sie war mir nicht
Ursprung, sondern bloss Bestätigung und Vertiefung, freilich
herrliche, für die ich nie genug danken kann, dessen, was mir auf m e i -
n e m Wege aufgegangen war. Wesentliches habe ich in
diesen Dingen, ausser etwa von Carlyle, nur von Blumhardt
gelernt, wie denn überhaupt alle letzten und tiefsten Gedanken der
„religiös-sozialen" Bewegung von ihm stammen, was die für deren
Beurteilung durchaus fundamentale Tatsache ist.

Und nun kehre ich zur Weltkatastrophe zurück. Wie hätte mich
diese umwerfen können? Seit vielen Jahren, schon während meines
Churer Pfarramtes, war ein stetiger Bestandteil meiner Predigt der
Hinweis auf das kommende Gericht. Dieser Hinweis wurde —
wie ich leicht auch durch gedruckte Dokumente belegen kann — mit
dem Herannahen der Katastrophe immer dringlicher. Wie hätte ich
nun so überrascht sein können, als sie eintrat? Ich erstickte beinahe
in der Atmosphäre der Vorkriegszeit. Darum war mir der
losbrechende Sturm zunächst eine Befreiung. Für mich gab es längst
nur die Alternative: entweder eine grosse Umkehr oder die
Katastrophe. Wie wenig mir in diesem gewaltigen Zusammenhang der
Zusammenbruch der Sozialdemokratie bedeutete, mag Ihnen eine
einzelne Tatsache beweisen: Ein vielen von Ihnen bekannter Mann
ist freilich unter dem Eindruck dieser Tatsache zuerst ganz
zusammengebrochen. Da bin ich zu ihm gegangen und habe ihm gesagt:
„Wie kannst du das so nehmen War es uns, die wir die wirkliche
Sozialdemokratie kennen, nicht schon lange klar, dass sie
zusammenbrechen müsse? Nur haben wir uns gedacht, sie werde vielleicht
an ihren Erfolgen nach und nach zu Fall kommen, weil sie darin
versagen müsste. Dann wäre aber eine Wiederaufrichtung sehr
schwer gewesen und wahrscheinlich ein allgemeiner Abfall
eingetreten. Jetzt dagegen stürzt sie in einem ungeheuren
allgemeinen Zusammenbruch, zugleich mit dem Christentum und der
ganzen Kultur. Sollten wir uns nicht darüber freuen? Denn jetzt

411



kann sie sich wieder aufrichten, wenn auch in neuer Form, nicht
als marxistische Kirche, aber als Sozialismus!"

Ich darf überhaupt sagen, dass der Weltkrieg mich religiös viel
weniger angefochten hat, als irgend eine andere Periode meines
Erlebens. Hatte ich denn nicht immer geglaubt und verkündigt, dass
diese „Kultur" gerichtet sei, dass Gott gerade in den grossen
Katastrophen der Geschichte mit der Offenbarung seines Willens hervortrete

Wie sollte es mich denn enttäuschen, wenn das nun vor meinen

Augen und Ohren geschah? Habe ich nicht sofort verkündigt,
dass die Kultur einer ganzen Epoche dahinstürze, aber vor
Christus? Wie hätte das in dem „Loch", von dem Thurneysen
redet, verschwinden sollen? Nein, in diesem Loch verschwand
unsere „Kultur", aber nicht mein Gott, mein Christus, mein Reich
Gottes, mein Glauben und Hoffen. Dieser Glaube erwies sich, um
wieder das bei Thurneysen beliebte Bild zu brauchen, als ein Deckel,
der jenes Loch der Weltkatastrophe reichlich deckte. Nur immer
gewaltiger bewährte er sich, nur immer mehr vertiefte er sich, je
umfassender der Zusammenbruch der Welt wurde. Ganz ähnlich ist
es Vielen gegangen, jedenfalls meinen nähern Freunden und
Gesinnungsgenossen. Sie sind — in diesem Sinne — nicht zusammengebrochen,

ihr Glaube ist nicht durch jenes Loch gefallen.
Wenn man aber schon während des Krieges es für angebracht

gehalten hat, uns als solche hinzustellen, die selbstgemachten Ideen
folgten, statt Gott machen zu lassen, so muss dieser selbstgerechten
und ungerechten Rede gegenüber festgestellt werden, dass wir
wahrlich für selbstgemachte Ideen damals weniger als je Zeit und
Lust hatten, sondern uns von gebieterischen Notwendigkeiten

leiten Hessen. Eine solche war für uns, und ist geblieben, unsere
unbedingte Kriegsgegnerschaft. Wir lassen uns diese nicht
religiös verleumden — was ich natürlich nicht gegen Thurneysen sage
Aber ich frage überhaupt: welche von den irgendwie wesentlichen
Positionen, die wir während dieser Zeit und nachher eingenommen,
ist denn durch die Entwicklung Lügen gestraft worden Ich denke,
die Beispiele solcher durch die Entwicklung gar sehr Lügen
gestraften Positionen könnte man leichter anderswoher holen Die unsrigen

sind zum Teil noch im Kampf, gewiss, spricht das aber gegen
sie? Das Urteil der Geschichte ist jedenfalls noch nicht gefällt und
wir erwarten es zwar ohne Unfehlbarkeitsdünkel, aber mit ruhigem
Gewissen. Das nur nebenbei

Selbstverständlich kostete es auch mich und meine Freunde einen
oft sehr schweren innern Kampf, Gottes Tun zu verstehen und ihm
nachzukommen. Aber das brauchte ich nun wahrhaftig von niemandem

zu lernen, dass es gelte, Gottes Tun zu verfolgen und nicht die
eigenen „Ideen". Wenn ich, um nur von mir zu reden, irgend etwas
immer wieder gesagt habe, so war es eben gerade dies : dass wir an

412



die Stelle einer selbstgemachten Theologie das Achten auf des lebendigen

Gottes lebendiges Tun setzen müssten. Dass wir dieser Aufgabe
der Aufgaben seien gerecht geworden, wer von uns wäre so gottlos,
das zu behaupten? Aber ein grosser Irrtum wäre es, wenn Freund
Thurneysen meinen sollte, eine bessere, tiefere Theologie hätte
uns geholfen, die Weltkatastrophe besser zu bestehen. Im Gegenteil:

das wäre eine Brille gewesen, die uns blind, statt sehend
gemacht hätte; denn dann wären unsere eigenen Gedanken es gewesen,
an die wir uns gehalten, statt dass wir auf Gottes Tun geachtet hätten.

Nein, solche Ereignisse hat man noch nie durch Theologie
gemeistert. Hier galt es zu horchen, zu verstehen; hier müsste
gerungen, immer neu gelernt, immer wieder umgelernt, immer wieder
Selbstgericht vorgenommen werden. Das war der Sinn dieses
Erlebens. Das alles haben wir getan, in äusserster Unzulänglichkeit
allerdings, aber wir haben es nicht getan mit einem Versagen als
Ausgangspunkt, nicht als solche, die zuerst in das grosse Loch
gefallen wären, sondern als solche, die auf einem Granitfelsen standen,

der von den Wellen des Weltchaos umspült, manchmal sogar
überschwemmt wurde, der aber stand : dem Glauben an den lebendi-.
gen Gott, seinen Christus und sein Reich, dem Glauben an den im
Schaffen Zerstörenden und im Zerstören Schaffenden. Dass wir
die Weltkatastrophe so verstanden und verstehen, entsprach dem
tiefsten Sinn unserer Bewegung: diese wollte eben nie eine fertige
Theologie, sondern ein fortschreitendes, lebendiges Verständnis des
lebendigen Gottes sein — womit wir freilich auf den tiefsten Unterschied

stossen, der zwischen uns und der Art, die Thurneysen
vertritt, zu bestehen scheint.

So stellt sich also, verehrte Herren und Freunde, an diesem
Ausgangspunkt der Bewegung, die Thurneysen vertritt, ein starker
Unterschied des Erlebens ein. Aber sollte nicht gerade darin etwas
liegen, was uns, bei aller Verschiedenheit des subjektiven Erlebens,
im Grunde doch sachlich einigt? -

2.
Es hängt damit zusammen, dass ich die Formel Thurneysens für

den tiefsten Unterschied zwischen seinem und seiner Freunde Wollen

und dem unsrigen nur mit einem starken Vorbehalt annehmen
kann. Er bezeichnet den Unterschied so, dass es ihm und seinen
Freunden auf das Wort, uns aber auf die W i r k 1 i c h k e i t Gottes

ankomme. Geht es aber an, diese beiden Seiten der Wahrheit
so stark zu trennen Das ist doch von vornherein unwahrscheinlich.
Ich muss denn auch mit allem Nachdruck feststellen, dass es auch
uns, gerade um der Wirklichkeit Gottes willen, stets gar sehr und
grundwesentlich auf sein Wort angekommen ist.

Das kann und muss in einem doppelten Sinne verstanden werden.
Wir wollten selbstverständlich nichts tun und verkündigen, als

413



den Willen Gottes. Sein Wort, sein Auftrag, trieb und treibt uns
in unsern Kampf, nicht eine „Idee", ein „Ideal" oder gar ein Einfall
unseres Herzens oder Kopfes. Dafür war doch wahrhaftig auch
unser Weg zu schwer. Uns war und ist die ganze soziale Gährung
ein Wort des lebendigen Gottes, ist unsere Aufgabe sein Auftrag.
Das ist der Fels, auf den wir uns immer wieder stellten und stellen,
wenn Stürme und Dunkelheiten uns verschlingen wollten und wollen.
Wie könnten wir Gottes Herrschaft verkündigen ohne Gottes
Wort?

Wenn man aber diesen Begriff (entschuldigen Sie den Ausdruck)
enger fassen und auf die b i b 1 i s c h e O f f e n b a r u n g beschränken

will, so ist der gleiche Sachverhalt ebenfalls klar genug. Der
Kampf um ein neues Verständnis der Bibel ist stets im Mittelpunkt
all unseres Ringens gestanden. Das darf ich von mir — und nicht
nur von mir — getrost sagen. Und zwar ist auch hier die Sache nicht
die, dass wir etwa unsere „religiös-soziale Ideologie" in die Bibel
hineingelesen hätten — ich verwahre mich gegen solche Darstellungen,

wenn sie irgendwo auftreten sollten — sondern umgekehrt, dass
wir von der Bibel aus zu unserer Deutung des sozialen Problems
gelangt sind. Zwar bestand und besteht hier, wie auf allen andern
Punkten, auch eine Wechselwirkung: die soziale Gärung, das
Weltgeschehen überhaupt, öffnete uns auch die Augen für die biblische
Wahrheit. Es wäre eine starke Illusion, wenn Thurneysen und seine
Freunde im Ernste meinten, die Bibel rein „objektiv", „jenseits aller
Deutung", zu verstehen. Das ist noch nie geschehen und wird auch
nie geschehen. Ein solcher Anspruch wäre auch gerade das, was er
und seine Freunde sonst so sehr verurteilen: eitles menschliches
Tun. Nein, Gott selbst muss uns das Auge für sein Wort in
der Bibel öffnen, und er tut das durch seinen Geist; das Walten dieses

Geistes aber steht immer im engsten Zusammenhang mit dem,
was Gott in einer bestimmten Zeit für sein Reich schaffen will. Dafür

gibt dann umgekehrt dieses Wort in der Bibel weltüberlegene
Klarheit und Weisung — und das ist dann die andere Seite dieser
Wechselwirkung. Also Schrift und Geist, wie letzthin auch einer von
Ihnen gesagt hat.

Jedenfalls haben w i r in diesem Sinne stets mit äusserster Kraft
die biblische Wahrheit geltend gemacht. Ein Blick in meine Schriften

genügt, um dies zu erkennen, um von meinen theologischen
Kollegien, deren Hauptfehler vielleicht ein zu grosser Biblizismus war,
zu schweigen. Uns war und ist so gut wie für irgend jemand die
biblische Wahrheit von Gott und seinem Reich Offenbarung.
Obwohl wir diesen Begriff nicht so stark theologisch ausgearbeitet
und in den Vordergrund gerückt haben, wie es jetzt geschieht, so
war er doch überall die Grundlage und Voraussetzung all unseres
Redens und Tuns. Wenn ich seit Jahren in Auslegung der Bibel (so

414



'^- % ' 1 ' -* * V _ ^ f.

gut ich diese zu geben vermag) meine heiligste Aufgabe sehe, so
habe ich das wahrhaftig nicht von Karl Barth gelernt, so sehr ich
im übrigen bereit bin, auch von ihm wie von Thurneysen und
Andern zu lernen. Das „Wort" hat uns also stets so sehr angelegen,
dass es uns durchaus Hauptsache war.

Das Gleiche gilt von der ganzen „Theologie". Den Kampf gegen
die „moderne Theologie" haben wir doch längst geführt; er war
auch ein Bestandteil meines ganzen Lehrens. Wir wendeten uns mit
äusserster Schärfe gegen den Versuch, das Evangelium von der Kultur

aus zu richten, statt umgekehrt. Kierkegaard ist von meinen
Jugendtagen an einer der grossen Lehrer und Meister meines Lebens
gewesen, neben Dante, Calvin, Carlyle, Vinet und Blumhardt der
wichtigste, soweit ausserbiblische Gestalten in Betracht kommen. Ich
habe ihn bei uns sozusagen ins Universitätsstudium eingeführt, wenn
auch nicht mit ganz gutem Gewissen, weil er sich eine „akademische"
Behandlung wohl verbeten hätte! Die Wahrheit der biblischen
Verkündigung, ganz besonders des „Uebernatürlichen" daran, war
der Mittelpunkt meines geistigen Ringens. Ich darf wohl ohne An-
massung sagen, dass wenigstens auf schweizerischem Boden kein
Mensch sich so viel Mühe gegeben hat, wie ich, aus Liberalismus,
Modernismus, Intellektualismus, Naturalismus, Monismus heraus in
das Verständnis der tiefsten Wahrheit von Bibel und Dogma (unter
Preisgabe der intellektualistischen Form des Dogmas) einzuführen.
Ich muss das wirklich einmal sagen all dem gegenüber, was ich
letzthin „religiöse Verleumdung" genannt habe. Es scheint, als ob
ein Teil meiner Studenten geschlafen habe; denn sonst müsste das
alles eine bekannte Sache sein. Es war der wichtigste Teil meines
Lebenswerkes, jedenfalls der, welcher mich am meisten in Anspruch
nahm.

An jenem „Schlaf" eines Teils der Studenten (und auch eines
Teils der Leser) war aber wohl nicht gerade die Langweiligkeit
meines Lehrens schuld, sondern einerseits die Tatsache, dass ich
meine Gedanken nie mit Reklametäfelchen versehen habe und viele
darum gar nicht merkten, was sie vielleicht bedeuten könnten,
anderseits, weil die Zeit für manches einfach nicht reif war, und andere
Probleme zunächst auch wirklich imiVordergrund stehen müssten.

Ich füge wieder hinzu, dass all das, was ich von mir persönlich
gesagt, mutatis mutandis von der ganzen Bewegung gilt. Diesen
Weg sind wir Alle irgendwie gegangen — diesen und keinen
andern!

3.
Mit der Bemerkung, dass zunächst andere Probleme im

Vordergrund stehen müssten, gelange ich zum Kern unserer Verhandlung.

Ich kann, wie ich nun wohl genügend gezeigt habe, die Formel,

die Thurneysen für das, was uns unterscheidet und uns sogar

415



scheiden will, vorgeschlagen hat, nicht ganz annehmen. Unser Anliegen

ist nicht weniger als das Ihrige das Wort Gottes, und ich füge
hinzu: das Ihrige ist nicht weniger als das unsrige die Wirklichkeit
Gottes. Worin besteht denn der Unterschied? Er besteht,
sage ich, in der Art und Weise, wie wir das, was
wir als Wort Gottes verstehen, anbringen wolle

n. I ch habe in diesen Jahren, auch wenn ich manchmal über das
Gebahren gewisser Vertreter der sog. neuen Theologie sehr wenig
erbaut war, immer wieder erklärt, dass ich wohl fast alle ihre
wichtigsten Sätze für Wahrheit halte und selbst entweder schon vertreten
habe oder doch vertreten könne; aber ich habe hinzugefügt: nur in
einem andern Zusammenhang, in einem andern Sinn, mit einem
andern Vorzeichen.

Wie meine ich das?
Der ausführliche Nachweis, wie ich dies meine, verehrte Freunde,

geht weit über den Rahmen eines Votums hinaus. Es kann also bloss
der Punkt bezeichnet werden, auf den sich meines Erachtens unser
„Gespräch" konzentrieren muss.

Ich komme auf das zurück, was ich in meinem Vortrag als u n -

sere Methode bezeichnet und worauf ich entscheidenden Nachdruck

gelegt habe. Welches ist denn diese Methode? Darf ich sie
vielleicht so andeuten, dass ich sage : Wir wollten uns vor
allem davor hüten, Gott selbst durch Theologie
zuvorzukommen. Sie sehen, dass ich wieder auf das Thema
der Theologie komme. Das Stichwort bezeichnet in der Tat
den Punkt, auf den es zwischen uns letztlich ankommt.

Worin besteht denn unsere Opposition gegen die Theologie?
Ich will es in diesem Zusammenhang und in der Kürze, die ich

mir auferlegen muss, so zu sagen versuchen : Wir glaubten und glauben,

wie ich im Vortrag ausgeführt habe, dass im sozialen Problem
Gott anpoche; dass er darin mit Gericht und Verheissung nahe;
dass Gott, der Lebendige, am Werke sei, uns auf diesem Wege seine
Wahrheit neu kund zu tun. Diese Wahrheit glaubten wir zu sehen.
Wir hätten sie laut ausrufen, hätten sie in den Vordergrund unserer
Verkündigung rücken können. Ich denke dabei, um mich genauer
zu erklären, an jene „theologische" Wahrheit, die den Hintergrund
unseres Glaubens und Wollens bildete, an die Wahrheit, wie sie etwa
durch das Wort von der Auferstehung der Toten und das von der
Wiederkunft Christi angedeutet wird ; vielleicht könnte ich auch das
Wort von der Rechtfertigung, von der Sola gratia nennen. Das,
was diese Worte meinen, bildete selbstverständlich den letzten Hort
einer Ueberzeugung, die auf dem Boden Blumhardts, oder sagen
wir lieber: auf dem Boden des Neuen Testamentes stand. Aber
warum haben wir nicht oder nicht mehr davon geredet?

Ich antworte: Weil wir Gott selbst reden lassen
416



wollten. Denn es war und ist unsere Meinung, dass diese Worte
eben nicht theoretische Ansichten bedeuteten, sondern Wirklichkeiten,
Kräfte, Tatsächlichkeiten. Aber nun glaubten wir, und glauben noch,
dass sie als solche in unsern Tagen noch nicht hervorgetreten
seien, dass Gott sie als solche erst noch offenbaren, mitteilen, aus-
giessen müsse. Wir glaubten — das ist das Zweite — dass dies
nicht geschehen könne infolge von theologischem Denken oder auch
von Bibelstudium, sondern nur im Zusammenhang mit der auf sein
Reich hindrängenden Weltbewegung. Das einzige Mittel, diese
Offenbarung zu beschleunigen — die paradoxerweise doch immer
das gleiche Wunder bliebe — schien uns zu sein, dass wir in diese
Bewegung, in Weltnot und Reichshoffnung, Höllendunkel und Erlö-
sungsverheissung mitten hineingingen und dort zu Gott schrieen,
dort um die Ausgiessung seines Geistes flehten. Es schien uns — das
ist das Dritte —, dass wir diese Entwicklung (verzeihen Sie das
Wort!) hemmten, wenn wir sie durch eine Theologie vorausnehmen
wollten, die unter diesen Umständen doch bloss Konstruktion sein
könnte. Es schien uns überhaupt — und das ist das Letzte, in dem
alles Uebrige sich zusammenfasst — als ob alles verfälscht würde,
wenn aus dem, was nur als Erfahrung, Tatsache, Kraft, Wirklichkeit
echt sein konnte, eine Theologie würde, ich meine: wenn daraus
Sätze würden, die jeder lernen und hersagen könnte, ohne von den
entsprechenden Tatsachen erfasst zu sein, wenn so, um nun Thurney-
sens Formel anzuwenden, Wort und Wirklichkeit auseinandergingen.

Damit ist nun auch genügend angedeutet, was wir unter „Theologie"

verstehen, wenn wir diese ablehnen. Wir wenden uns damit
selbstverständlich nicht gegen Schriftstudium und religiöses Denken,
aber gegen Schriftgelehrtentum und ein von der Wirklichkeit Gottes
losgelöstes, als Beruf, als art pour l'art, fast möchte ich sagen: als
Sport betriebenes religiöses Denken; wir wenden uns gegen jene
ganze Entwicklung, welche die Kräfte des Reiches Gottes in das
Strombett des Intellektualismus, der Orthodoxie, des entsprechend
verstandenen Dogmas geleitet und damit zum Vertrocknen und
Versanden gebracht hat. Was wir wollten, war darum alles andere eher
als eine neue Theologie, vielleicht gar eine Erneuerung der „positiven"

Theologie. Wir wollten über das theologische und kirchliche
Parteiwesen selbst hinausgelangen und, wenn möglich, auch andere
hinausführen helfen in eine neue Art, die Wahrheit Gottes zu fassen
und zu vertreten.

Damit habe ich Sie, verehrte Freunde, fast gegen meinen Willen,
mehr fast, als mir lieb ist, in das Geheimnis dessen, was man banal
unsere religiöse Arbeit, was man mit Thurneysen besser unsere
Art, das „Wort" zu vertreten, nennen kann. Es kam und kommt uns
— noch einmal sag ich's — unendlich, recht verstanden ausschliesslich

und allein auf das Wort an, aber immer nur im engsten Zusam-

417



menhang mit der Wirklichkeit. Wir wollten Gott sein Wort selbst
sagen lassen und, in diesem Sinne, nur seine Mitarbeiter, oder,
wenn Ihnen das angemessener ausgedrückt scheint, seine Knechte
sein; — und freilich sind wir gar sehr seine Knechte gewesen, die
grobe Aufräumungs- und Vorbereitungsarbeiten tun, dem „Herrn
den Weg bereiten" sollten. Wir wollten vieles reifen lassen und es
nicht durch zu frühes Aussprechen zum Welken bringen. Das war
auch Blumhardts Art, den ich gerade auch darin als Meister verehre.
Das ist der Grund, warum ich persönlich sowohl vor den
sozialdemokratischen Arbeitern als vor den Studenten, die aus einer ganz
andern Welt herkamen, meistens vom „Freisinn" her, vieles aus
dem innersten Kreis meines Glaubens und Hoffens entweder ganz
zurückhielt oder nur andeutete, für die, welche es fassen konnten.
Ich versuchte, ihnen die Richtung zu weisen, auf der sie in eine
Schule gelangen sollten, in der ihnen alle übrige Wahrheit soweit
aufgehen konnte, als es ihnen gegeben wäre, sie zu fassen: die Richtung

des lebendigen Gottes und seines Reiches, und fügte dazu
Gesichtspunkte für ein tieferes Verständnis der biblischen Wahrheit wie
de/ Kirchenlehre. Bis hieher durfte ich gehen, das Uebrige war Gottes

Sache. Ich hätte vieles davon ja zur Sache eines theologischen
Systems machen können; dann könnte man mir heute nicht vorwerfen,

man habe bei mir nichts davon gehört. Aber dann wäre es
fortgeworfen gewesen; dann wäre es ein Schaden für die Andern wie
für mich geworden; dann könnten wir es jetzt nicht mehr wirklich
hören und sehen ; dann hätten wir es gehemmt, statt gefördert. Aber
diese Methode hat viel Wachsamkeit gekostet — wären wir nur
noch wachsamer gewesen — sie ist s e h w e r gewesen ; sie hat
viel Entsagung gefordert. Wir müssten den Schein der Flachheit

auf uns nehmen, wo wir doch nicht so flach waren, wie Einige
meinten; wir müssten im „Land der Ungläubigen" weilen, müssten
„den Gottlosen Gottlose werden". Aber wir bereuen es nicht. So
war es Gottes Wille, dessen bin ich gewiss.

Das alles darf natürlich nicht so missverstanden werden, als ob
wir das Letzte und Tiefste, das „Eigentliche" einfach verschwiegen
hätten. Ich für meine Person habe zu allen Zeiten auch aus dem Heiligen

meines Glaubens geredet und das Allerheiligste ahnen lassen.
Als die Zeit gekommen schien, habe ich in meinem Blumhardtbuch
selbst ein persönliches Bekenntnis abgelegt, aber auch dazu beitragen

wollen, dass die ganze Bewegung, nachdem sie einen Teil ihres
Werkes getan, nun einen Schritt weiter rücke und sich mehr auf ihre
letzte Wahrheit stelle. Aber dieses mein „Eigentliches" hat man
sehr, sehr viel weniger bemerkt, als einige praktische Folgerungen
aus ihm. Man achtete einseitig auf den Sozialismus und Antimilitarismus,

einige Früchte des Baumes, aber weniger auf Stamm und
Wurzeln. Das „Religiöse" verstand man noch nicht, das „Soziale"

418



¦* ':; ' - x^c^rxxyxy < /

aber erregte ein grosses Aufsehen. Auch war es den Menschen vorerst

wichtiger als das „Religiöse". Aber der Umstand, dass wir es
sagten und uns dafür hergaben, erleichtert denen, die nach uns kommen,

Gehör für das „Eigentliche" zu finden. Nun ist der Weg
bereitet. Ich füge hinzu, dass ich persönlich mich vermöge meiner
eigenen Entwicklung und Führung auch stets viel mehr zu den
„Ungläubigen" als zu den „Gläubigen" gerufen fühlte, womit mir
eine neue Zurückhaltung auferlegt war. In diesem Sinne war unsere
Theologie Mitarbeiterschaft mit Gott als Knechtsdienst.

Für die volle Wahrheit dessen, was ich damit ausgesprochen
habe, setze ich mein Wort ein. Ich könnte noch mehr sagen

Und nun, Hebe Freunde, wenn ich d a r i n den Unterschied
zwischen den beiden Arten sehe: nicht in der Wahrheit, die sie vertreten,

sondern in der Art, wie sie dieselbe vertreten, nicht darin,
dass die Einen das Wort suchen und die Andern die Wirklichkeit,
sondern darin, dass die Einen Wort und Wirklichkeit anders
verbinden, das Wort in Verbindung mit der Wirklichkeit und die
Wirklichkeit in Verbindung mit dem Wort anders verkündigen — was
ist dann zu tun? Wie wollen wir uns zueinander stellen? Wie
allfällig zusammenkommen

Ich habe bisher — so scheint es —die mir von Thurneysen
dargebotene Hand fast eher zurückgewiesen, als ergriffen und
festgehalten. Aber das war freilich nur Schein. Denn Sie haben gewiss
gemerkt, dass meine Ausführungen eine Annäherung bedeuteten,
nicht eine Entfernung, zum mindesten für solche, denen es um die
gemeinsame Wahrheit und nicht um ihre Ehre oder die ihrer Gruppe
oder ihrer Theologie zu tun ist, und mit solchen allein rechne ich.
Der Sinn meiner Ausführungen ist, dass wir einander näher sind,
als es vorher schien. Aber freilich, noch stehen wir, es sei mir nun
auch ein Bild erlaubt, an den entgegengesetzten Ufern eines Flusses.
Tatsächlich ist unsere Gesamthaltung zum Teil stark verschieden,
legen wir den Akzent an einen andern Ort.

Gibt es eine Brücke, die uns zusammenführen könnte
Ich glaube, Thurneysen habe sie gezeigt. Und nun möchte ich

seine Formel vom Wort und der Wirklichkeit doch wieder
aufnehmen, und zwar in dem Sinne, dass ich sie für ein glückliches

Vermittlungs- und Versöhnungswort, für eine treffliche
Problemstellung erkläre. Thurneysen hat ein Wort gesagt, das mir als
allen Streit schlichtend erscheint: Er hat erklärt, dass es auch ihm
und seinen Freunden um die Wirklichkeil zu tun sei, dass sie nicht
Theologie treiben wollten um der Theologie willen, sondern das
„lebensnahe" Wort suchten, dass sie Theologie trieben, wie ich wohl
ihn deuten darf, aus Not, in engster Berührung mit der Wirklich-

419



keit. Das habe ich selbst zwar auch angenommen, aber es ist mir
doch eine grosse Genugtuung, es aus seinem Munde bestätigt zu
hören. Und hier sehe ich nun eben die Brücke. Wir wollen also im
Grunde genau das Gleiche. Wir verfolgen unser Ziel zum Teil in
einer gewissen Einseitigkeit. Jede dieser Einseitigkeiten ist mit
bestimmten Gefahren verbunden, die eine mit der Gefahr der falschen
Verweltlichung, die andere mit der der falschen Theologisierung,
aber es ist dasselbe Ziel. Es besteht zwischen uns bloss eine Art
Arbeitsteilung.

Und nun sage ich : diese Arbeitsteilung muss sich ganz organisch
gestalten. Sie darf nicht Sache von Gruppen, Richtungen oder

gar Parteien werden. Echt kann sie nur sein als Sache individueller
Berufung und Führung, sei's eines Menschen überhaupt, sei's
bestimmter Lebensperioden. Also Aufhebung der Gruppen-, Rich-
tungs- oder gar Parteitrennung!

Und ich sage weiter: Wie wär's, wenn wir die Rollen auch ein
wenig vertauschten Mir scheint — ich darf dies doch wohl
gestehen —, Sie, Hebe Freunde von der neuen Theologie, seien nun
wohl so weit gekommen, dass Sie wieder ohne Verlust, ja mit
Gewinn, zu der Aufgabe zurückkehren dürften, von der Sie ausgegangen

sind. Mit Gewinn; denn sonst könnte die Gefahr, von der ich
geredet, doch noch verhängnisvoll werden. Aber ich habe auch allen
Grund zu dem Glauben, wir Andere seien auf dem entgegengesetzten

Wege so weit gekommen, dass wir nun zu dem umkehren dürften,

ja müssten, was ja doch unser Ausgangspunkt und zugleich
Zielpunkt war. Mit solcher Umkehr von einem entgegengesetzten,
fruchtbaren aber auch gefährlichen, gefährlichen aber auch fruchtbaren

Wege träfen wir ja zusammen. Ich darf Männer wie Thurneysen
und Barth, aber auch Brunner, um nur diese drei zu nennen,

wohl bitten, ihre Anhänger (ach, Anhänger, wie schwer hängen sie
oft an Einem!) vor der Gefahr zu warnen, die ich zu schildern
versucht habe; sie dringend zu ermahnen, sich nicht von jener
Wirklichkeit, die sie noch gar nicht kennen, vor allem der sozialen Not
und Verheissung, abzuwenden, sondern tief hineinzugehen, gerade
um des „Letzten" willen das „Vorletzte", gerade um Gottes willen

die Welt nicht leicht zu nehmerj — und ganz nebenbei ihnen
auch zu sagen, dass sie, die von Donatus und Johannes Damaszenus,
von Sozinus und von Spener allerlei wissen müssen, doch über
Männer und Frauen, die in unsern Tagen und unter uns sich um
Gottes Sache mühen und mühten, nicht bloss vom Hörensagen
abzuurteilen, sondern zuerst zu fragen, was diese wirklich wollen; aber
ich darf ihnen auch versprechen, dass wir Andern mit unsern
Anhängern ebenso ernsthaft reden wollen, ja, ich darf ihnen sagen,
dass wir es seit langem schon tun, dass wir sie, soweit es not tut,
sehr ernsthaft abrufen wollen von allem Aufgehen in irgend einem

420



sozialen Tun ohne tieferen und tiefsten Grund. Wir wollen es uns
selbst eindringlich sagen, wie diese Bewegung zu dem Einen hin
auch das Eine ist, was uns not tut. Und wir wollen uns ehrlich
Mühe geben, Ihnen, liebe Freunde, Gerechtigkeit und Verständnis
aus Liebe zu erweisen.

Nur das Bild, das Thurneysen zuletzt braucht, gefällt mir nicht
ganz: das Haus mit dem gemeinsamen Dach darüber! Es erinnert
mich etwas zu sehr an Studierzimmer und Lehrsaal. Ich fürchte,
da könnte doch an der Wand gehorcht und allerlei hin und her
getragen werden; ja, ich sehe aus dem Kamin eines solchen Hauses
doch den Rauch der rabies theologorum aufsteigen. Darum sage ich
lieber : heraus aus dem Hause unter den grossen Himmel Gottes, auf
sein Erntefeld, in die „Schlachten Gottes". Dort werden wir uns
am besten finden!

Und nun, liebe Freunde und Brüder, ist es eine „Versöhnung",
die wir feiern? Ich weiss nicht, ob wir es so nennen sollen und dürfen,

aber ich meine, Gott habe uns an diesem Ort und in dieser
Stunde etwas gegeben und aufgetragen, das wir heilig halten sollen.
Selbstverständlich kann es sich nicht um irgend eine
Versöhnungssentimentalität handeln, die dem Frieden auf Kosten der Wahrheit
die Ehre gäbe. Wir werden weiter um die Wahrheit miteinander
ringen. Es stehen zwischen uns eine Reihe von Problemen, zu denen
wir uns verschieden stellen. Sie sind gerade bei diesen Verhandlun-
gen zum grossen Teil herausgetreten. Ich erinnere bloss an das
Problem der Kirche; das Problem, das „Jesus und Paulus" heisst;
das Problem der Rechtfertigungslehre in ihrem Verhältnis zum Glauben

an das Reich Gottes; das Problem der Bedeutung des Sozialen
im Evangelium; das Problem des „Wortes", genauer der Bibel, ihrer
„Autorität", ihrer „Offenbarung", des Verhältnisses von Geist und
Schrift; das Problem des Reiches Gottes, seines Kommens, seiner
Art; das Problem, des Verhältnisses von göttlichem und menschlichem

Tun. Darüber werden wir miteinander reden müssen,
vielleicht mit Schärfe kämpfen müssen. Aber wenn es möglich wäre,
dies in einem neuen Geist zu tun, zu zeigen, dass der Fluch der
rabies theologorum zu überwinden ist, dass man Gott mehr ehren
kann als seine eigene Meinung, seine Theologie, wäre das nicht
soziale Arbeit der allerwertvollsten und allernotwendigsten Art?
Wäre das nicht eine Verherrlichung Gottes?

Wollen wir es nicht versuchen?
Weil ich es — in aller Schwachheit, deren ich mir wohl bewusst

bin — versuchen möchte, darum möchte ich zum Schlüsse noch
Eines sagen:

Ich habe um der Wahrheit, aber damit auch um der echten
Einigung willen, betonen müssen, dass wir „Alten" auf dem Wege,
den die „Jungen" gehen, selbst ein grosses Stück gegangen seien, ja,

421



¦y-

ich habe behauptet, dass ihre Wahrheit auch unsere Wahrheit
gewesen sei und sei, nur dass wir sie anders verträten. Aber nun Hegt
es mir sehr an, den Schein zu zerstreuen, als ob ich den „Jungen"
eine selbständige und neue Aufgabe und Leistung absprechen möchte.
Das liegt mir ganz fern. Schon rein menschlich gesprochen. Ich
weiss, dass es bedeutende Menschen sind, die sich um die neuen
Aufgaben mühen, und es war, glaube ich, nie mein Fehler, die „Jungen"

zu unterschätzen. Aber mehr als das: Ich habe ja in meinem
Vortrag auch betont, wie wir „Alten" uns durchaus darüber klar
gewesen seien, dass wir erst am Anfang des Weges stünden. Und nun
gebe ich von Herzen gern' zu, dass die „Jungen" nicht nur ein uner-
messliches neues Feld vor sich haben, sondern auch, dass sie Wahrheit

betonen, die wir so nicht betont haben, weil sie vermöge ihrer
Jugend, der neuen Lage und ihres besondern Auftrags sie auch besser
sehen als wir. Das gilt gewiss, um nur dies zu nennen, von ihrem
Paulinismus. Gewiss ist richtig, dass für Viele von uns Paulus vor
Jesus stark in den Hintergrund getreten war. Das beklagen wir
nicht; es war nicht unsere Aufgabe, Paulus neu zu entdecken. Warum
sollten wir uns nicht freuen, wenn die „Jungen" dies tun? Es ist
vielleicht etwas heute Notwendiges. Was sodann die Reformation
betrifft, so wird man uns „Alten" nicht abstreiten können, dass wir
auf unserem Wege stark auf sie hingewiesen, immer wieder zu ihr
hingelenkt haben — ich darf namentlich an' mein Verhältnis zu Calvin
und meine ganze Einstellung der Reformation in die Geschichte des
Reiches Gottes auf Erden erinnern — aber wenn nun die „Jungen"
tiefer in diese Welt eindringen, warum sollte das uns selbst nicht
auch Gewinn sein? Oder was das Wort von der Sünde und Gnade
betrifft, so wird man uns zubilligen, dass wir auf unsere Art davon
sehr stark geredet haben, in einem neuen und zugleich alten Sinn —
das ganze soziale Problem löste sich für uns in Sünde und Gnade
auf! — aber wenn es den „Jungen" geschenkt wird, es neu, reicher,
tiefer zu fassen und zu verkündigen, warum darüber streiten

Aber noch mehr, noch Grösseres möchte ich sagen, vielmehr nur
bloss andeuten: es mag wohl sein, dass die innere Bewegung der
Sache, der wir gemeinsam dienen, nun so weit ist, dass vieles von
jenem Letzten, mit dem wir zurückhalten, müssten, nun reif ist zur
Verkündigung, dass vieles, was einst durchaus im Hintergrund
stehen müsste, nun in den Vordergrund rücken darf, ja muss. Und das
mag wohl die Aufgabe der neuen Generation sein. Eine grosse
Aufgabe, grösser als die unsrige war. Aber möget Ihr sie um so
mehr heilig halten Gewiss kann sie nur in äusserster Demut
aufgenommen werden. Gewiss müsst Ihr Euch vor der Gefahr, die ich
geschildert, in Acht nehmen. Wir 'aber wollen gern von Euch
lernen. Schon jetzt haben wir oft ein Wort der Verkündigung von
Euch mit tiefer Freude und Dankbarkeit angenommen. Uns Allen

422



^¦^V^. ^*X.AWU^ -.,v> .*.:.-.'.,: :.:- ^^..t^ivf. ./ \* ..^¦^.¦^¦^-y:..-. .-.* y- .f1^'^^,* TTN^;>

helfe Gott weiter — nur durch ihn kommen wir weiter. Und eine
Erfüllung, tiefsten Wünschens und Flehens wäre es mir, wenn das,
was an tragischem Konflikt und tragischem Irrtum unsere gemeinsame

Sache gelähmt hat, ihr und uns Allen zuletzt zum Besten
dienen müsste L. Ragaz.

(inumi um minim ijmtim m min im iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiHiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiIliliiiiiii>iiiiiiiiiiijiiiiiiiiiiiiiiniiiMiii2

Aus der Arbeil I Q I
Tinnii m il n um ninni IIII! III Uli] IUI IUI II III III tlllllll Ulli IIII III III UNII III III II UHU Uli III III Ulli III III II Uli lllllll II III II III 111 IUI II Ulli IÜ III IUI III III

%*?

Volkshochschulheim für Mädchen Casoja, Valbella ob Chur. Der
Sommerbetrieb von Casoja gestaltet sich von Jahr zu Jahr lebhafter. Schon lange
bevor die Schulferien einsetzten, war Casoja neben den Schülerinnen für den
Kurs auf hauswirtschaftlicher Grundlage mit Feriengästen voll besetzt, und
im Juli und August war kein Bett mehr frei, und müssten leider viele Mädchen

abgewiesen werden, die gerne Aufnahme gefunden hätten und sich
auch mit einem Heulager begnügt hätten; aber unsere Jugendherberge muss
für die Wanderer offen behalten werden, und es kommen viele, die
Nachtquartier suchen, auf ihrem Weg ins Engadin oder in andere Täler des
Bündnerlandes. Neben ganzen Schulklassen kommen auch immer einzelne
Wanderer.

Wenn die Sommergäste Casoja verlassen haben, versammeln sich für eine
Woche Fürsorgerinnen, um sich persönlich besser kennen zu lernen und
Anregung für ihre oft schwere Arbeit zu holen, und sich an der schönen Bergwelt

zu erfreuen.
Im Oktober findet ein Kurs für Haushaltungs- und Arbeitslehrerinnen

statt. Frauen und Männer werden aus ihrer Arbeit mit den nachschulpflichtigen
Mädchen berichten.

Der Winterbetrieb gestaltet sich in Casoja etwas ruhiger. Es ist ein
fünfmonatlicher Kurs auf hauswirtschaftlicher Grundlage von Ende Oktober
bis Mitte März für Mädchen vom 16. Altersjahr an vorgesehen. Daneben
werden aber auch noch einige Erholungsbedürftige und Feriengäste
aufgenommen, aber nur solche, die sich für die theoretischen Stunden interessieren,
und eine bis zwei Stunden pro Tag gerne mitmachen wollen.

Den Kursmädchen bleibt genügend Freizeit, um den Bergwinter recht
geniessen zu können. In Casoja selbst wird auch ein Skikurs erteilt, so dass
ernste Arbeit mit gesunder Erholung verbunden ist.

Man möchte recht vielen Mädchen, besonders aus einfachen Kreisen
wünschen, dass sie einmal einen Kurs in Casoja mitmachen könnten. Das
Kostgeld wird darum auch den Verhältnissen der Einzelnen angepasst. G. R.

Herbstferienkurs auf der Ludernalp (Emmental), veranstaltet vom bernischen

Verein abstinenter Lehrer und Lehrerinnen, in Verbindung mit der
Sektion Trachselwald des Bern. Lehrervereins; Montag, den 19. bis
Montag, den 26. September 1927. Referenten und Themen: Hr. Dr.
Oettli: „Leben, Gesundheit, Krankheit und Tod auf Grund von
Schülerarbeiten". — „Tatsachen und Lücken in unserem Wissen über den Alkohol".
Hr. Karl Straub: „Führer und Schüler". — Arbeitsgemeinschaft oder
Massenbildung". — „Neutrale oder weltanschaulich gebundene Bildungsarbeit".

Hr. U. W. Züricher: „Kultur und Kulturhindernisse". — „Segantini".

Hr. Simon Gfeller: „Strömungen in der zeitgenössischen Literatur".

— Vorlesen. Hr. E. Tanner: „Die freien Jugendwohlfahrtsbestrebungen".
— „Die Jugend in der Sozialpolitik (Recht und Wirtschaft, Berufsbildung)".

—< Hr. Ernst Balzi: Vorlesen. Hr. Pfarrer Eymann:

423



Druckfehler.
Es sind besonders in den zwei Beiträgen: „Ueber den

gegenwärtigen Stand des religiös-sozialen Problem s" und
„Zum religiös-sozialen Problem" (Ragaz) eine Reihe von
kleinern und grössern Fehlern stehen geblieben. Der Leser wird das Gröbste
wohl selbst verbessert haben.

Ich trage für den ersten Aufsatz folgendes nach: S. 321, Z. v. u.
muss es Gericht heissen (statt „Gewicht"); S. 328, Z. 1 v. o. Ziel (statt
„Sinn"); S. 328, Z. 11 v. o. Frühlingswärme (satt „Lebenswärme");
S. 337, Z. 2 v. o. Forderung (statt „Förderung"); S. 341, Z. 4 v. u.
die Gnade (statt „sie"); S. 342, Z. 17 v. o. „der neuen Theologie"
(statt „dieser Theologie"); S. 346, Z. 16 v. o. „dritten Himmel (statt
„siebten"); S. 352, Z. 21 v. u. Deutung (statt „Beurteilung").

Für das „Votum" bitte ich zu setzen: S. 415, Z. 10 v. u. dass (statt
„weil"); S. 417, Z. 5 v. u. blicken lassen (zu ergänzen!); S. 419,
Z. 13 v. o. Gruppen (nicht „Arten").

Arbeit und Bildung.
Winterprogramm 1927/28.

I. Hälfte.

1. Der Brief des Apostels Paulus an die Römer. Samstag, abends
8 Uhr. Beginn: 15. Oktober. Leiter: L. Ragaz.
Es soll im Anschluss an dieses gewaltige biblische Dokument der

Versuch gemacht werden, eine Anzahl der wichtigsten letzten Fragen des

geistigen Lebens zu erörtern.

2. Mensch oder Maschine? a) Der Sinn der Maschine; b) Die
Rationalisierung und der Sozialismus; c) Der Arbeiter und die

Maschine; d) Die Maschine und die Strasse (Auto etc.); e) Die
Rationalisierung in der Lebensführung. Freitag, abends 8 Uhr.
Beginn 18. November. Als Referenten sind in Aussicht
genommen : Dr. Max Kleiber, Arbeitersekretär W. Lässer,
Dr. MaxWeber, L. Ragaz u. a.

Dieser Kurs soll an sechs und wenn nötig mehr Abenden in Form
von Vorträgen und darauffolgender Aussprache ein Grundproblem unserer
Zeit verhandeln: das Verhältnis des Menschen zu moderner Technik und
modernem Mechanismus in Arbeit, Verkehr, Weltanschauung und
Lebensauffassung.

3. Marxismus und Sozialismus. Die Grundfragen des heutigen
Sozialismus anhand des Buches von Hendrik de Man: „Zur
Psychologie des Sozialismus". Montag, abends 8 Uhr.
Beginn 17. Oktober. Leiter: L. Ragaz.
Das rasch berühmt gewordene Buch von Hendrik de Man, die

tiefgründigste und erfolgreichste der bisherigen Widerlegungen des Marxismus

aus dem Lager der Sozialdemokratie selbst, eignet sich ausserordentlich

495


	Zum religiös-sozialen Problem : Aussprache zwischen Eduard Thurneysen und Leonhard Ragaz. I., Votum von Eduard Thurneysen ; II., Antwort von Leonhard Ragaz
	Anhang

