
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 9

Artikel: Versöhnung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versöhnung.
Er ist unser Friede. Eph. 2, 14.
Wo einer in Christus ist, da ist er eine neue Schöpfung. Das

Alte ist vergangen, siehe, ein Neues ist nun da. Alles aber kommt
von dem Gott, der uns durch Christus mit sich selbst versöhnt
und uns das Amt der Versöhnung gegeben hat. 2. Kor. 5, 17—18.

I.

Versöhnung ist ein christliches Stichwort ersten Ranges. Man
könnte die ganze christliche Wahrheit in den Doppelsatz zusammenfassen:

Gott hat in Christus sich selbst mit der Welt und die Welt
mit sich versöhnt, auch dich — nun versöhne dich mit deinem Bruder.

Unter dem Titel der Rechtfertigung und Versöhnung haben
hervorragende Kirchenlehrer den Sinn des Christentums darzustellen
versucht. Darum tritt denn auch an jeden, der sich irgendwie zu
Christus bekennt, gebieterisch die Forderung heran: „Sei versöhnlich!";

darum ist selbstverständlich, dass überall, wo Christen etwas
zu sagen haben, nicht Streit sein sollte, sondern Versöhnung.

So wird denn unter uns in vielfacher Form Versöhnung gepredigt.

Dazu ist in einer Welt, die sich in Streit und Krieg völlig
aufzulösen scheint, besonders viel Anlass. Sie ist überschattet vom
wirklichen oder drohenden Völkerkrieg — darum predigt man die
Völkerversöhnung. Sie ist zerrissen durch den Kampf der Klassen
— darum predigt man die Klassenversöhnung. Sie erlebt einen
immer stärker werdenden Kampf der Rassen — darum predigt man
die Rassenversöhnung. Im Hintergrund all dieser Kämpfe steht der
Kampf um die Wahrheit, in Form mannigfacher Auseinandersetzungen

religiöser, ethischer, kultureller Art — darum predigt man die
Versöhnung der Ansichten. Man sagt zu den Menschen : „Ihr lieben
Menschen und Brüder, warum denn streiten? Ist das nicht Wahnsinn?

Ist das nicht unchristlich? Ist es nicht unsere erste Pflicht,
Frieden zu halten Warum so hartnäckig auf eurem Recht, auf eurer
Ansicht bestehen? Hat der Andere nicht so gut Recht wie du? Ist
seine Ansicht nicht ebenso wahr, wie die deinige? Gibt es denn
überhaupt eine feste Wahrheit, um die zu streiten sich lohnte? Ist der
Friede nicht mehr als alle Wahrheit? Warum fragen, ob dieses oder
jenes Volk etwa am Weltkrieg besonders verantwortlich sei? Die
Hauptsache ist doch die Versöhnung. Soll man denn nicht einfach
lieb zueinander sein und Streitfragen ruhen lassen Und der Kampf
der Klassen — wie hässlich ist er und wie wunderbar wäre ihre
Versöhnung! Kommt alle, lasset euch versöhnen; welch ein Triumph
Christi wird das sein!"

So kommt man dazu, die Versöhnung um jeden Preis zu einem
„christlichen" Ideal, ja zu dem christlichen Ideal zu machen. So

393



wird Versöhnung zu einer Sache, die man sozusagen um ihrer selbst
willen treibt. Nicht Recht, nicht Wahrheit, nicht Gerechtigkeit können

in Betracht kommen, wo es Versöhnung gilt. Wer jene geltend
machen und darauf beharren will, der erscheint als Friedensstörer,
als einer, der eben doch die Liebe Christi und den Geist der
Bergpredigt nicht begriffen habe. Dass man sich versöhne, ist das Eine,
was not ist. Es ist darum nicht zu verwundern, dass gerade in der
heutigen Arbeit der Völkerversöhnung, wie auch in andern Formen
der Friedensarbeit, unlautere Menschen und unlautere Beweggründe

nur allzuhäufig sind. Man erkennt das sogar oft für einen
Augenblick, aber dann wirft man hübsche Blumen und wohlriechende

Essenzen der Liebe darauf — alles um der Versöhnung willen.

Denn wer wagte sich einer Losung zu entziehen, die so selbstsicher

im unzweifelhaften Gewände des Christentums oder auch der
feinsten Humanität daherkommt, einer Losung, die sich so deutlich
auf die Bergpredigt und das Kreuz berufen darf?

IL
Nun ist aber nichts sicherer, als dass diese Versöhnungspredigt

noch nie einen wirklichen Frieden gestiftet hat. Warum? Weil es
keinen wirklichen Frieden geben kann ohne Wahrheit. Die
Wahrheit allein ist der Friede. Denn das Wesen der Wahrheit ist
eben die Uebereinstimmung der Dinge mit sich selbst, die Aufhebung
des Zwiespaltes, der durch die Lüge in sie gebracht wird. Wenn
um des Friedens willen die Wahrheit unterdrückt wird, so erhebt
sie sich wieder und dann leicht gewaltsam, gereizt, und der Streit
ist ärger, denn zuvor. Wie können Völker sich versöhnen, wenn
nicht der Wille vorhanden ist, der Wahrheit der Dinge die Ehre zu
geben? Wie können sie sich versöhnen, wenn nicht der Wille
vorhanden ist, einander ihr heiliges Recht zu geben Zu Wahrheit und
Recht gehört aber auch Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld.
Auf einem mit duftenden Versöhnungsblumen überdeckten Boden
der Selbstgerechtigkeit lässt sich kein wirklicher Friede bauen. So
ist es auch im Kampfe der Klassen und Rassen. Kann man denn
einem überzeugten Sozialisten oder seinem ebenso überzeugten Gegner

zumuten, bloss um der Versöhnung willen seine sozialistische
oder antisozialistische Ueberzeugung preiszugeben? Darf ein
Indier um des Friedens willen darauf verzichten, von England frei zu
werden und darf ein vom Recht des englischen Imperiums tief
durchdrungener Engländer nur um der Versöhnung willen Indien frei
geben? Darf ich, nur damit die böse Streitquelle der Konfessionen
endlich versiege, als Protestant meinen Protestantismus oder als
Katholik meinen Katholizismus auf den Altar des Friedens legen?
Darf ich, wenn ich etwas gegen einen Menschen habe, Einwände
gegen seine Lauterkeit etwa, um der Versöhnlichkeit willen davon

394



absehen, sie geltend zu machen, ja, muss ich sogar tun als ob ich
das, was ich sehe nicht sehe und das, was ich weiss nicht wisse?
Kann in all diesen Fällen ein charaktervoller Mensch auf eine solche
Forderung eingehen? Wenn aber nicht, dann haben wir zunächst
eben nicht Versöhnung, sondern Kampf. Darf ich aber von der starken

Empfindung und dem scharfen Bekenntnis der Wahrheit ablassen,

weil sie einen andern verletzt? Gäbe diese Vergewaltigung der
Aufrichtigkeit Versöhnung? Kann irgend eine Unterdrückung,
irgend eine Unehrlichkeit Frieden schaffen? Ist das nicht Verwirrung

und ist Verwirrung nicht Streit? Erzeugt nicht gerade die
Unterdrückung und Verleugnung unseres Besten zornige, ja gehässige
Gefühle, zuletzt vielleicht starke Leidenschaft gegen den, dem
zuliebe wir sie auf uns genommen? Spricht nicht aus dieser Erkenntnis
heraus der Prophet: „Wehe denen, die Friede, Friede rufen, wo doch
kein Friede ist"

Nein, es ist allzuklar, dass es Versöhnung nur gibt auf der
Grundlage der Wahrheit. Und zwar bestehen nun in dieser
Hinsicht einige besonders tiefe und bedeutsame Beziehungen. Jene
Versöhnung um der Versöhnung, jener Friede um des Friedens willen,
sind im Grunde ein tatsächlicher Abfall von der Wahrheit: sie sind
ein Hätscheln der Subjektivität, der Willkür des Individuums. Dieses
liebe Individuum, sei es nun ein Volk oder ein einzelner Mensch, soll
keine Ungelegenheiten haben, es soll seinen Wunsch, vielleicht auch
seine Laune befriedigt sehen. Darum muss die lästige Wahrheit nach
Hause geschickt oder in den Winkel gestellt werden. Nun gibt es
aber keinen Boden, der weniger als Fundament des Friedens taugte,
als das gehätschelte Ich, als die Absolutheit des Individuums. Oder
wer ist streitsüchtiger als ein verwöhntes Kind, das kein Gesetz über
sich hat? Und wo waltet mehr verborgenes Gift der Gehässigkeit,
mehr liebloser Richtgeist, mehr innere Entfremdung als in solchen
menschlichen Gemeinschaften, wo man um des sogenannten Friedens
willen allem ernsthaften Kampf um die Wahrheit aus dem Wege
geht?

Kommt nicht die ganze verheerende Friedlosigkeit unserer Zeit
im letzten Grunde davon, dass wir im Kampf um die Wahrheit matt
geworden waren, dass wir nicht mehr recht an eine Wahrheit, eine
absolute und feste Wahrheit, glaubten, sondern höchstens noch an
Wahrheiten, relative, wechselnde Wahrheiten? Hat Pilatus nicht
darum Christus gekreuzigt, weil seine Losung war: „Was ist Wahrheit?"

Man kann das ganze Chaos der Gegenwart, den ganzen
vielgestaltigen, physischen und geistigen Krieg Aller gegen Alle, an
dem wir im Grossen und Kleinen, in weiteren und engeren Kreisen
zu Grunde gehen, vielleicht gar nicht besser und tiefer erklären, als
dass alle diese Ich, die Volks-Ich, Rassen-Ich, Klassen-Ich, Einzel-Ich,
Religions-Ich, Sittlichkeits-Ich, Kultur-Ich sich losgerissen haben von

395



der Kette einer Wahrheit, die sie alle an sich und damit an einander
band, und nun, selbst absolut und allsouverän geworden, in zügelloser

Gier auf einanderstürzen.

III.
Der Weg der Versöhnung muss also in der umgekehrten Richtung

verlaufen, als jene Versöhnungsprediger lehren : Nicht
zuerst Versöhnung, sondern zuerst Wahrheit. Die
angemasste Souveränität des von der Wahrheit losgelösten Ich muss
wieder der Souveränität der Wahrheit weichen, die Willkür der
Relativität muss wieder durch die Kette der Absolutheit gebunden werden.

Dann allein tritt an die Stelle des Chaos eine heilige Ordnung,
nein, nicht eine Ordnung, sondern d i e Ordnung, und die
Ordnung ist Frieden.

Darum wird Friede nur da geschafft, wo man in tiefstem Ernst
und starker Entschlossenheit die Wahrheit sucht und der Wahrheit
sich beugt. Und darum wird jeder Zwiespalt nicht durch schöne
Versöhnungsworte besiegt, sondern dadurch, dass eine überlegene
Wahrheit in siegreicher Majestät zwischen die Streitenden tritt.
Darum geschieht das Paradoxe, dass nicht zuckersüsse Vermittlungsarbeit,

sondern die schneidende Schärfe des Wahrheitszeugnisses
und der Wahrheitserkenntnis Versöhnung schafft. Die Streitenden
werden damit vor etwas gestellt, was ihre aufgeblähten Ansprüche
niederschlägt und ihre subjektivistische Willkür zunichte macht. So
bin ich, um dies zuerst zu nennen, ganz sicher, dass der soziale
Krieg, besonders das, was man Klassenkampf nennt, nicht durch
eine noch so schöne Versöhnungspredigt überwunden wird, sondern
bloss durch das Auftreten einer Wahrheit, die zu einem
Gericht über unsere sozialen Zustände wird, viel, viel schärfer als
alle sozialistische Kritik daran, die zu einer erschütternden
Busspredigt wird, der sich keine Schicht der Gesellschaft entziehen
kann. Dazu gehört freilich, dass diese Wahrheit nicht aus blosser
Menschenmeinung kommt, sondern aus der Wahrheit, die in sich
immer auch Gerechtigkeit, ja Liebe ist. Es müssen besonders die jetzt
noch besitzenden und herrschenden Klassen von dieser sozialen Wahrheit

ergriffen und in ihrem Gewissen erschüttert werden. Dann erst
ist Versöhnung möglich. Das Gleiche gilt für die Friedestiftung
im Völkerleben. Die Völker müssen sich unter das Gericht einer
Wahrheit gestellt sehen, durch die sie gedemütigt werden.
Ihre Selbstgerechtigkeit muss zunichte werden vor einer überlegenen

Gerechtigkeit, vor der ihre Schuld klar wird. Das Gericht dieser

Wahrheit über sie muss zum Selbstgericht werden. Ihre
angemasste Souveränität muss zerbrechen vor der wahren Souveränität
einer Wahrheit, die über allen Völkern steht, ihr nationaler Hochmut

zunichte werden vor dem Glanz einer Forderung, die an

396



sie gestellt wird aus diesem Reiche der Wahrheit her. Erst wann
sie nach dem bekannten Prophetenwort zum „Berg Gottes kommen"
und von i h m das Recht empfangen wollen, werden sie ihre
Schwerter zu Sicheln und ihre Spiesse zu Pflugscharen machen und
Eines dem Andern sein heiliges Recht gewähren. Das Verhältnis
von Katholizismus und Protestantismus würde in dem Augenblick,
wo sie anfingen, wieder sich ernsthaft im Ringen um die Wahrheit

mit einander auseinanderzusetzen, viel besser, als jetzt,
wo man einander scheinbar ziemlich in Ruhe lässt und doch
beständig einen giftigen Kleinkrieg führt. Das „schiedlich, friedlich"

ist eine flache Wahrheit. Auch zwei Menschen oder ein
kleinerer Kreis von Menschen werden viel eher als durch Bemäntelung

vorhandener Gegensätze durch eine sehr ernste und wenn
nötig unerbittlich scharfe, aber bloss auf die Wahrheit abzielende
Auseinandersetzung zum Frieden kommen. Ueberhaupt wird
eine solche frische, gelegentlich rauhe, ja stürmische Atmosphäre
des leidenschaftlichen Wahrheitssuchens und des Kämpfens um
die Wahrheit bei weitem eher den Sinn für eine wirklicheVersöhnung
schaffen, als die weichlich-schlaffe einer in relativistischem
Indifferentismus sich selbst kultivierenden Subjektivität. Denn die Wahrheit,

wenn sie scheinbar im Kampfe trennt, ist es doch auch allein,
die binde t. Nur Seelen, die der Wahrheit allein dienen wollen,

können sich auch recht versöhnen und sind in der Wahrheit
sozusagen schon versöhnt. So muss über das ganze anmassende
Ichgetue unseres Geschlechtes wieder eine Autorität kommen, der
es sich beugt, und zwar die Autorität der W a h r h e i t. Dann erst
wird ein Volk dem andern, auch der einzelne Mensch dem einzelnen
Menschen sein heiliges Recht geben, dann wird der Mann es der
Frau geben und die Frau dem Mann, das Alter der Jugend und die
Jugend dem Alter, der „Jude" dem „Griechen" und der „Grieche"
dem „Juden". Dann glänzt über jedem jenes heilige Recht, das eben
aus dem Absoluten stammt und das allein etwas Heiliges schafft.
Heute wird diese Autorität durch die Diktatur ersetzt. So war
es immer. Die Gewalt tritt ein, wo das Recht fehlt. Wo eine atomi-
sierte Gesellschaft irgendwie zusammengebunden werden muss und
es an einer echten Autorität, der Autorität der Wahrheit fehlt, so
versucht es die Diktatur mit ihren Mitteln. Aber die Diktatur schafft
nicht Frieden; sie bereitet nur schlimmeren Streit vor. Wirklicher
Friede kann nur aus der Freiheit entstehen. Denn die Freiheit allein
schafft jedem sein heiliges Recht. Das Walten dieses Rechtes aber
ist Wahrheit und Friede; es ist d i e Ordnung. Diese Wahrheit,
gewaltig über uns hereinbrechend, die Geister an sich und damit
aneinander bindend, sie durch ihre Majestät vernichtend und doch
gerade dadurch zu sich selbst führend, sie zum Dienst zwingend
und doch dadurch gerade frei machend, sie wird den Krieg aller

397



gegen alle beendigen, sie wird die grosse Versöhnung sein. Zuerst
die Wahrheit und daraus die Versöhnung

IV.
Aber wer kennt denn die Wahrheit? Wer darf beanspruchen,

sie zu besitzen? Entsteht nicht gerade aus dem Kampf um die Wahrheit

so viel Streit, so viel Krieg, so viel Zwietracht, so viel Zerreissung

der Menschengemeinschaft?
Nein, antworte ich, das ist ein Missverständnis. Streit, Krieg,

also entarteter, falscher Kampf, entsteht nie aus dem Suchen nach
Wahrheit, aus der Anerkennung der Majestät der Wahrheit,
sondern bloss aus der Behauptung des I c h, das nicht der Wahrheit
dienen, sondern umgekehrt die Wahrheit sich dienen lassen will. Diese
Verwechslung spielt freilich eine grosse und verhängnisvolle Rolle. Es
handelt sich bei unseren Kämpfen so oft nicht um d i e Wahrheit,
sondern um u n s e r e Wahrheit, und dies nicht etwa in dem berechtigten

Sinne, dass wir ja nie die Wahrheit an sich erfassen können,

sondern immer nur die Wahrheit, wie sie sich uns darstellt,
sondern in dem Sinne, dass wir die Wahrheit mit dem Anspruch
unseres Ich, mit seinem Ehrgeiz, seinem Machtdrang, seiner
Rechthaberei verwechseln. Das ist es, was aus dem Kampf um die Wahrheit

Streit, Krieg, Zwiespalt werden lässt: es handelt sich nicht um
die Wahrheit, sondern um das Ich. Wenn wir, um nur ein besonders
wichtiges Beispiel zu nennen, wegen unserer Religion oder
T h e o 1 o g i e, d. h. wegen unseren Gedanken über Gott, unsern auf
Gott bezüglichen Einrichtungen und Sitten in Streit geraten, dann
handelt es sich ganz sicher nicht um Gottes, sondern um u n -

sere Sache. Die rabies theologorum entspringt nicht dem Eifer um
die Ehre Gottes, sondern dem um die eigene Ehre. Wenn anno
1529 in Marburg die schweizerischen und die deutschen Reformatoren

mit ganzer Herzensleidenschaft um die Wahrheit rangen, so
war das gross; wenn es nicht zur Versöhnung, sondern zu bösem
Streite kam, so spielte rechthaberischer Hochmut dabei eine grössere

Rolle als die Nötigung der Wahrheit. Nur d i e Wahrheit, die
Wahrheit für sich, die gebietende, richtende, erlösende, ist der Friede.
Dass wir sie meinen, nicht uns selbst, erweist sich daran, dass wir
die Unendlichkeit dieser Wahrheit anerkennen. Wenn wir
dies tun, dann können wir sie unmöglich für uns allein in Anspruch
nehmen; dann müssen wir wissen, dass sie grösser ist als wir. Dann
müssen wir von vornherein anerkennen, dass Andere auch daran
Teil haben. Dann sind wir von vornherein bereit, auch in
Formen, die uns fremd sind, etwas davon zu ahnen und es darin zu
suchen. In diesem Sinn ist die Wahrheit katholisch, das heisst :

von vornherein die Allgemeinheit suchend, gerade wie sie in der
Absolutheit des Gewissens protestantisch ist. Das ist aber im-

398



mer die Grundvoraussetzung der Versöhnung: diese Anerkennung
der Wahrheit, woran der Andere Teil hat. Unsere Wahrheit — im
falschen Sinne des Wortes — macht uns rechthaberisch und selbstgerecht,

d i e Wahrheit ist Richterin über uns und bindet uns damit
an den Andern im Willen, sein Recht anzuerkennen, führt also zur
Versöhnung, die ja immer Einung ist. Denn sie ist zwar über viele
zerstreut, ist aber nur eine. Die Beugung der unvollkommenen Wahrheit

in uns vor der im Andern erkannten oder geahnten, der Tribut
der individuellen Wahrheit an die universelle, die Tilgung der
Schuld der zerstückelten Wahrheit an die ganze, das ist die
Versöhnung.

V.
Gott ist die Versöhnung. Denn er ist die Wahrheit. Er ist

die ganze, die umfassende Wahrheit. Wenn wir uns in ihm wissen,
dann wissen wir uns durch ihn mit allen Geschöpfen zu einer Einheit

verbunden. Dann sind wir allen schuldig. Dann gehört das
Besondere und Unvollkommene, was in un.s ist, zu dem Ganzen
und Vollkommenen, was in ihm ist und damit zu allen seinen
Kindern. Dann anerkennen wir demütig sein Recht in ihnen und
auch in aller sonstigen Kreatur. Die Scheidung von ihm und von
ihnen durch die Versteifung auf uns und unser Recht, der Egoismus,
ist d i e Sünde. Die Verbundenheit mit ihm und durch ihn mit den
Brüdern und Schwestern ist das Wesen der Liebe. Sie ist
Gebundensein in Freiheit und Freiheit im Gebundensein; sie ist
Verantwortung, ist Schuldigsein; sie ist unbedingter Wille zur Gemeinschaft.

Gott ist die Einheit. Und darum ist er die Versöhnung.
Gott ist der Unendliche; darum darf, wer ihn wahrhaft ehrt, nie
meinen, er habe die ganze Wahrheit oder habe sie allein. Gott
ist der Lebendige; darum darf, wer ihn als solchen erkennt,
nie meinen, mit seiner Erkenntnis fertig zu sein. Darum wird vor
ihm alle Theologie immer wieder zunichte. Gott ist die Liebe;
darum weiss, wer dies versteht, sich mit Allen verbunden. Gott
ist das Gericht; darum zerschmilzt vor ihm alle Selbstgerechtigkeit.
Gott ist die Gnade; darum kann, wer dies erfahren hat, nicht hart
gegen den Andern bleiben. Darum ist er die Versöhnung. Zu seiner
Autorität zurückkehrend, unter sie uns beugend, werden wir wieder
Frieden finden.

So aber ist Gott in Christus hervorgetreten : „Gott war in
Christus und versöhnte die Welt mit sich selbst." Er tritt in
Christus, und besonders in seinem Kreuze, hervor als die unendliche

Liebe und Gnade. Er versöhnt dadurch den Menschen mit
Gott und mit sich selbst, indem er ihm die Schuld vergibt und damit
den tiefsten Stachel aus seinem Herzen und Gewissen zieht; er
versöhnt ihn mit Gott und sich selbst, indem er das Dunkel seines
Schicksals aufhellt, ihm Sieg über Welt und Tod verheisst und volles,

399



ewiges Leben mitteilt. Zugleich schlägt er ihn richtend nieder durch
die Heiligkeit Gottes, die, im Gegensatz zur menschlichen Unheilig-
keit, gerade am Kreuze sichtbar wird. Beide, die Liebe und die
Heiligkeit, die am Kreuze erscheinen, demütigen den Menschen, indem
sie ihn aufrichten und beglücken; beide binden ihn tiefer als sonst
irgend etwas an den Bruder. Die Versöhnung der Welt mit Gott
am Kreuze ist die Versöhnung der Welt mit sich selbst.

Also ist Versöhnung freilich das Grösste, was uns Gott in
Christus gibt und befiehlt. Also muss, wer sich zu Christus
bekennt, Versöhnung suchen, nach Versöhnung hungern und dürsten,
nach Völkerversöhnung, Klassenversöhnung, Versöhnung alles
Zwiespaltes der Welt. Gewiss — aber auf Grund der Wahrheit. Also
kämpfen wir, damit wir Versöhnung gewinnen, für die Völker, die
Klassen, die Rassen, die einzelnen Menschen, für die Meinungen, die
Einrichtungen, die Religionen, die Nationen, die Kulturen — um die
Wahrheit; aber um die Wahrheit, nicht um uns selbst. Zuerst die
Wahrheit! Kämpfen wir um die Wahrheit so, dass wir im Kampfe
um sie uns vor ihr beugen, vor ihrer Würde, ihrer Absolutheit, ihrer
Ueberlegenheit, ihrer Unendlichkeit, ihrer Lebendigkeit. Gott ist die
Wahrheit. Ihn suchend, wirklich ihn, nicht uns selbst, gewinnen
wir eine Welt der Versöhnung. L. Ragaz.

Zum religiös-sozialen Problem.
Aussprache zwischen Eduard Thurneysen und Leonhard Ragaz.

I. Votum von Eduard Thurneysen,
Prof. Ragaz hat in umfassender Weise und von überlegenem

Standorte aus ein Bild der geistigen Lage gegeben. Seine Darlegungen

waren getragen von einem hohen Willen zum Sehen und
Verstehen alles dessen, was unsere unruhige Zeit erfüllt und bewegt.
Und nicht nur Sehen und Verstehen wollte Prof. Ragaz, sondern er
hat alles Gesehene von vornherein unter grosse, positive Vorzeichen
gerückt. Etwas von adventsmässigem Hoffen lag in seinen Worten,
darauf, dass alle, auch die widerstrebendsten Erscheinungen, sich der
grossen Erfüllung werden fügen müssen, auf die wir als Christen
warten. Prof. Ragaz hat dabei, meines Wissens von seiner Seite
zum ersten Mal, auch die an Karl Barth sich anschliessende theologische

Bewegung ausführlich dargestellt. Da ich diese in meiner
Weise mitvertrete, möchte ich das Wort dazu nehmen und als erstes
dieses sagen, dass ich Prof. Ragaz dafür danke, dass er auch unser
Wollen unter das grosse positive Vorzeichen gestellt hat, das seine
Ausführungen beherrschte. Seine Darstellung enthielt wohl allerlei,
was ich als Missverständnis unserer Position empfinden müsste,

400


	Versöhnung

