Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 9

Artikel: Versdhnung

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

| VersOhnung.

Er ist unser Friede, L Eph, 2, 14.

Wo einer in Christus ist, da ist er eine neue Schopiung Das
Alte ist vergangen, siehe, ein "Neues ist nun da. Alles aber kommt

von dem Gott, der uns ‘durch Christus mit sich selbst versohnt
und uns das Amt der Versohnung gegeben hat. 2. Kor, 5, 17—18.

L

Versohnung ist ein christliches Stichwort ersten Ranges. Man
konnte die ganze christliche Wahrheit in den Doppelsatz zusammen-
fassen: Gott hat in Christus sich selbst mit der Welt und die Welt
mit sich versohnt, auch dich — nun verséhne dich mit deinem Bru-
~ der. Unter dem Titel der Rechtiertigung und Versohnung haben
hervorragende Kirchenlehrer den Sinn des Christentums darzustellen
versucht. Darum tritt denn auch an jeden, der sich irgendwie zu
Christus bekennt, gebieterisch die Forderung heran: ,Sei versohn-
. lich!‘; darum ist selbstverstandhch dass iiberall, wo Christen etwas

- zu sagen haben, nicht Streit sein sollte sondem Vers6hnung.
- So wird denn unter uns in vielfacher Form Verséhnung gepre-
digt. Dazu ist in einer Welt, die sich in Streit und Krieg vollig auf-
zuldsen scheint, besonders viel Anlass. Sie ist iiberschattet vom
wirklichen oder drohenden Volkerkrieg — darum predigt man die
- Volkerverséhnung.  Sie ist zerrissen durch den Kampf der Klassen
— darum predigt man die Klassenverséhnung. Sie erlebt einen im-
mer stirker werdenden Kampf der Rassen — darum predigt man
die Rassenversohnung. Im Hintergrund all dieser Kimpfe steht der
Kampf um die Wahrheit, in Form mannigfacher Auseinandersetzun-
gen religidser, ethischer, kultureller Art — darum predigt man die
Versohnung der Ansichten. Man sagt zu den Menschen : ,,Ihr lieben
Menschen und Briider, warum denn streiten? Ist das nicht Wahn-
sinn? Ist das nicht unchristlich? Ist es nicht unsere erste Pflicht,

Frieden zu halten? 'Warum so hartnickig auf eurem Recht, auf eurer

Ansicht bestehen? Hat der Andere nicht so gut Recht wie du? Ist
seine Ansicht nicht ebenso wahr, wie die deinige? Gibt es denn
iiberhaupt eine feste Wahrheit, um die zu streiten sich lohnte? Ist der
Friede nicht mehr als alle Wahrheit? Warum fragen, ob dieses oder
jenes Volk etwa am Weltkrieg besonders verantwortlich sei? Die
Hauptsache ist doch die Verséhnung. Soll man denn nicht einfach
lieb zueinander sein und Streitiragen ruhen lassen? Und der Kampf
der Klassen — wie hésslich ist er und wie wunderbar wére ihre
Versohnung! Kommt alle, lasset euch versdhnen; Welch em Triumph
Christi wird das sein !

So kommt man dazu, die Verséhnung um jeden Preis zu einem
,Lansthchen Ideal, ja zu d em christlichen Ideal zu machen. So

393



wird Versohnung zu einer Sache, die man sozusagen um ihrer selbst
willen treibt. Nicht Recht, nicht Wahrheit, nicht Gerechtigkeit kon-
nen in Betracht kommen, wo es Versohnung gilt. Wer jene geltend
machen und darauf beharren will, der erscheint als Friedensstorer,
als einer, der eben doch die L1ebe Christi und den Geist der Berg-
predigt nicht begriffen habe. Dass man sich verséhne, ist das Eine;
was not ist. Es ist darum. nicht zu verwundern, dass gerade in der
heutigen Arbeit der Volkerverséhnung, wie ‘auch in andern Formen
der Friedensarbeit, unlautere Menschen und unlautere Beweg-
- griinde nur allzuhéufig sind. Man erkennt das sogar ofit fiir einen
Augenblick, aber dann wirft man hiibsche Blumen und wohlrie-
chende Essenzen der Liebe darauf — alles um der Versthnung wil-
len. Denn wer wagte sich einer Losung zu entziehen, die so selbst-
sicher im unzweifelhaften Gewande des Christentums 'oder auch der
feinsten Humanitat daherkommt, einer Losung, die sich so deutlich
auf die Bergpredigt und das Kreuz berufen darf? |

1.

Nun ist aber nichts sicherer, als dass diese Verséhnungspredigt
noch nie einen wirklichen Frieden gestiftet hat. Warum? Weil es
keinen wirklichen Frieden geben kann ohne Wahrheit. Die
Wahrheit allein ist der Friede. Denn das Wesen der Wahrheit ist
eben-die Uebereinstimmung der Dinge mit sich selbst, die Aufhebung
des Zwiespaltes, der durch die Liige in sie gebracht wird. Wenn
um des Friedens willen die Wahrheit unterdriickt wird, so erhebt
sie sich wieder und dann leicht gewaltsam, gereizt, und der Streit
ist arger, denn zuvor. Wie kénnen Volker sich verséhnen, wenn
nicht der Wille vorhanden ist, der Wahrheit der Dinge die Ehre zu
geben? Wie konnen sie sich verséhnen, wenn nicht der Wille vor-
handen ist, einander ihr heiliges Recht zu geben? Zu Wahrheit und
Recht gehort aber auch Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld.
Auf einem mit duftenden Verséhnungsblumen iiberdeckten Boden
der Selbstgerechtigkeit lasst sich kein wirklicher Friede bauen. So
ist es auch im Kampfe der Klassen und Rassen. Kann man denn
einem iiberzeugten Sozialisten oder seinem ebenso iiberzeugten Geg-
ner zumuten, bloss um der Versohnung willen seine sozialistische
oder antisozialistische Ueberzeugung preiszugeben? Darf ein In-
dier um des Friedens willen darauf verzichten, von England frei zu
werden und darf ein vom Recht des englischen Imperlums tief durch-
 drungener Englinder nur um der Versdhnung willen Indien frei
geben? Darf ich, nur damit die bose Streitquelle der Konfessionen
endlich versiege, als Protestant meinen Protestantismus oder als Ka-
tholik meinen Katholizismus auf den Altar des Friedens legen?
Darf ich, wenn ich etwas gegen einen Menschen habe, Einwéande
gegen seine Lauterkeit etwa, um der Versohnlichkeit w111en davon

394



absehen sie geltend zu machen, ja, muss ich sogar tun als ob ich
das, was ich sehe nicht sehe und das, was ich weiss nicht wisse?
Kann in all diesen Fallen ein charaktervoller Mensch auf eine solche
Forderung eingehen? Wenn aber nicht, dann haben wir zunachst
eben nicht Verséhnung, sondern Kampf. Darf ich aber von der star-
ken Empfindung und dem scharfen Bekenntnis der Wahrheit ablas-
sen, weil sie einen andern verletzt? Gabe diese Vergewaltigung der
Aufrichtigkeit Versohnung? Kann irgend eine Unterdriickung, ir-
gend eine Unehrlichkeit Frieden schaifen? Ist das nicht Verwir-
rung und ist Verwirrung nicht Streit? Erzeugt nicht gerade die Un-
terdriickung und Verleugnung unseres Besten zornige, ja gehdssige
Gefiihie, zuletzt vielleicht starke Leidenschait gegen den, dem zu-
liebe wir sie auf uns genommen ? Spricht nicht aus dieser Erkenntnis
heraus der Prophet: ,,\Wehe denen, die Friede, Friede rufen, wo doch -
kein Friede ist*“?

Nein, es ist allzuklar, dass es Versohnung nur gibt auf der
Grundlage der Wahrheit. Und zwar bestehen nun in dieser Hin-
sicht einige besonders tiefe und bedeutsame Beziehungen. Jene Ver-
sOhnung um der Verséhnung, jener Friede um des Friedens willen.
sind im Grunde ein tatsichlicher Abfall von der Wahrheit: sie sind
ein Hatscheln der Subjektivitit, der Willkiir des Individuums. Dieses
liebe Individuum, sei es nun ein Volk oder ein einzelner Mensch, soll
keine Ungelegenheiten haben, es soll seinen Wunsch, vielleicht auch
seine Laune befriedigt sehen. Darum muss die ldstige Wahrheit nach
Hause geschickt oder in den Winkel gestellt werden. Nun gibt es
aber keinen Boden, der weniger als Fundament des Friedens taugte,
als das gehétschelte Ich, als die Absolutheit des Individuums. Oder
wer ist streitsiichtiger als ein verwohntes Kind, das kein Gesetz iiber
sich hat? Und wo waltet mehr verborgenes Gift der Gehissigkeit,
mehr liebloser Richtgeist, mehr innere Entiremdung als in solchen
menschlichen Gemeinschaften, wo man um des sogenannten Friedens
Wlllllen allem ernsthaften Kampf um die Wahrheit aus dem Wege
geht?

Kommt nicht die ganze verheerende Fr1ed1051gke1t unserer Zeit
im letzten Grunde davon, dass wir im Kampf um die Wahrheit matt
- geworden waren, dass Wir nicht mehr recht an eine Wahrheit, eine
absolute und feste Wahrheit, glaubten, sondern hochstens noch an
Wahrheiten, relative, wechselnde Wahrheiten? Hat Pilatus nicht
darum Christus gekreuzigt, weil seine Losung war: ,,Was ist Wahr-
~ heit? Man kann das ganze Chaos der Gegenwart, den ganzen viel-
gestaltigen, physischen und geistigen Krieg Aller gegen Alle, an
dem wir im Grossen und Kleinen, in weiteren und engeren Kreisen
zu Grunde gehen, vielleicht gar nicht besser und tiefer erklaren, als
dass alle diese Ich, die Volks-Ich, Rassen-Ich, Klassen-Ich, Einzel-Ich,
~ Religions-Ich, Sittlichkeits-Ich, Kultur-Ich sich losgerissen haben von

395



der Kette einer Wahrhelt d1e sie alle an sich und damit an einander
band, und nun, selbst absolut und allsouveran geworden, in zugel-
loser Gier auf emandersturzen

1L

Der Weg der Versohnung muss also in der umgekehrten Rich-
tung verlaufen, als jene VersOhnungsprediger lehren: Nicht zu-
erst Versohnung, sondern zuerst Wahrheit. Die
angemasste Souveranitat des von der Wahrheit losgelosten Ich muss
wieder der Souveranitit der Wahrheit weichen, die Willkiir der Re-
lativitit muss wieder durch die Kette der Abselutheit gebunden wer-
den. Dann allein tritt an die Stelle des Chaos eine heilige Ordnung,
nein, nicht eine Ordnung, sondern die Ordnung, und die Ord-
nung ist Frieden. ' :

Darum wird Friede nur da geschafit, wo man in tiefstem Ernst
und starker Entschlossenheit die Wahrheit sucht und der Wahrheit
sich beugt. Und darum wird jeder Zwiespalt nicht durch schéne
Versohnungsworte besiegt, sondern dadurch, dass eine iiberlegene
- Wahrheit in siegreicher Majestat zwischen die Streitenden tritt.
Darum geschieht das Paradoxe, dass nicht zuckersiisse Vermittlungs-
arbeit, sondern die schneidende Schirfe des Wahrheitszeugnisses
und der Wahrheitserkenntnis Verséhnung schafft. Die Streitenden
werden damit vor etwas gestellt, was ihre aufgeblahten Anspriiche
. niederschlagt und ihre subjektivistische Willkiir zunichte macht. So
‘bin ich, um dies zuerst zu nennen, ganz sicher, dass der soziale -
Krieg, besonders das, was man Klassenkampf nennt, nicht durch

eine noch so schone Verséhnungspredigt iiberwunden wird, sondern
‘bloss durch das Auftreten einer Wahrheit, die zu einem Ge-
richt iiber unsere sozialen Zustinde wird, viel, viel schérfer als
alle sozialistische Kritik daran, die zu einer erschiitternden B u s s-
predigt wird, der sich keine Schicht der Gesellschait entziehen
kann. Dazu gehort freilich, dass diese Wahrheit nicht aus blosser
Menschenmeinung kommt, sondern aus d e r Wahrheit, die in sich
immer auch Gerechtigkeit, ja Liebe ist. Es miissen besonders die jetzt
noch besitzenden und herrschendenKlassen von dieser sozialen Wahr-
heit ergriffen und in ihrem Gewissen erschiittert werden. Dann erst
ist Versohnung moglich. Das Gleiche gilt fiir die Friedestiftung
1m Volkerleben. Die Volker miissen sich unter das Gericht einer
Wahrheit gestellt sehen, durch die sie gedemiitigt werden.

Ihre Selbstgerechtigkeit muss zunichte werden vor einer iiberlege-
nen Gerechtigkeit, vor der ihre Schuld klar wird. Das Gericht die-
ser. Wahrheit iiber sie muss zum Selbstgericht werden. Ihre ange-
masste Souverdnitat muss zerbrechen vor der wahren Souverinitat
einer Wahrheit, die iiber allen Vélkern steht, ihr nationaler Hoch-
mut zunichte werden vor dem Glanz einer Forderung, die an .

396



‘sie gestellt wird aus diesem Reiche der Wahrheit her. Erst wenn
sie nach dem bekannten Prophetenwort zum ,,Berg Gottes kommen*
und von ihm das Recht empfangen wollen, werden sie ihre
Schwerter zu Sicheln und ihre Spiesse zu Pﬂugscharen mactien und
Eines dem Andern sein heiliges Recht gewihren. Das Verhéltnis

- von Katholizismus und Protestantismus wiirde in dem Augenblick,

wo sie anfingen, wieder sich ernsthaft im Ringen um die Wahr-
heit mit einander auseinanderzusetzen, viel besser, als jetzt,
wo man einander scheinbar ziemlich in Ruhe lasst und doch
bestindig einen giftigen Kleinkrieg fithrt. Das ,,schiedlich, fried-
lich® ist eine flache Wahrheit. Auch zwei Menschen oder ein
kleinerer Kreis von Menschen werden viel eher als durch Bemén-
telung vorhandener Gegensatze durch eine sehr ernste und wenn
notig unerbittlich scharfe, aber bloss auf die Wahrheit abzielende
Auseinandersetzung zum Frieden kommen. Ueberhaupt wird
eine solche frische, gelegentlich rauhe, ja stiirmische Atmosphére
des leidenschaftlichen Wahrheitssuchens und des Kampfens uwm
die Wahrheit bei weitem eher den Sinn fiir eine wirkliche Verséhnung
schatfen, als die weichlich-schlaffe einer in relativistischem Indiffe-
rentlsmus sich selbst kultivierenden Subjektivitait. Denn die Wahr-
heit, wenn sie scheinbar im Kampfe trennt, ist es doch auch-allein,
die bindet. Nur Seelen, die der. Wahrheit allein dienen wol-
len, konnen sich auch recht verséhnen und sind in der Wahrheit so-
zusagen schon versohnt. So muss iiber das ganze anmassende.Ich-
getue unseres Geschlechtes wieder eine Autoritat kommen, der
es sich beugt, und zwar die Autoritit der Wahrheit. Dann erst
wird ein Volk dem andern, auch der einzelne Mensch dem einzelnen
Menschen sein heiliges Recht geben, dann wird der Mann es der
Frau geben und die Frau dem Mann, das Alter der Jugend und die
Jugend dem Alter, der ,,Jude* dem ,,Grmchen“ und der ,,Grieche
dem ,, Juden*. Dann glanzt iiber jedem jenes heilige Recht, das eben
aus dem Absoluten stammt und das allein etwas Heilig es schafit.
Heute wird diese Autoritit durch die Diktatur ersetzt. So. war
- es immer. Die Gewalt tritt ein, wo das Recht fehlt. Wo eine atomi-
sierte Gesellschait irgendwie zusammengebunden werden muss und -
es an einer echten Autoritit, der Autoritit der Wahrheit fehlt, so
versucht es die Diktatur mit ihren Mitteln. Aber die Diktatur schafit
nicht Frieden; sie bereitet nur schlimmeren Streit vor. Wirklicher
Friede kann nur aus der Freiheit entstehen. Denn die Freiheit allein
schaift jedem sein heiliges Recht. Das Walten dieses Rechtes aber
ist Wahrheit und Friede; es ist die Ordnung. Diese Wahrheit, ge-

waltig iiber uns hereinbrechend, die Geister an sich und damit an- |

einander bindend, sie durch ihre Majestdt vernichtend und doch
gerade dadurch zu sich selbst fiihrend, sie zum Dienst zwingend
und doch dadurch gerade frei machend, sie wird den Krieg aller

397



gegen alle beendigen, sie wird die grosse Versohnung sein. Zuerst
die- Wahrheit und daraus die Versohnung!

IV,

Aber wer kennt denn die Wahrheit? Wer darf beanspruchen,
sie zu besitzen? Entsteht nicht gerade aus dem Kampf um die Wahr-
heit so viel Streit, so viel Krieg, so viel Zwietracht, so viel Zerreis-
sung der Menschengemeinschaft?

Nein, antworte ich, das ist ein Missverstandnis. Streit, Krieg,
also entarteter, falscher Kampf, entsteht nie aus dem Suchen nach
Wahrheit, aus der Anerkennung der Majestat der Wahrheit, son-
dern bloss aus der Behauptung des [ch, das nicht der Wahrheit
dienen, sondern umgekehrt die Wahrheit sich dienen lassen will, Diese
Verwechslung spielt freilich eine grosse und verhangnlsvolle Rolle. Es
handelt sich bei unseren Kampien so oft nicht um die Wahrheit,
sondern um un s e re Wahrheit, und dies nicht etwa in dem berech-
tigten Sinne, dass wir ja nie die Wahrheit an sich' erfassen koén-
nen, sondern immer nur die Wahrheit, wie sie sich uns darstellt,
sondern in dem Sinne, dass wir die Wahrheit mit dem Anspruch
unseres Ich, mit seinem Ehrgeiz, seinem Machtdrang, seiner Recht-
haberei verwechseln. Das ist es, was aus dem Kampf um die Wahr-
heit Streit, Krieg, . Zwiespalt werden lasst: es handelt sich nicht um
die Wahlhelt sondern um das Ich. Wenn wir, um nur ein besondars
wichtiges BEISprlel zu nennen, wegen unserer Religion oder
Theologie, d. h. wegen unseren Gedanken iiber Gott, unsern auf
Gott beziiglichen Einrichtungen und Sitten in Streit geraten, dann
handelt es sich ganz sicher nicht um Gottes, sondern um un-
s er e Sache. Die rabies theologorum entspringt nicht dem Eifer um
die Ehre Gottes, sondern dem um die eigene Ehre. Wenn anno
1529 in Marburg die schweizerischen und die deutschen Reforma-
toren mit ganzer Herzensleidenschaft um die Wahrheit rangen, so
war das gross; wenn es nicht zur Verséhnung, sondern zu bdsem
Streite kam, so spielte rechthaberischer Hochmut dabei eine gros-
sere Rolle als die Notigung der Wahrheit. Nur die Wahrheit, die
Wahrheit fiir sich, die gebietende, richtende, erlésende, ist der Friede.
Dass wir sie meinen, nicht uns selbst, erweist sich daran, dass wir
die Unendlichkeit dieser Wahrheit anerkennen. Wenn wir
dies tun, dann kénnen wir sie unmoglich fiir uns allein in Anspruch
nehmen ; dann miissen wir wissen, dass sie grosser ist als wir. Dann
miissen wir von vornherein anerkennen, dass Andere auch daran
Teil haben. Dann sind wir von vornherein bereit, auch in For-
men, die uns fremd sind, etwas davon zu ahnen und es darin zu
suchen. In diesem Sinn ist die Wahrheit katholisc h, das heisst:
von vornherein die Allgemeinheit suchend, gerade wie sie in der Ab-
solutheit des Gewissens protestantisch ist. Das ist aber im-

398



- mer die Grundvoraussetzung der Versdhnung: diese Anerkennung
der Wahrheit, woran der Andere Teil hat. U n s e r e Wahrheit — im
falschen Sinne des Wortes — macht uns rechthaberisch und selbstge- -
recht, die Wahrheit ist Richterin iber uns und bindet uns damit
an den Andern im Willen, sein Recht anzuerkennen, fiithrt also zur
Versohnung, die ja immer E in un g ist. Denn sie ist zwar iiber viele
zerstreut, ist aber nur eine. Die Beugung der unvollkommenen Wahr- .
heit in uns vor der im Andern erkdnnten oder geahnten, der Tribut
der individuellen Wahrheit an die universelle, die Tilgung der
Schuld der zerstiickelten Wahrheit an die ganze, das ist die Ver-
.sonnung
V.

Gott st die Versohnung. Denn er ist die Wahrheit. Er ist
die ganze, die umfassende Wahrheit. Wenn wir uns in ihm wissen,
~ dann wissen wir uns durch ihn mit allen Geschépien zu einer Ein-
heit verbunden. Dann sind wir allen schuldig. Dann gehort das
Besondere und Unvollkommene, was in uns ist, zu dem Ganzen
und Vollkommenen, was in ihm ist und damit zu allen seinen Kin-
dern. Dann anerkennen wir demiitig sein Recht in ihnen und
auch in aller sonstigen Kreatur. Die Scheidung von ihm und von
ihnen durch die Versteifung auf uns und unser Recht, der Egoismus,
ist die Siinde. Die Verbundenheit mit ihm und durch ihn mit den
Briidern und Schwestern ist das Wesen der Liebe. Sie ist Ge-
bundensein in Freiheit und Freiheit im Gebundensein; sie ist Ver-
antwortung, ist Schuldigsein; sie ist unbedingter \X/llle zur Gemein-
schaft. Gott ist die Einheit. Und darum ist er die VersGhnung.
Gott ist der Unendliche; darum darf, wer ihn wahrhaft ehrt, nie
meinen, er habe die ganze Wahrheit oder habe sie allein. Gott
ist d-er Lebendige; darum darf, wer ithn als solchen erkennt,
nie meinen, mit seiner Erkenntnis fertig zu sein. Darum wird vor
ihm alle Theologie immer wieder zunichte. Gott ist die Liebe;
darum”weiss, wer dies versteht, sich mit Allen verbunden. Gott
ist das Gericht; darum zerschmilzt vor ihm alle Selbstgerechtigkeit.
Gott ist die Gnade; darum kann, wer dies erfahren hat, nicht hart
gegen den Andern bleiben. Darum ist er die Versdhnung. Zu seiner
Autoritdt zuriickkehrend, unter sie uns beugend, werden wir wieder
Frieden finden.
~ So aber ist Gott in Christus hervorgetreten: ,Gott war in
Christus und versohnte die Welt mit sich selbst.“ Er tritt in
Christus, und besonders in seinem Kreuze, hervor als die unend-
liche Liebe und Gnade. Er verséhnt dadurch den Menschen mit
Gott und mit sich selbst, indem er ihm die Schuld vergibt und damit
den tiefsten Stachel aus seinem Herzen und Gewissen zieht; er ver-
sohnt ihn mit Gott und sich selbst, indem er das Dunkel seines
- Schicksals aufhellt, ihm Sieg iiber Welt und Tod verheisst und volles,

399



ewiges Leben mitteilt. Zugleich schlagt er ihn richtend nieder durch
die Heiligkeit Gottzs, die, im Gegensatz zur menschlichen Unheilig-
keit, gerade am Kreuze sichtbar wird. Beide, die Liebe und die Hei-
ligkeit, die am Kreuze erscheinen, demiitigen den Menschen, indem
sie ihn aufrichten und begliicken; beide binden ihn tiefer als sonst
irgend etwas an den Bruder. Die Versdhnung der Welt mit Gott
am Kreuze ist die Versohnung der Welt mit sich selbst.

Also ist Versohnung freilich das Grosste, was uns Gott in
Christus gibt und befiehlt. Also muss, wer sich zu Christus be-
kennt, Verséhnung suchen, nach Verséhnung hungern und diirsten,
nach Volkerversdhnung, Klassenversohnung Versohnung alles :
Zwiespaltes der Welt. Gewiss — aber auf Grund der Wahrheit. Also
- kampfen wir, damit wir Verséhnung gewinnen, fiir die Volker, die
Klassen, die Rassen, die einzelnen Menschen, fiir die Memungen die
E-inrichtung'en, die Religionen, die Nationen, die Kulturen — um die
Wahrheit; aber um die Wahrheit, nicht um uns selbst. Zuerst die

Wahrheit! Kampfen wir um die Wahrheit so, dass wir im Kampfe

um sie uns vor ihr beugen, vor ihrer Wiirde, ihrer Absolutheit, ihrer
Ueberlegenheit, ihrer Unendlichkeit, ihrer Lebendigkeit. Gott ist die
Wahrheit. Thn suchend, wirklich 1hn nicht uns selbst, gewinnen
wir eine Welt der Versohnung L. R agaz.

- Zum religios-sozialen Problem.
Aussprache zwischen Eduard Thurneysen und Leonhard Ragaz.

I. Votum von Eduard Thurneysen.

Prof. Ragaz hat in umfassender Weise und von uberlegenem
Standorte aus ein Bild der geistigen Lage gegeben. Seine Darlegun-
gen waren getragen von einem hohen Willen zum Sehen und Ver-
stehen alles dessen, was unsere unruhige Zeit erfiillt und bewegt.
Und nicht nur Sehen und Verstehen wollte Prof. Ragaz, sondern er
hat alles Gesehene von vornherein unter grosse, positive Vorzeichen
geriickt. Etwas von adventsméssigem Hoffen lag in seinen Worten,
darauf, dass alle, auch die widerstrebendsten Erschemungen sich der
grossen Erfullung werden fiigen miissen, auf die wir als Christen
warten. Prof. Ragaz hat dabei, meines Wlsseris von seiner Seite
zum ersten Mal, auch die an Karl Barth sich anschliessende theolo-
gische Bewegung ausfiihrlich dargestellt. Da ich diese in meiner
- Weise mitvertrete, mochte ich das Wort dazu nehmen und als erstes
dieses sagen, dass ich Prof. Ragaz dafiir d an k e, dass er auch unser
Wollen unter das grosse positive Vorzeichen gestellt hat, das seine
Ausfiihrungen beherrschte. Seine Darstellung enthielt wohl allerlei,
was ich als Mlssverstandms unserer Posmon empfinden musste

400



	Versöhnung

