
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Berichte : der Kurs der schweizerischen Predigergesellschaft in Bad
Lauterbach ; Die Mütterwoche in Bendeli (Toggenburg)

Autor: Lejeune, R. / Früh, Martha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kann. Es ist ja auch eigentlich die Gemeinde als solche, die sich
um die rechte und volle Verkündigung des Evangeliums bemühen
müsste. Sie muss ihrer Aufgabe der Welt gegenüber gerecht werden.

Es kann vielleicht manches, was auf der Stockholmer Konferenz

gesagt worden ist, als ein Zeichen aufgefasst werden, dass die
Christenheit anfängt, ihrer Aufgabe nachzudenken, die ihr mit der
sozialen Botschaft des Evangeliums anvertraut ist. Aber wenn wir
an unsere eigenen kirchlichen Verhältnisse denken, so zeigen uns
doch allerlei Konflikte der letzten Zeit, die zwischen Pfarrern und
Gemeinden ausgebrochen sind, dass unser Kirchenvolk unserer
eigentlichen Aufgabe vielfach nicht nur verständnislos, sondern auch
ablehnend gegenübersteht. Aber was für eine geistige Macht wäre
es, wenn wir Prediger alle mit unsern Gemeinden zusammenstünden,
erfasst und zeugend von dem Evangelium, das die Menschen
nebeneinander stellt als Kinder eines Vaters. Was gäbe das für ein
Aufhorchen bei Denen, die in der Tiefe sind und schon alle Hoffnung
aufgegeben haben! Und was gäbe es ebenfalls für ein Aufhorchen
und Einlenken bei Denen, die auf der Sonnenseite des Lebens stehen
Es würde dieerste Liebe erwachen. Wäre es wirklich
nicht möglich, dass wir uns alle in der Verkündigung der sozialen
Botschaft, also im eigentlichen Evangelium zusammenfänden?

Denn wahrhaftig, es handelt sich doch nicht darum, irgendwelche

theologischen oder politischen Spezialitäten zu treiben. Das
hätte keine Verheissung und brächte uns nie zusammen. Aber darum
handelt es sich, das Evangelium, das uns anvertraut ist, der Welt
anzubieten, die es so nötig hat, und der Not zu begegnen, unter der
unser Volk leidet. Dieser hilfreiche Angriff auf die
Welt — das wollte ich sagen — kann nicht von einem beliebigen
Orte her geschehen, er muss von der Mitte aus, vom
Evangelium selbst her, erfolgen. S. Dieterle.

iiiniiiiiiiiiiiHiii

I O I Berichte | O I
ÜlllllltlllllllllllllHIÜIIIIIIIIIItlltlllllllllNIIllllltllinUIIIIIlUIUIIHIIIIIMIIIHIIlMIIIIIIIIIIHIIIIIIIIIIIIIIMIIMMIIIIIIIIIllllMlMIIIMIIItllllliilllllllllllllllllllllltn'

Der Kurs der schweizerischen Predigergesellschaft
in Bad Lauterbach.

Wir haben im allgemeinen wenig Anlass, die Leser der „Neuen Wege"
in unserer Rundschau über kirchliche Konferenzen zu orientieren, denn was
in der Regel an solchen Konferenzen besprochen und beschlossen wird, hat
wenig zu tun mit jenem Geschehen, auf das wir hier aufmerksam machen
möchten. Der Strom dieses Geschehens fliesst ja gewöhnlich an den Kirchen
vorbei, und wenn er etwa einmal auch die kirchlichen Kreise mittragen
möchte, begegnet er dort meist nur dem Versuche, ihn aufzuhalten oder
abzuleiten, wie etwa die Behandlung der Zivildienst- und Abrüstungsfrage in
verschiedenen Kirchensynoden gezeigt hat.

370



Umso mehr freuen wir uns, hier auf eine Konferenz von Pfarrern
hinweisen zu können, die sich den grossen Fragen und Problemen unserer Zeit
durchaus aufgeschlossen zeigte und die mit ihren Verhandlungen gewiss
auch nicht unwesentlich zu deren Klärung beitragen durfte. Es ist dies der
dreitägige Kurs, den die Studienkommission der schweizerischen
Predigergesellschaft für soziale Arbeit Mitte Juni in Bad Lauterbach* veranstaltet hat
und der den schweizerischen Pfarrern eine Wegleitung für die Stellungnahme
zur sozialen Frage bieten wollte. Schon die Tatsache, dass sich zu dieser
Konferenz über hundert Pfarrer einfanden, darf wohl als eine Verheissung
betrachtet werden; das Verständnis für die grossen sozialen Probleme unserer

Zeit ist unter der schweizerischen Pfarrerschaft offenbar doch erheblich
grösser, als man auf Grund gewisser Anzeichen glaubte annehmen zu
müssen.

Dass eine solche Konferenz unsere „religiös-soziale" Bewegung in
besonderer Weise berührte, liegt auf der Hand; es entsprach auch durchaus
dem Sinn der ganzen Veranstaltung, dass durch eines der Referate gerade
der heutige Stand des religiös-sozialen Problems beleuchtet wurde. Was uns
aber besonders wertvoll war und was auch der ganzen Konferenz ihre besondere

Bedeutung gab, ist der Umstand, dass sich hier seit langer Zeit zum
ersten Male wieder Vertreter jener beiden Hauptströmungen, in die sich die
religiös-soziale Bewegung in der Schweiz gespalten hatte, zu gemeinsamen
Verhandlungen zusammenfanden und dass dieses äussere Zusammenkommen
in weitem Masse auch zu einem inneren führte. Es ist dies umso höher zu
werten, als gerade in der Schweiz die religiös-soziale Bewegung — wenigstens

innerhalb der theologischen Kreise — durch jene Spaltung eine fühlbare

Lähmung erlitten hatte, die sich bereits auch in einer weithin bemerkbaren

Abwendung von den sozialen Problemen äusserte.
Am ersten Verhandlungstag, in dessen Mittelpunkt ein Referat von Prof.

Emil Brunner über die soziale Bedeutung des Evangeliums stand, trat
zwar diese Bedeutung der Konferenz noch kaum hervor, vielmehr Hessen das
Referat und die Diskussionsvoten mehr nur gewisse Gegensätze der Auffassungen

hervortreten. Dass Prof. Brunner für die ihm gestellte Aufgabe volles
Verständnis mitbrachte, darf ja wohl als selbstverständlich vorausgesetzt
werden. Seiner ersten These, dass die soziale Frage nicht von der Welt her
an das Evangelium, sondern vom Evangelium her an die Welt gestellt sei,
haben sicher alle zugestimmt, spiegelt sich doch diese Tatsache auch in
der Entstehungsgeschichte der religiös-sozialen Bewegung, an deren
Ausgangspunkt Blumhardt steht, wie im persönlichen Werdegang der meisten
ihrer Vertreter. Auch mit seinen weiteren Thesen, dass die soziale Not als
Folge unserer Gottlosigkeit betrachtet werden muss und dass die soziale
Botschaft des Evangeliums nur im Zusammenhang mit der Kunde von der
in Jesus Christus geschehenen göttlichen Erlösungstat zu verstehen sei, hat
Brunner sicher der gemeinsamen Ueberzeugung aller Ausdruck gegeben. Die
Auffassung der sozialen Botschaft des Evangeliums als Forderung und Ideal
einer neuen Gesellschaftsordnung lehnte Brunner als falsch ab, denn „die
Hilfe des Evangeliums ' besteht nicht wesentlich in der Verkündigung eines
sittlichen Gesetzes (Ideen, Ideale), sondern in der durch das Wort voti
Christus dargebotenen Gnade." Für Brunner ist „nicht die Aufstellung eines
christlichen Sozialprogramms, sondern die Schaffung des neuen Sozialsubjektes,

der Kirche, das Wesentliche." Diese Kirche, auf deren Schaffung für
ihn alles ankommt, ist nach seiner Definition „die durch das Wort von
Christus wiederhergestellte Gemeinschaft der Menschen", und an sie allein
kann, wie Brunner betont, sinnvollerweise die christliche Sozialforderung
gerichtet werden. Folgerichtig gipfelten drum die Ausführungen des
Referenten in seiner letzten These: „Darum ist das Eine, was jetzt Not tut, die
Wiederbelebung der christlichen Kirche als Grundlage einer neuen wirtschaftlichen

und politischen Solidarität und darum die Wiedergewinnung einer

371



wahrhaft christlichen Verkündigung das wichtigste, was unserseits zur
Lösung der sozialen Frage geschehen könnte."

Zweifellos hat Prof. Brunner in seinem Referate sehr bedeutsame
Gesichtspunkte für die Beurteilung der sozialen Frage aufgestellt und auch
eine Fülle trefflicher Einzelbemerkungen geboten. Wenn seine Ausführungen
trotzdem starkem Widerspruch begegneten und tatsächlich trotz allen
Einverständnisses in sehr Vielem doch zur Entgegnung reizten, so lag das wohl
vor allem an der starren Dogmatisierung und Systematisierung, in der
gewisse Einsichten vorgelegt wurden. Die Gefahr solcher Dogmatisierung und
Systematisierung trat an verschiedenen Punkten hervor, von denen nur einige,
uns besonders wichtig scheinende, hier angedeutet werden können. So richtig

es ist, dass es vor allem eines neuen „Sozialsubjektes" bedarf, an das
die soziale Botschaft des Evangeliums gerichtet werden kann, so ist jene
exklusive Bedeutung der Kirche, die Brunner daraus ableitete, doch sehr
fragwürdig, zumal nicht immer klar wurde, wie weit Brunner seinen Kirchenbegriff

auch bereits auf die konkret vorliegende, offenbar noch nicht „wiederbelebte"

Kirche bezogen wissen möchte. Es hätte wohl der Klarheit über
diese Kirchenfrage, in die das ganze Referat ausmündete, gedient, wenn Brunner

die mehrmals an ihn gerichtete Frage, wie sich diese Kirche, von der
er sprach, zur bestehenden Kirche verhalte, beantwortet hätte. Dass die
Gefahr gross ist, von diesem Kirchenbegriff aus in einem tatsächlichen „Kurz-
schluss" auf unsere gegenwärtige Kirche zu schliessen, wird doch da und
dort bereits deutlich. Dieselbe Gefahr der Dogmatisierung und Systematisierung

richtiger Einsichten scheint sich mir auch dort geltend zu machen, wo
Brunner sich gegen alle sozialen Programme, Forderungen und Ideale wandte
und betonte, dass die soziale Frage erst „nach der Auferstehung der Toten"
eine Lösung finden könne. Wir glauben wiederum nicht blind zu sein für
die Wahrheit, die diesem Hinweis auf die Voraussetzung jeglichen Kommens
des Gottesreiches zukommt. Bedeutet jene Voraussetzung aber nicht gleichwohl

erst das Ende, die Vollendung dieses Kommens? Wird aber durch
solche Betonung der letzten Wahrheit nicht das entwertet, was ihr bei aller
Bedingtheit durch sie als ein bloss Vorletztes und Vor-vor-letztes vorausgehen

muss? Nachdem dieses grosse Wort von der Auferstehung der Toten,
das wir nur ganz schüchtern auszusprechen wagen, nachgerade zum
theologischen Schlagwort geworden ist und leichthin auch von solchen in den
Mund genommen wird, die sich mit jenen freilich nur sehr vorletzten
Wahrheiten, die damit erledigt werden sollen, kaum je ernsthaft beschäftigt haben,
darf dem an sich berechtigten und notwendigen Hinweis doch entgegengehalten

werden, dass nur der jene Vollendung überhaupt zu verstehen
vermag, der das, was an göttlicher Wahrheit für uns reif geworden ist, in
seinem Ernst und seiner Dringlichkeit erkannt hat und den von Gott
geforderten Kampf auch dort auf sich nimmt, wo es sich nur um etwas
Vorläufiges und Relatives handelt. Und eben diesen Sinn haben für uns jene
.,Programme" und ^Forderungen", gegen die sich Brunner mit besonderer
Schärfe gewandt hat. Es kam uns wahrhaftig noch nie in den Sinn,
„Programme auf Vorrat", wie er sich ausdrückte, aufzustellen oder überhaupt
eigenmächtig „Ideale" zu verkünden, sondern wo wir tatsächlich in diesen
Zeiten gewisse Forderungen vertreten oder uns gar zu einem „sozialistischen
Programm" bekannt haben, da glaubten wir damit dem zu gehorchen, was
uns als das Gebot der Stunde entgegenkam. Es ist auch unsere Ueberzeugung,

dass wir nur dann zu jener „wahrhaft christlichen Verkündigung", an
der Brunner vor allem gelegen ist, kommen werden, und dass uns nur dann
jenes „Wort", das die christliche Kirche neu zu beleben vermag, gegeben
werden wird, wenn wir das tun, was Gott uns schon jetzt als seinen Willen
erkennen lässt.

Die Diskussionsvoten, die dem Referate Prof. Brunners folgten, mögen
tatsächlich etwas „wild" gewachsen sein, wie der Referent in seinem Schluss-

372



wort klagte: i c h habe sie als eine begreifliche und berechtigte, wenn auch
in ihrem Ausdruck nicht sehr glückliche Auflehnung gegen den erwähnten
Dogmatismus mit seinen Gefahren und Schwächen verstanden..
Missverständnisse und Missdeutungen sind auf beiden Seiten sowohl veranlasst als
begangen worden — so dürfte z. B. weder die Anleitung zum „rechten Tun",
die der eine geben möchte, als Weisung, nichts zu tun, verstanden, noch der
Wille zur Tat, der sich in den andern äussert, als blosses „Stürmen" gedeutet

werden — und es schien nach diesem ersten Konferenztage wirklich, als
stünden sich zwei Auffassungen in schwer vereinbarem Gegensatz gegenüber,
wie man sich denn auch bereits zur Charakterisierung dieses Gegensatzes
des „Luthertums" und des „Pelagianismus", des „Quietismus" und
„Amerikanismus" bezichtigte.

Mochte man nach diesem Auftakt für den weiteren Verlauf der Konferenz

vielleicht allerlei unfruchtbare Auseinandersetzungen erwarten, so
brachte der zweite Tag, der unzweifelhaft den Höhepunkt der ganzen Tagung
bedeutete und auch den eigentlichen Gewinn derselben zeitigte, eine höchst
erfreuliche Wendung. Professor Ragaz sprach in längerem Vortrag über
den gegenwärtigen Stand des religiös-sozialen Problems. Da der Vortrag
in den „Neuen Wegen" erscheinen wird, kann ich mich mit einer kurzen
Skizzierung begnügen. Das religiös-soziale Problem besteht in dem Glauben

und der daraus erwachsenden Forderung, dass wie alle Wirklichkeit, so
besonders auch die politischen und wirtschaftlichen Verhältnisse der
Herrschaft des in Christus offenbarten Gotteswillens unterworfen werden sollen.
Als Auffassung der „religiös-sozialen" Bewegung besteht es in einem neuen
Verständnis von Bibel und Christentum, das als dessen Kern die Botschaft
vom lebendigen Gott und dessen sowohl gekommenen als kommenden Reich
betrachtet, und in einer daraus erwachsenden Deutung der Geschichte, die
im Sozialismus und der sozialen Gährung ein Gericht über die Christenheit
und die Welt und ein Wiederaufleben der alten Christuswahrheit erblickt.
Ausdrücklich bezeichnet Ragaz die der Bewegung oft vorgeworfene
Identifikation von Sozialismus und Reich Gottes als ein Missverständnis; nie
glaubte man, dass menschliches Bemühen das Reich Gottes herbeiführen
könnte und nie huldigte man einem Optimismus, der die Macht des Bösen
ignorierte. Ragaz suchte sodann zu zeigen, wie weit der religiös-sozialen
These ein Erfolg beschieden war. Sie hat die Neuorientierung des religiösen
und theologischen Denkens entscheidend bestimmt. Der Gedanke, dass die
Religion auch für die Gestaltung des Weltlebens bestimmend sein sollte, darf
ja heute als selbstverständlich gelten, wofür auch die Konferenz von Stockholm

als Zeichen gewertet werden kann. Auch in der Stellung der sozialistischen

Parteien zum Christentum sind wesentliche Aenderungen eingetreten.
Der Glaube an das Kommen des Reiches Gottes wird nach Ragaz'
Ueberzeugung durch die heutige Lage nicht widerlegt, sondern eher bestärkt. —
Freilich sind der religiös-sozialen Denkweise auch neue Widerstände erwachsen.

Unter diesen nimmt Ragaz die aus der Bewegung selbst hervorgegangene
Barth'sche Theologie und ihre Auswirkungen weitaus am ernstesten.

Diese Bewegung vertritt zweifellos eine Wahrheit, die auch von der religiössozialen

Denkweise anerkannt werden muss, wie überhaupt solche
Gegenströmungen aus den Mängeln der ursprünglichen Bewegung ihre Kraft
beziehen. Das grosse Recht der Barth'schen Theologie sieht Ragaz hauptsächlich

in ihrem Kampf gegen jede Verweltlichungsform des Christentums,
besonders auf dem Gebiete der Theologie. Ihr Irrtum aber beginnt dort,
wo sie den Kampf gegen die widergöttlichen Mächte, die sich in der heutigen

Gesellschaft darstellen, für eine bloss sekundäre Aufgabe, wenn
überhaupt eine, erklärt, wo sie das menschliche Tun entwertet, die Hoffnung
auf das Kommen des Reiches lähmt und das Ringen darum durch Theologie
ersetzt. Die religiös-soziale Bewegung muss, dankbar für alles Vertiefende
an dieser und andern Gegenbewegungen, ihr eigenes Werk weiter führen

373



und hat dafür viel Verheissung. Als Gegenwarts- und Zukunftsaufgaben der
religiös-sozialen Bewegung hob Ragaz hervor: die Fortführung der
religiösen Linie im Sinne einer fortschreitenden Verstärkung und Vertiefung
ihrer stets vorausgesetzten Grundlagen; die Gewinnung der Gemeinde für
den Glauben an die Gottesherrschaft mit ihrer Verheissung und Forderung
im Sinne der Bibel; die Klärung des Verhältnisses zum Sozialismus und den
sozialistischen Parteien, wie der Beziehung zwischen Reich Gottes und
Weltarbeit; die Lösung der zwei gottgegebenen Hauptprobleme der Zeit: des
Gewalt- und Eigentumproblems; die Erfüllung und Ueberbietung der
ethischen Forderung des Sozialismus durch eine neue Entfaltung der Nachfolge

Christi. Weil dies alles in erster Linie Gottes Gabe ist, so vollendet
sich die religiös-soziale Bewegung, indem sie zu ihrem Ausgangspunkt
zurückkehrt: der Bitte um den heiligen Geist!

Ragäz hatte in seinem Vortrag Sinn und Wesen der religiös-sozialen
Bewegung tief dargelegt und ihre heutige Lage von einer starken Hoffnung
aus beleuchtet. Er hat aber auch in seiner Kritik der Gegeilbewegungen das
Gemeinsame derart betont, das Recht auf der Gegenseite anerkannt und
überhaupt solchen Willen zur Verständigung gezeigt, dass die Antwort von
der andern Seite nicht ausbleiben konnte. Diese Antwort wurde von dem
kompetentesten Vertreter der Barth'schen Theologie in der Schweiz, von Pfr.
Eduard Thurneysen, gegeben, der schon mit seinen ersten Worten alle
kleinlichen Aussetzungen an Ragaz's Referat beiseiteschob und mit seinem
Votum für alle künftigen Auseinandersetzungen — weit über diese Konferenz

hinaus — gleichsam eine neue Atmospfiäre geschaffen hat. Wir hoffen,
den Lesern der „Neuen Wege" auch dieses Votum in seinem wesentlichen
Inhalt vorlegen zu können.

Thurneysen zeigte sich seinerseits stark berührt von dem Adventsgeist,
der die Ausführungen Ragaz' erfüllt hatte und fragte, ob sich nicht auch
die von ihm vertretene Theologie und Bewegung so verstehen liesse, dass
das Licht jener Adventshoffnung, der Ragaz Ausdruck gab, auch auf sie
fallen würde. Er schilderte uns, was ihn seinerzeit von der religiös-sozialen
Bewegung wegführte, wie unter dem Eindruck des Weltkrieges die sozialistische

Ideologie, in der er bis dahin freudig und zuversichtlich gelebt hatte,
ihm zerbrochen wurde, wie sich ihm aber andrerseits gerade in jenen Zeiten
des Zusammenbruchs und der Enttäuschungen die Bibel neu öffnete. Aus
einem neuen Verständnis der Bibel ist ihm seine neue Theologie erwachsen,
und das ist ihm nun die entscheidende Frage, ob diese Theologie notwendig
von der Wirklichkeit wegführen müsse, wie es den Anschein hatte und wie
Ragaz es annimmt. Das grosse Anliegen Ragaz' scheint ihm die
Wirklichkeit zu sein, während er selber und seine Freunde im Worte
Gottes ihr grosses Anliegen sehen, es aber selber empfinden, dass ihre
neue Theologie sich noch nicht wirklichkeitsnahe aussprechen kann. Darf
man diese beiden grossen Anliegen nicht mit den beiden Brennpunkten einer
Ellipse vergleichen, haben einstweilen nicht beide ihre eigene Bedeutung, bis
uns die Zeit geschenkt wird, da die beiden Anliegen zusammenfallen, da die
Brennpunkte der Ellipse zum Mittelpunkt eines Kreises werden und aus dem
wirklichkeitsnahen Worte Gottes eine neue Reformation hervorgehen wird?
Thurneysen glaubte mit vollem Recht, die Worte Ragaz' als eine dargebotene
Hand deuten zu dürfen, und diese Hand wollte er ergreifen, — ja, in solcher
Erwartung schien er recht eigentlich für diesen einen Tag hergekommen zu
sein.

Voll Freude und Dankbarkeit konnte Ragaz seinerseits auf dieses bedeutsame

Wort der Verständigung antworten, und wohl alle, die seit Jahren unter
dem Gegensatz dieser beiden, aus einer gemeinsamen Wurzel gewachsenen
Bewegungen gelitten hatten, standen unter dem Eindruck, eine bedeutungsvolle
Stunde erlebt zu haben. Gewiss ist nach dieser Verständigung keine Versöh-
nungssentimentalität am Platze, — wir stehen noch im Zeichen der Ellipse

374



und nicht des Kreises, und jeder wird einstweilen seinen Weg weitergehen,
aber die kommenden Auseinandersetzungen dürfen doch in einem neuen Geiste
geführt werden und drum der Sache, die allen am Herzen liegt, förderlich sein.

Der Nachmittag dieses bedeutsamen Tages brachte erst ein Referat von
Pfarrer Frank Thomas aus Genf, dem ich leider nicht beiwohnen konnte, und
dann ein solches von Pfarrer Dieterle über dasselbe Thema, die
Verkündigung der sozialen Botschaft. Auch dieses Referat können wir den
Lesern in den „Neuen Wegen" im Wortlaut bieten. Dieterle betonte gleich
eingangs, dass es nicht in unser Belieben gestellt sei, ob und wie wir die soziale
Botschaft des Evangeliums verkünden, dass wir Pfarrer vielmehr als solche
zu dieser Verkündigung verpflichtet seien. Und zwar haben wir nicht eigene
oder fremde Fündlein vorzubringen, sondern jene Botschaft auszurichten, die
uns im Neuen Testament verkündigt ist. Halten wir uns aber wirklich an die
Bibel, so können wir die soziale Botschaft, die nun einmal in unserer Bibel
ist, nicht verschweigen oder dämpfen. Die soziale Botschaft ist aber vom
Evangelium Jesu Christi unzertrennlich, drum darf aus der sozialen Verkündigung

nicht eine Spezialität gemacht und die soziale Botschaft des Evangeliums

nicht in ein wirtschaftliches und politisches Programm verwandelt werden.

Losgelöst vom Evangelium Jesu hat die soziale Botschaft keine Lebensund

Durchschlagskraft. Dieterle wendet sich auch gegen die weitverbreitete
Auffassung, das Soziale an der Botschaft Jesu gelte nur für bestimmte
Verhältnisse oder besondere Gemeinden; die soziale Botschaft ist ursprünglich,
wesenhaft und unlöslich mit dem Evangelium verbunden und darf drum auf
keiner einzigen Kanzel verschwiegen werden. Das Wesen des Evangeliums
besteht darin, dass es die Menschen vor Gott stellt, — eben damit werden sie
auch neben die andern Menschen und vor allem neben die bedrängten
Mitmenschen gestellt. Vor Gottes Angesicht begegnet der Mensch dem
Menschen, vor ihm fallen alle Unterschiede: das Hohe wird erniedrigt, und das
Niedrige wird erhöht. In dem von Gott angeredeten Menschen wird etwas
weich. Die Erweichung des Eigentumsbegriffs gehört unleugbar zur Wirkung
des Evangeliums, und mit ihr setzt auch eine Erweichung der Verhältnisse ein.
Nicht direkt umgestaltend wird die Kirche eingreifen und eine eigene Sozialpolitik

treiben können, aber das kann und muss sie tun: die Menschen vor
Gott stellen, dass ihre Gewissen geweckt werden und sie keine Ruhe mehr
haben, als bis sie der Ungerechtigkeiten Herr geworden sind. Solche Verkündigung

hätte eine grosse Verheissung, wenn sie von der ganzen Kirche
erkannt und geübt würde, und nicht bloss als Spezialität einiger weniger, die
man leicht als Sonderlinge ablehnen kann, dastünde.

Der Vortrag Pfarrer Dieterles machte sichtlich tiefen Eindruck auf die
ganze Versammlung, und die Anregung, ihn durch Abdruck in den „Neuen
Wegen" noch allen Pfarrern zugänglich zu machen, fand freudige Zustimmung.

Der dritte und letzte Verhandlungstag war einem einzelnen Problem aus
dem weiten Gebiet der sozialen Frage gewidmet : dem Problem der
Arbeitslosigkeit. Es war für uns Pfarrer von besonderem Wert, dass dieses
schwere Problem, dessen dringlichem Ernst sich ja wohl keiner entziehen
kann, von zwei Männern der wirtschaftlichen Praxis beleuchtet wurde: Nationalrat

Sulzer-Schmid sprach vom Standpunkt des Unternehmers und als
Vertreter der kapitalistischen Wirtschaftsauffassung über die Arbeitslosigkeit,
Dr. Max Weber als Nationalökonom und sozialistischer Gewerkschaftsführer.

Herr Sulzer, der übrigens in der gegebenen Wirtschaftsordnung nichts
Unabänderliches sieht, wies vor allem auf die weltwirtschaftlichen Zusammenhänge

hin und leitete die Arbeitslosigkeit aus dem Absatzmangel für die
Produkte unserer Exportindustrie ab. Er betonte, dass die wirtschaftlichen
Verhältnisse oft stärker sind, als der Unternehmer, auch der Arbeitgeber ist ja
ein Arbeitsuchender, und zwar oft ein erfolglos Suchender. Er bestritt den

375



vielfach behaupteten Gegensatz zwischen den Interessen des Kapitals und
denen der Arbeiter und erwartet von der Erkenntnis des gemeinsamen Interesses

beider Teile heilsame Wirkungen. Bedeutsam war sein Bekenntnis, dass
er für die Leitung eines industriellen Unternehmens dieselben ethischen Grundsätze

anerkenne, die für das Leben des Einzelnen Geltung haben. Dass er aber
eine sozialistisclie Wirtschaftsordnung ablehnte und ihre wirtschaftlichen
Aussichten sehr niedrig einschätzte, wird ihm niemand verübelt haben, zumal er
sich unter dieser sozialistischen Wirtschaftsordnung offenbar einen riesigen
Staats betrieb dachte und sein Urteil wesentlich an den unseres Erachtens
hiefür sehr wenig geeigneten russischen Verhältnissen und Experimenten
gebildet hatte.

Dr. Weber enthüllte uns zunächst als Statistiker die furchtbare Tragweite
der Arbeitslosigkeit und Hess in ihr tatsächlich nächst dem Kriege die schwerste
Krankheit unserer Gesellschaft erkennen. (Den Arbeitslohnverlust durch
Streiks berechnete Dr. Weber für die Schweiz pro 1924 auf 2 Millionen,
denjenigen durch Arbeitslosigkeit auf 680 Millionen; selbst der riesige, 8 Monate
lang andauernde Bergarbeiterstreik in England verursachte nur einen Ausfall von
143 Millionen Arbeitstagen, während die Arbeitslosigkeit in England für das
Jahr 1925 einen Ausfall von 400 Millionen Arbeitstagen brachte; in Deutschland

bedeutet die Arbeitslosigkeit einen Leerlauf der gesamten Wirtschaft von
12 Prozent, und einen Verlust von 4 Milliarden; in Westeuropa wird die Zahl
der Arbeitslosen auf 4—5 Millionen geschätzt, für die ganze Welt auf zirka
10 Millionen; der Weltverlust seit 1920 mag eine Viertelbillion Franken betragen!

Welche schweren moralischen Schädigungen zu diesen ungeheuren
materiellen Verlusten noch hinzukommen, dürfte uns schon an unseren
schweizerischen Verhältnissen klar geworden sein.) Diese Wirtschaftskrisen mit
ihrem unermesslichen Schaden entstehen nun aber, wie Dr. Weber darlegte,
aus dem Wesen der kapitalistischen Wirtschaft selbst. Die Krisen sind eine
periodisch wiederkehrende Erscheinung und stellen einen bestimmten Teil des
wirtschaftlichen Kreislaufes dar (Konjunkturzyklus). Letzten Endes wird die
wirtschaftliche Wellenbewegung mit ihren Krisen dadurch verursacht, dass
der Zweck der kapitalistischen Wirtschaft nicht die Bedarfsdeckung ist, wie
in der vorkapitalistischen Wirtschaft, sondern der Erwerb, der Profit. In der
Zeit des Aufschwungs werden alle Erwerbsmöglichkeiten ausgenutzt, ohne
Rücksicht auf den Bedarf, so dass Produktion und Bedarf einander nicht mehr
entsprechen, was zur Stockung, zur Krisis führt. Der Konjunkturzyklus
seinerseits setzt eine Wirtschaft mit privatem Kapitalbesitz, d. h. mit freier,
privater Verfügungsmöglichkeit über die Produktionsmittel voraus. In Wechselwirkung

mit der Anarchie der kapitalistischen Wirtschaft steht das Verhalten
des kapitalistisch denkenden Menschen, der durch sein Spekulieren das Auf
und Ab des wirtschaftlichen Wellenschlags verschärft. (Merkwürdigerweise
nahmen einige Anwesende Anstoss an Webers Behauptung, dass auch jeder
Pfarrer schon spekuliert habe, — sei's auch nur bei seiner Wahl der billigsten

Kaufgelegenheiten.) Eine Ueberwindung der Wirtschaftskrisen erwartet
Dr. Weber nur von einer neuen Wirtschaftsordnung, die die freie private
Verfügungsgewalt über den Kapitalbesitz aufheben und durch gemeinwirtschaftliche

Regulierung der Kapitalverwendung die Wirtschaft planmässig
leiten wird, so dass die Wirtschaft wieder ein Mittel zur Bedarfsdeckung der
Menschen werden soll. Das aber ist das Wesen und der Sinn der sozialistischen

Wirtschaftsordnung.
Scheinbar lag dieser letzte Verhandlungsgegenstand weitab von den

andern. Trat uns aber nicht gerade in dieser konkreten Not das Wesen dieser
Welt besonders deutlich vor Augen? Sogar Nationalrat Sulzer, der sich doch
auf den Boden der bestehenden Wirtschaftsordnung stellte, sprach von einer
Krankheit Unserer Gesellschaft, und Dr. Weber zeichnete mit seinen
Konjunktur-Tabellen eigentliche Fieberkurven an die Wand, — da wurde uns offenbar,

dass es sich beim Problem der Arbeitslosigkeit keineswegs nur um ein

376



wirtschaftliches Spezialproblem handelt, das durch irgendwelche wirtschaftliche
Massnahmen oder technische Neuerungen gelöst werden könnte, sondern

um ein eigentliches Weltproblem, das herausgewachsen ist aus einer tiefen
Verderbnis dieser Welt, aus jenem Abfall von der ursprünglichen Gottesordnung,

von dem die Bibel redet. Ja, die Schöpfung Gottes ist durch diese
Wirtschaftsordnung, die notwendig ihre Krisen erzeugt und Millionen Menschen
arbeits- und brotlos macht, die sogar den Segen in Fluch und die Ueberernten
in Hungersnöte verwandelt und die Geburt eines neuen Menschenkindes als
Last und Sorge empfinden lässt, in Frage gestellt. Können und dürfen wir
uns aber mit dieser Weltordnung abfinden? Etwa mittels jener frommen
Redensarten von der göttlichen Weltregierung und Gottes unerforschlichen
Ratschlüssen? Wir könnten es, wenn wir nicht inmitten dieser Welt Gottes

Wort vernommen hätten, jenes Wort, das ein eindringlicher Hinweis ist
auf jene andere Welt, die Gott ursprünglich geschaffen hat, um die die Propheten

mit ihrer Forderung und Verheissung gerungen haben, und die uns in
Jesus Christus als neue Wirklichkeit herrlich entgegentritt. Mit dem Glauben
an diese uns in Gottes Wort gegebene Welt stellen wir uns in unsere Welt des
Abfalls, des Fluchs und der Not hinein, in der Zuversicht, dass dieser Glaube,
wenn er echt und lebendig ist, sich auch heute noch als den Sieg, der diese
Welt überwindet, erweisen muss. Der Konferenz in Bad Lauterbach aber sind
wir dankbar, dass sie uns jenes Wort Gottes, aus dem solcher Glaube fliesst,
klar und lebendig vor Augen stellte und uns jene Weltwirklichkeit, an der es
sich bezeugen muss, in neuem Ernste erkennen Hess. R. Lejeune.

Die Mütterwoche in Bendeli (Toggenburg).1)

„So viel Schönes hat mir mein ganzes bisheriges Leben nicht gebracht,
wie diese eine Bendeliwoche," sagte mir eine Mutter, als wir uns verabschiedeten

voneinander. „Jetzt werd ich mein Bürdelein wieder leichter tragen,"
fügte sie mit Tränen in den Augen hinzu.

Wir waren unser 22 Mütter — ganz verschiedener Art —, die einen mit
leichtern, etliche mit schweren Bürden, frohe und müde Gesichter. Wir alle
spüren einen grossen Dank in uns, denn wir haben es empfunden: Ueber
unserer diesjährigen, der dritten Mütterwoche, waltete ein grosser Segen. Sie
hat in manch gedrücktes, freudearmes Herz wieder Mut und Hoffnung getragen.

Unser Bendeli hat vor allem ein Band von Liebe, von gegenseitigem
Vertrauen, von wahrem schwesterlichen Sinn geflochten. Es hat in uns den
Glauben gestärkt, dass alle diese guten Kräfte einst die ganze Welt gewinnen
müssen und auch gewinnen werden.

Dazu hat Frau Dr. Tschulok sehr viel beigetragen. Sie lehrte uns
das Leben Vera Figners, einer russischen Revolutionärin, kennen.
Gewaltig wirkte auf uns ihr unerschütterlicher Opfersinn für ihre durch das
brutale Zarentum geknechteten Mitmenschen, ihre unverbrüchliche Treue und
ihr Glaube an ihre Sache — den auch die zweiundzwanzigjährige Gefangenschaft

in der Schlüsselburg nicht zu beugen vermochte. „O, dass doch bald
dein Feuer brennte..." sangen wir, nachdem uns Frau Dr. Tschulok zum letzten

Mal erzählt hatte. Wir haben viel gesungen, aber uns ist kein anderes
Lied wie dieses so zum Ausdruck unseres innersten Bitteas geworden.

Und dieses einigende Feuerlein hat auch in uns geflackert die ganze
Woche hindurch: auf unsern frohen Spaziergängen an buschigem Buchenlaub
und dunklen Tannen, an bunten Sonnenrainlein und saftigen Weiden vorbei
— in der heimeligen Stube, wenn wir, aufmerksamer als landläufige Schüler,
begierig aufnahmen, was uns unser prächtiges Lehrmeisterlein, Schwester
Mathilde, über Krankenpflege erzählte — am langen,
blumengeschmückten Tisch, wo liebe Hände uns ohne unsere Hilfe die Mahlzeit zube-

1) Für die letzte Nummer aus Versehen leider weggefallen. D. Red.

377



reitet hatten. Und dieses Feuerlein wurde genährt, wenn Frau Ragaz ein
Gedicht vorlas, das irgendwie tief und klar ausdrückte, was wir unvollkommen

fühlten, oder wenn wir an der Auffahrt mit vielen Frauen der Umgegend
darüber nachdachten, wie Mann und Frau sich gegenseitig helfen
können als zwei wahre Freunde.1)

Ein richtiges, grosses Feuer hat uns die Mädchenschar, die gleichzeitig
zur Erholung im Bendeli weilte, am letzten Abend oben am Wiesenhang
angezündet. Da wurden uns sein mächtig Lodern, seine sprühenden Funken zum
Sinnbild für unser Wollen. Und jetzt leuchtet es weiter in einem jeden von
uns, die wir wieder an unserer Arbeit stehen.

Und du, Mutter, die du nicht unter uns warst, willst du nicht auch das
nächste Jahr mitkommen? Vielleicht kannst du noch ein anderes bedrängtes
Mütterlein mitbringen. Wir freuen uns auf euch. Martha Früh.

(Frau Ragaz, Gartenhofstrasse 7, Zürich 4, gibt gerne nähere Angaben
über die jedes Frühjahr stattfindende Mütterwoche.)

Arbeit und Bildung.
Sommer 1927.

Unser „Sommersemester" ist mehr in der Stille verlaufen. Wir haben
von einem Zentralkurs abgesehen, weil wir im Winter zwei solche, und zwar
sehr belebte, gehabt hatten. Aber das „Semester" ist deswegen nicht weniger
wertvoll gewesen. Frau Dr. Meli verstand es, auf ausgezeichnet lebendige
und tiefe Art in Tolstoi und Dostojewsky und damit in den russischen

Geist einzuführen. Nicht weniger trefflich war Herr Dr. Kauffungens
Einführung in das Leben und Walten der Natur. Es war das, was

wir in „Arbeit und Bildung" besonders erstreben: eine Anleitung, an die
lebendige Natur selbst, ihren Reichtum und ihr Geheimnis heranzukommen.
Eine Wanderung durch das Reich der Natur, vom Stein bis zum Menschen,
bot dafür den Leitfaden. Die Wissenschaft war Dienerin des Lebens, nicht
Herrin. Herr Dr. H i 1 f i k e r s Gegenstand war das Familienrecht,
soweit es von jedermann gekannt werden sollte. Er verstand, den Kursteilnehmern

mit grosser Klarheit und Wärme diese Fragen nahe zu bringen.
Während diese Kurse sich einer regen und zahlreichen Teilnahme erfreuten,

vermochte der speziell für Frauen berechnete über „Drei berühmte
Frauen" (Cathanna von Siena, Elisabeth von Thüringen und Elisabeth Fry)
nicht die gewünschte Anziehungskraft auszuüben, woran weder der Stoff,
noch die Leiterin (Frau C1. Ragaz), sondern zum Teil die äusseren Umstände,
zum Teil die geistige und soziale Lage der in Betracht kommenden Frauenkreise

die Schuld trägt. Desto gelungener war die „Mütterwoche im
Bendel i", für die auf den besonderen Bericht verwiesen sei. Die Musik-
a b e n d e von Frl. W i d m e r hatten hauptsächlich Bach und Beethoven
zum Inhalt, boten wieder viel des Schönen und Grossen und wiesen einen
eher steigenden Besuch auf, während die Singabende sich erst noch ihr Land
erobern müssen. Die Johannesbriefe wussten wieder viele anzuziehen
und entfalteten die Fülle und Gewalt ihres Inhalts von Abend zu Abend mehr.
Ein „Kreuz" bedeuten gerade für diese Abende die Aussprachen, die selten
das sind, was sie- sein sollten und könnten. Die Monatsabende über
Amerika, Russland und England, Paneuropa und die Genfer Wirtschaftskonferenz

gelangen recht gut, besonders der über Amerika, an dem ein Amerikaner
selbst, Roger Baldwin, über die geistige und soziale Lage in den
Vereinigten Staaten unter den uns besonders interessierenden Gesichtspunkten
berichtete. Eine Schlussfeier endlich, die auf der Baldern abzuhalten das

1) Den, wie die Teilnehmerinnen bezeugen, vortrefflichen Vortrag darüber
hielt Sekundarlehrer Georg Früh in Wila. D. Red.

378



gaben höchstens von einigen falschen oder sinnlosen Bibelzitaten und andern
schädlichen Anhängseln reinigen; im übrigen ist das Werk so jung wie vor
dreissig Jahren.

Seltsam, nun hat auch Hilty doch noch vom Ausland entdeckt werden
müssen. Schon vor Münch hat der damals noch sehr kritische Theodor
Hacker begeistert sein Lob verkündigt. Nun wird er zweifellos auch bei
uns wieder mehr zu Ehren kommen. Der dies schreibt, freut sich, dass er
nicht erst zu Hilty bekehrt werden muss, ist aber doch dankbar für den
neuen Anstoss zur Schätzung dieses noch zur Hälfte verkannten Mannes.
Auch mir hat diese Sammlung aufs neue gezeigt, was wir an ihm hatten,
oder hätten haben können. Diese kurze Besprechung ist ein kleines Zeichen
meiner Dankbarkeit. Sie hätte, wenn die Zeit es erlaubte, leicht lang werden
können. Denn ich habe Hilty's Schriften genau kennen gelernt und die
Begegnung mit diesem Manne hat in meinem Leben viel bedeutet. Er war einer
meiner Lehrer und Aufwecker und auch einer meiner Tröster. In mancher
dunklen Stunde hat er mir Licht gebracht. Er kann das auch Andern tun,
und nötig haben es ja Viele! L. R.

2. Eine Schwedin.
Der Eremit und andere Erzählungen, von Ebba Pauli (aus dem

Schwedischen übersetzt von M. L. Moll), ist ein Büchlein, dessen Erscheinen bei der
Neu-Sonnefelder Jugend, Sonnefeld bei Coburg, man mit Freuden bekannt
geben darf (Preis: each. M. 2.50, halbl. M. 3.—, ganzi. M. 4.—). Wenn
Siegmund Schultze Berlin, der das Geleitwort geschrieben hat, in demselben
sagt, dass diese Erzählungen, die von einer Mitarbeiterin des Versöhnungsbundes,

Marie Luise Moll, ins Deutsche übertragen sind, „auf eine feine,
stille Weise die Menschen in die Tiefe ernster, persönlicher, demütiger
Arbeit für das Herrschen Gottes unter den Menschen hineinführen können",
so ist damit sicher nicht zu viel gesagt. Gerade das „Feine, Stille" macht
den „Eremiten" zu einem „Prediger" dem jeder gerne lauscht — und nicht
bloss lauscht, dessen untheologischen Worten er einfach folgen muss;
sei es die Frau, der er zeigt, dass es doch „Gebetserhörung" gibt, sei es
der Priester, den er zu dem Ausruf bewegt: „So sollte mein Leben sein!"
oder die andere Frau, der er den Weg zum „Gutwerden" zeigt: „Tu, was
Du zutiefst willst!" — „Das was ich zutiefst will?" — „Ja, das was Du
willst vor Gottes Angesicht!" — Dies nur ein paar kurze Blicke in den
Reichtum des Büchleins, das Vielen Offenbarung des Göttlichen, „Wort
Gottes" werden und sein kann. Gerade dass es ohne „Theologie" das Tiefste
so schlicht sagt und doch so „neu" — wie es einmal in demselben heisst:
„Du antwortest seltsam, aber Du hilfst!" — das ist sein Vorzug.

Wenn die Neu-Sonnefelder Jugend uns noch mehr solche
feine und reine Kost schenkt — und sie wird es, weil sie es will! — dann
Heil ihr oder uns! Denn dann hilft sie uns dazu, Menschen zu werden wie
„Der Wanderer" oder „Schwester Trude" oder gar wie der „Eremit" selbst.

Gottfried Rieger.

Berichtigung. (Für die letzte Nummer leider verspätet.) In dem Bericht
über den Kurs in Lauterbach, der im letzten Heft der „Neuen Wege" enthalten

war, hat sich ein kleiner Irrtum eingeschlichen. In meinem Referat über
die Wirtschaftskrisen habe ich den Arbeitslohnverlust durch Arbeitslosigkeit

in der Schweiz für die Jahre 1921/24 (nicht für 1924 allein) mit
680 Millionen Franken eingeschätzt, also im Durchschnitt für ein Jahr auf
170 Millionen; das ist immerhin noch 85mal so viel wie der durch Streiks
im Jahre 1924 verursachte Verlust an Arbeitslöhnen. Max Webe».

494


	Berichte : der Kurs der schweizerischen Predigergesellschaft in Bad Lauterbach ; Die Mütterwoche in Bendeli (Toggenburg)
	Anhang

