
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Die Verkündigung der sozialen Botschaft

Autor: Dieterle, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ferin eingreifen können, so wie es die englische Kirche letzthin getan
hat und vielleicht sogar besser!

Wir sehen, verehrte Herren, dass auch auf dieser Linie die soziale
Bewegung über sich hinausweist, auf eine Erneuerung der tiefsten
Wahrheit des Evangeliums. Zu diesem Ziele scheint mir die
Bewegung der Welt, wie die der Christenheit zu drängen. Ein neues
Hervorbrechen der Welt Gottes mit ihrer Wahrheit, das scheint
mir die Verheissung und der Drang zu sein, der in all dieser Not
und Gärung waltet. Das soziale Problem zielt auf eine völlige
Metanoia, Umkehr, Bekehrung der Christenheit. Die ganze
heidnische und schlimmer als heidnische
Lebensauffassung und Lebensstimmung muss eine
Umkehr e r 1 e b en, eine Umkehr in der Richtung von
Bergpredigt und Kreuz; die ganze sittliche Wahrheit eines lebendigen
Christentums, seine ganze Beurteilung der Welt muss gewaltig
durchbrechen. Das ist sozusagen die andere Hälfte der „Reformation",

der wir entgegengehen und auf die das soziale Problem —
worin sein tiefster Sinn besteht — ein Hinweis ist.

Wenn ich dafür einige Stichworte wählen darf, so möchte ich
sagen : Die Armut und die Bruderschaft wollen von
Christus hier wieder in einer Welt erwachen, die dem Mammon
und der Gewalt zu verfallen droht. Mit ihnen geht Hand in Hand
die Dem ut. Mit der Armut, der Bruderschaft und der Demut
aber wird auch eine neue Reinheit kommen. Die Gerechtigkeit
Gottes will ja in die Welt einbrechen und von ihr aus werden Himmel

und Erde neu. Ich möchte als Ausdruck meiner tiefsten Einsicht
und Erfahrung sagen : Die Not Und Hoffnung der Welt
erfüllensich in einer neuen Nachfolge Christi.

In alledem handelt es sich um Dinge, die an uns liegen, aber um
noch grössere, die nicht an uns liegen, die wir nicht machen
können, um die wir aber bitten sollen. Es ist aber wichtig, sehr
wichtig, dass wir bitten und dass wir wissen, um was wir bitten
sollen. So geht das religiös-soziale Problem, geht auch die religiössoziale

Bewegung über in die Bitte um den heiligen Geist!
L. Rag az.

Die Verkündigung der sozialen Botschaft.
i.

Es ist nicht in unser Belieben gestellt, ob und wie wir die soziale
Botschaft des Evangeliums verkündigen. Als Prediger der evange-
lisch-reformierten Kirche sind wir zu dieser Verkündigung
verpflichtet. Wir haben bei unserer Erörterung von dieser
Verpflichtung auszugehen. Sie kommt von dort her, wo das Evange-

355



lium Jesu Christi die Menschheit getroffen hat und wo sie ihren
zeugnishaften Niederschlag gefunden hat: vom Neuen Testament.
Von dort her ist der Auftrag an die Kirche ergangen, der Welt das
zu verkündigen, was als die Frohbotschaft offenbar geworden ist
durch Jesus Christus. Nur infolge dieses Auftrages ist die Kirche
entstanden. Wir sind die Prediger dieser Kirche und darum stehen
wir ganz besonders unter dieser Verpflichtung. Es ist zunächst gar
nicht zu untersuchen, wie wir zu diesem Amte in der Kirche
gekommen sind. Es genügt, von der Tatsache auszugehen, dass wir
nun einmal dieses Amt haben und folglich auch auftragsgemäss
es auszurichten verpflichtet sind. Als Prediger dieser Kirche sind
wir nicht einfach frei, zu tun, was uns beliebt. Wir sind also nicht
Leute, die auf eigene Faust den Gemeinden irgendwelche „Vorträge
über Lebensfragen" halten, etwa wie Berliner Schriftsteller und
Lebenskünstler unsere Städte von Zeit zu Zeit absuchen und sich da
und dort Zirkel von Verehrern und Verehrerinnen sammeln. Wir
sind auch nicht Forscher in dem Sinne, dass wir das Ganze des
Lebens oder einzelne Lebensgebiete durchsuchen, um daraus dann
die besten und nützlichsten Lehren für die Lebensführung zu
gewinnen, um immer wieder Neues zu entdecken und Altes geistvoll
und überraschend zu verknüpfen. Auch sind wir nicht sogenannte
religiöse Produzenten, die die religiösen Bedürfnisse der
Konsumenten auf mehr oder weniger einwandfreie Art befriedigen möchten

und deshalb auf allerhand unterhaltsame und geistreiche
Einfälle kommen, angeregt durch die haufenweise zu Tage geförderten
Ergebnisse der Wissenschaft, der Kunst und der Literatur. Wir sind
auch keine Vereinspräsidenten, die die Interessen der Vereine, will
sagen der Gemeinden zu wahren haben und dafür sorgen müssen,
dass vor allem die ganze Organisation „möge wachsen, blühen und
gedeihen". Wir sind nichts anderes als Beauftragte, die nicht
eigene oder fremde Fündlein vorzubringen haben, sondern denen
die Botschaft zur Ausrichtung übergeben ist, wie sie uns im Neuen
Testament verkündigt ist.

Diese Behaftung auf das Ausrichten der neutestamentlichen
Botschaft scheint wohl manchen eine Verengung unserer Verkündigung
zu sein, ein Ablehnen aller sonstigen menschlichen Erkenntnisse.
Diesem Einwand gegenüber ist nur zu fragen: wie steht es dann,
wenn wir den Boden des uns gegebenen Auftrages verlassen, wenn
wir noch etwas Anderes sein wollen als die Botschafter eines Herrn,
dem wir einfach Gehorsam schuldig sind? Dann gibt es für unsere
Verkündigung überhaupt kein Mass mehr. Oder vielmehr, dann ist
derMensch dasMass mit seinen Einfällen und ist das Wesen
der Verkündigung in sein Belieben gestellt. Und doch wird gerade
im Evangelium Jesu, das uns zeigt, wie Gott mit dem Menschen
handelt, immer die Entscheidung gestellt, ob wir eigentlich Gott als

356



Herrn anerkennen oder ob wir nach eigenem Belieben unser Leben
einrichten wollen. Denn wenn wir nach eigener Ueberlegung, auf
eigene Faust, gemäss unserer praktischen Vernunft oder den Ergebnissen

der Wissenschaft unsere Verkündigung gestalten und die
Botschaft verändern, dann sind es tatsächlich wir selber, die das letzte
Wort haben. Dann ist Gott als Herr abgesetzt und es ist
ausgeschlossen, dass wir in seinem Namen die Kanzel besteigen und zur
Gemeinde reden. Ist der Mensch massgebend, dann ist der Willkür

Tür und Tor geöffnet. Woher nehmen wir dann den Mut, mit
unsern Meinungen vor die Leute zu treten Dann hören wir in der
Tat auf, eine Kirche zu sein. Dann ist unsere Verkündigung der
Tummelplatz von tausend massgeblichen und unmassgeblichen
Ratschlägen und Meinungen, von sogenannten Fündlein. Damit soll
natürlich nicht geleugnet werden, dass es nicht auch ganz wertvolle
Fündlein und sehr einleuchtende Menschenmeinungen gibt. Auch
das soll nicht geleugnet werden, dass in manchen menschlichen
Errungenschaften der Wille Gottes zum Ausdruck kommen kann. Aber
den höchsten Sinn des Willens Gottes erraten und erforschen
wir nie durch unsere Einsichten und Schlussfolgerungen. Der wird
uns erst offenbar im Evangelium Jesu Christi, wie es uns im Neuen
Testament verkündigt wird. Auf diesem Boden allein kann die
evangelische Kirche fussen. Darin liegt ihr Existenzrecht. Und es
hat sich doch deutlich genug gezeigt, dass gerade auf dieser B e-.
schränkung auf das biblische Wort die Kraft und
die Sicherheit der reformatorischen Kirche beruhte, mit der sie es.

wagen durfte, einer jahrhundertlangen Entwicklung, einer überall
und allgemein festsitzenden und anerkannten sogenannten „katholischen"

Kirche entgegenzutreten. -Es ist nicht genug zu ermessen,
welches Gewicht das Bibelbuch in der Hand der Reformatoren
gehabt hat. „Es steht geschrieben!" Das ist in der Tat
durchschlagend. Man kann noch so viel sagen gegen die sogenannte
„Buch-Religion" und gegen den „papierenen Papst". Jedenfalls
lässt sich dann noch viel mehr sagen gegen die Willkür des
„allgemeinen Gutfindens" und gegen die uferlose Verwirrung, die dort
entsteht, wo man den Menschen zum Mass aller Dinge werden
lässt. Schon dass man in der alten Kirche der sogenannten Tradition

neben der Bibel Raum und Recht eingeräumt hat, ist schuld
gewesen an verhängnisvollen Beeinträchtigungen und Verkehrungen
des Evangeliums. Ich glaube wirklich, dass wir ohne die Grundlage

der biblischen Verkündigung mit unserer Verkündigung auf
ganz brüchigem Boden stehen, weil wir dann auf das angewiesen
sind, was der gescheite Spötter Spitteler den „Vogel auf der
allgemeinen Stange" genannt hat, den Popanz der menschlichen
Durchschnittsmeinung.

Auf eine solche Durchschnittsmeinung käme unsere Verkündi-

357



gung heraus, wenn wir sie nicht von der Bibel her hätten. Und
dann würde sie gerade unserer gegenwärtigen Not in keiner Weise
genügen. Denn unsere Zeit ist weithin davon überzeugt, dass uns
die „Fündlein" und sogar die grossen Errungenschaften der Neuzeit

im entscheidenden Moment im Stiche lassen und uns nicht
weiterhelfen. Es ist doch ein merkwürdiges Verlangen nach Autorität

unter uns erwacht, das gelegentlich der katholischen Kirche zu
Gute kommt. Was ist das Anderes als das Eingeständnis, dass w i r
Menschen uns selbst in der eigentlichen Lebensfrage

nicht massgebend sein können! Und es hat
doch auch nicht verborgen bleiben können, dass unsere Kirche in
dem Masse ihren Einfluss auf die Welt verloren hat, als sie sich von
ihrem eigenen und eigentlichen Auftrag abdrängen Hess und sich
in einer liebedienerischen Anpassungswilligkeit nach dem „Vogel
auf der allgemeinen Stange" richtete. Wir sind entwurzelt und den
wahrlich nicht leicht zu nehmenden Zeitströmungen rückgratlos
ausgeliefert, wenn wir für unsere Verkündigung einen andern Masstab
gelten lassen wollten als den der biblischen Verkündigung.

Auch für das W i e unserer heutigen Verkündigung halte ich die
biblische Verkündigung für massgebend. Schon aus dem Grunde,
weil sich nicht einfach Form und Inhalt des Evangeliums von einander

trennen lassen. Das zeigt sich bis hinaus zum sprachlichen
Ausdruck. So oft der Versuch gemacht wurde, und so gut er auch
gemeint war, den Inhalt des Evangeliums nicht mehr mit den
gewohnten Ausdrücken wiederzugeben, sondern in eine moderne
Sprache und Begriffswelt zu kleiden, so ungenügend ist dieser
Versuch immer wieder gewesen. Man kehrt doch immer wieder, wenn
man die Sache erfassen will, zur biblischen Sprache zurück.
Und ebenso wird es immer deutlicher, dass das Evangelium, wie es

uns im Neuen Testament entgegen tritt, keineswegs nur an den antiken

oder asiatischen oder semitischen Menschen gerichtet ist,
sondern an den Menschen überhaupt, an den Menschen, wie er als
solcher, dem Wesen nach, war und bis auf den heutigen Tag geblieben

ist; auch wenn er unterdessen ein europäischer, westlicher,
moderner Mensch geworden ist. Das was das Evangelium will, ist
nicht nur jenem Menschen verständlich, der in Palmenhainen sitzt,
grosse Kamelsherden sein nennt oder als ein Aussätziger auf dem
freien Felde umherirrt, sondern ebenso demjenigen, der in einem
Bureau sitzt oder in einer Mietskaserne wohnt und zwischen
elektrischen Drähten, Transmissionen und Benzinmotoren aufgewachsen

ist.
IL

Ganz besonders dringlich scheint mir diese Forderung, die
Neutestamentliche Verkündigung für die unsrige massgebend sein
zu lassen, wenn von der sozialen Botschaft die Rede ist.

358



Denn es ist doch einfach zuzugeben, dass diese soziale Botschaft in
der Verkündigung unserer Kirche aufs Verhängnisvollste vernachlässigt

wurde und noch wird. Das konnte nur daher kommen, dass
auch bei behaupteter Bibelgläubigkeit das biblische Evangelium für
die eigene Verkündigung nicht in allen Dingen für wegweisend
gehalten wurde. DenndiesozialeBotschaftdesEvan-
geliums istnun einmal inunserer Bibel. Hier in der
Bibel werden den Armen nicht die Leviten gelesen, sondern wird
ihnen die frohe Botschaft verkündigt. Da werden die Bettler und
Krüppel und Landstreicher nicht auf der Strasse gelassen, sondern
an den festlich gedeckten Tisch gesetzt. Da wird der Reiche in
seinem Besitze nicht gehätschelt und geschont, sondern mit der ewigen
Qual bedroht. Da singt schon die zarte gebenedeite Jungfrau Maria:
„Er stösst die Gewaltigen vom Stuhl und erhebet die Niedrigen, die
Hungrigen füllet er mit Gütern und lasset die Reichen leer." Da
wird im Gleichnis vom barmherzigen Samariter unmissverständlich
gezeigt, wem ich der Nächste bin. Da stehen die unzweideutigen
Worte über den Mammon, und wie sein Dienst mit dem Dienste
Gottes unvereinbar sei. Das, was in den Propheten des Alten Bundes
von den Armen und den Reichen steht, will ich nur im Vorbeigehen
erwähnen. Sich an die biblische Verkündigung halten heisst
diese Dinge nicht verschweigen oder dämpfen.
Wenn wir das alles aber irgendwie unter den Tisch fallen lassen und
diese Texte, will sagen diese Botschaft umgehen, dann verstümmeln

wir das Evangelium und verfehlen uns gegen unseren
Auftrag. Es ist eigentlich ein vernichtendes Urteil, wenn von uns
Predigern gesagt werden muss, dass wir es verstanden hätten, um
diese Dinge als um einen heissen Brei herum zugehen, und dass die
Gemeinden hin und her im Lande auch das Ihrige dazu
beigetragen hätten, dass von diesen Pingen nicht allzuviel laut werde.
Nur allzu berechtigt ist die Frage, die man immer wieder hört:
Warum man so selten eine Predigt über das Gespräch Jesu mit dem
reichen Jüngling höre? Und es beleuchtet weithin die Lage, in der
sich unsere Pfarrerschaft und unsere Gemeinden befinden, wenn vor
wenig Jahren ein Kirchenrat einen Pfarrer, der von seiner Gemeinde
wegen einer Bettagspredigt vp^klagt wurde, um den Text seiner Predigt

fragte. Es war ein „Wehe" aus Jesaia 5. „Aber, Herr Pfarrer,
sagte der Kirchenrat, warum nehmen sie auch einen solchen Text,
es hat doch in der Bibel so viele schöne Bettagstexte." Ist das nicht
schlankweg die Aufforderung, in seiner Verkündigung gewisse Seiten
des biblischen Auftrages zu unterschlagen, also das Evangelium zu
verstümmeln? Und diese Aufforderung ergeht gar nicht etwa nur
von einem einzigen Kirchenrate aus. Sie tritt uns immer wieder
aus der Gemeinde entgegen und steht auch in unserem eigenen Herzen

auf. Denn das Soziale, das was Besitz und Eigentum, was Geld

359



und gesellschaftlichen Rang angeht, das ist eine heikle und peinliche
Sache. Damit hat man die Leute bald verletzt, vor den Kopf gestos-
sen und zur Kirche hinausgetrieben. Denn diese Dinge sind allzu
gegenwärtig, allzu aktuell, sie sind nicht antik und asiatisch,
sondern modern und europäisch und erregen alsbald die ganze
Aufmerksamkeit der Zuhörer, der Armen und der Reichen. Da hört
alsbald das beliebte, angenehme und verschwommene andächtige
Hindämmern auf. Man wird zu Entscheidungen gedrängt. Kein
Wunder, dass Gemeinde und Pfarrer sich solche peinliche Aufregungen

möglichst ersparen. Darum wird die soziale Botschaft des
Evangeliums vielfach umgangen. Man getraut sich mit einem
merkwürdigen Mute, dies und das wegzulassen. Woher rührt diese Willkür?

Davon, dass man das Evangelium, wie es uns im Neuen Testament

geboten wird, für uns nicht als verbindlich anerkennt. Etwas
anderes ist offensichtlich für uns massgebend. Wenn man es schön
ausdrücken will : der „Friede" in der Gemeinde. Wenn man es aber
schärfer fassen will, so ist es nichts anderes als die Rücksicht

auf die bestehenden Anschauungen und
Verhältnisse. Diese sind es, offengestanden, die für unsere
kirchliche Verkündigung massgebend sind. S i e sind vielfach
unsere Gebieter, ja die Götzen, die wir ängstlich anbeten, und die
anzutasten uns ein grösseres Wagnis dünkt, als das Evangelium
um seine soziale Botschaft zu bringen. Um dieser bestehenden
Verhältnisse willen, oder um eines anwesenden oder meistens nicht
anwesenden Herrn Fabrikdirektors oder Obersten willen übergehen
wir so oft die klare Sprache der sozialen Botschaft, oder sind wir
imstande, Worte Jesu, die uns zu einseitig und verletzend erscheinen,
derart zu erklären oder zu frisieren, dass sie das Gegenteil ihres
wahren Sinnes sagen. Wissen wir eigentlich was wir da tun? Oder
wissen wir es wirklich nicht? Sind wir uns wirklich nicht
bewusst, dass wir das Evangelium Jesu Christi einfach nicht
vollständig verkündigen? Oder lässt sich etwa mit einigem Rechte
behaupten, die soziale Botschaft sei in der Bibel auch nicht wichtig
genommen, man könne sie ebensogut auch weglassen? Nein, wo
das Wort Jesu verstanden wurde, da hat es sich sofort in sozialer
Tat ausgewirkt. Das war beim Zachäus der Fall, der die Hälfte
seiner Güter den Armen gibt. Das trifft zu bei der Urgemeinde in
Jerusalem, wo „keiner von seinen Güter sagte, dass sie sein seien,
sondern sie hatten alles gemeinsam, und man gab einem Jeglichen,
was ihm not war". Das zeigte sich in der erstaunlichen Liebestätigkeit

der ersten Jahrhunderte. Und wo das Evangelium aufflammte
und neues Verständnis weckte, wie etwa zur Reformationszeit, oder
wo es in einzelnen Menschen lebendig wurde, da hat es sich immer
bewährt als eine Kraft, die sofort auch die sozialen Uebel in Angriff
nahm. Also: wenn wir das Evangelium verkündi-

360



gen wollen, so dürfen wir die soziale Botschaft
nicht unterschlagen.

III.
Denn die soziale Botschaft ist vom Evangelium Jesu Christi

unzertrennlich. Das gilt für unsere Verkündigung auch nach
einer anderen Seite hin. Es muss nämlich nicht nur denen gegenüber

gesagt werden, die die soziale Botschaft ganz oder teilweise
verschweigen, sondern auch denjenigen gegenüber, die etwas
Besonderes und Eigenes aus ihr machen, um sie als etwas Selbständiges,

losgelöst vom Evangelium, zu betreiben. Das ist ja an und für
sich, als Pendelbewegung nach der andern Seite hin, wohl verständlich.

Denn wenn ich sehe, dass man in unserer kirchlichen Verkündigung

das Soziale unterschlagen will, und doch eingesehen habe, was
für ein Unrecht damit sowohl am Evangelium selber geschieht wie
auch an der Gemeinde, der das vorenthalten wird, so werde ich
mich doch unwillkürlich auf dieses Soziale werfen. Es liegt mir dann
die Versuchung nahe, ein Spezialist in der Verkündigung des
Sozialen zu werden. Das Soziale wird mir jederzeit und überall
zum Ausgangspunkt. Ich sehe unwillkürlich in Jesus nichts anderes
mehr als den ersten Sozialdemokraten und predige mit Nachdruck
und fast ausschliesslich über Texte wie den vom reichen Jüngling.
Es ist in der Tat die Gefahr vorhanden, aus der sozialen Botschaft
eine Spezialität zu machen. Es kann sich hier leicht der Vorgang
ereignen, den wir bei der Sektenbildung beobachten. Die Sekten
sind doch meistens auf die Weise entstanden, dass irgend eine Wahrheit

des Evangeliums, die von der Kirche vernachlässigt worden
war, von ihren Entdeckern und Befürwortern derart in den Mittelpunkt

gestellt wurde, dass sie ein besonderes System darum herum
bauten, etwa um die Erwachsenentaufe, oder um den Sabbat, oder
um die nahe Wiederkunft Christi. So etwas Aehnliches kann bei der
sozialen Botschaft deswegen auch leicht geschehen, weil die soziale
Frage und Not geradezu nach einer solchen Verkündigung schreit.
Wie nahe liegt da die Versuchung, das Soziale vom Evangelium
loszulösen und wie ein fertiges Heilmittel anzubieten! Dann wird der
Sozialismus im Sinne eines selbständigen und eigengesetzlichen
,,'ismus" entstehen, der eigenes Gewicht hat und als eine eigene
Grösse gehandhabt werden will. Es kann dann leicht die Verschiebung

eintreten, dass wir nicht mehr die soziale Botschaft d e s

Evangeliums vor uns haben, sondern ein mit allerlei guten
und einleuchtenden oder auch zweifelhaften Begründungen versehenes

wirtschaftliches und politisches Programm. Allerdings wenn ich
das sage, so habe ich die Ueberzeugung, dass die Gefahr einer
solchen Loslösung des Sozialen vom Evangelium bei den Theologen
nicht so stark ist wie etwa bei den Laien, die es lieben, die soge-

361



nannten sozialen Pfarrer für sich in Beschlag zu nehmen, ihnen
dann aber nur das Soziale abnehmen, während sie an der evangelischen

Begründung hartnäckig vorbeihören. Auch dieser Gefahr
gegenüber gibt es nichts Besseres als wiederum auf die neutesta-
mentliche Verkündigung hinzuweisen, in der alles Soziale streng
verwurzelt ist in der einen, alles umfassenden Tatsache vom
Ernst und der Güte Gottes.

Denn wenn die soziale Forderung von dieser Grundtatsache
irgendwie entfernt wird und nur als eine rein innerweltliche
Angelegenheit begründet und vertreten wird, dann kühlt sie sich in dieser

menschlichen Atmosphäre merkwürdig rasch ab. Es geht ihr
dann wie so vielen Bewegungen, die in der menschlichen Gesellschaft

aufgestossen sind, aber alle irgendwo stecken geblieben sind,
weil ihnen der Atem ausging. Denn die soziale Botschaft entspricht
eben nicht einfach den menschlichen Instinkten oder den naturhaften
Trieben, wenn es auch manchmal auf weite Strecken so erscheint.
Sie ist vielmehr eine Forderung, die dem Menschen entgegen
tritt und gegen seine Triebe und seinen Willen durchgesetzt werden

muss. Von sich aus ist der Mensch nur so lange sozial, als er
einen Vorteil davon hat. Aus diesem Grunde erleben wir immer
wieder Enttäuschungen, und zwar nicht etwa nur bei den
sozialistischen Wählermassen, die im entscheidenden Augenblick die Punkte
ihres eigenen Programmes im Stiche lassen können : man vergleiche
etwa die Abstimmung über das Frauenstimmrecht in Basel und an-
derorts. Wer von uns weiss sich in diesem Punkte sattelfest? Denn
warum soll ich eigentlich den Andern neben mir gelten lassen, wenn
es meinem Interesse zuwiderläuft? Solcher natürlicher Einrede
gegenüber müssen wir einfach verstummen, wenn es nicht eine über-
weltlich e Autorität gibt, unter deren Forderungen ich mich
einfach zu beugen habe. Ohne diese göttliche Autorität, in deren
Macht wir uns fühlen und von deren Güte wir abhängen, steht die
soziale Botschaft in der Luft und erscheint als etwas willkürliches.
Sie hat, losgelöst vom Evangelium Jesu, keine Lebens- und
Durchschlagskraft. t

IV.

Darum haben wir zu unserm Ceterum censeo zurückzukehren :

wir müssen das ganze Evangelium verkündigen, wie es uns
in Christo entgegentritt. Bei ihm ist das Soziale vollständig
enthalten und kommt in keiner Weise zu kurz, und bei ihm steht es

gerade am rechtenOrt. Wir haben an diesem ganzen
Evangelium nichts zurechtzurücken oder umzustellen. Wir haben da so
wenig etwas abzudämpfen wie überzubetonen. Wir brauchen nichts
davon und nichts dazu zutun. Es kann sich nur darum handeln,
das eigentliche Evangelium Jesu recht zu verstehen, dann breitet es

362



sich schon aus nach allen Seiten, auch nach der sozialen Seite unseres
Lebens. Es sagt dann vonsichaus, aus seinem innersten Wesen
heraus, das, was es zu unseren Verhältnissen, zu unseren Zeitströmungen

zu sagen hat. Nicht wir haben das Evangelium irgendwie
und irgendwo anzupassen, aus Angst, es könnten unsere heutigen
Nöte und Anliegen zu kurz kommen. Wir haben nur auf es zu
hören und vernehmen dann, wie sehr es gerade zu uns spricht und
vor allem, dass es nicht nur dieses oder jenes zu sagen hat, sondern
das Entscheidende. Bei gehorsamer Einstellung auf die
biblische Botschaft wird uns immer klarer, wie folgerichtig und
unerbittlich hier die soziale Forderung ertönt, in die Zeitströmungen

hinein und über sie hinaus. Man muss sich nur immer wieder
wundern, wie es Zeiten gegeben hat, in denen das überhört und
missachtet werden konnte. Und ebenso wundert man sich, dass es
Leute gibt, die meinen, das Soziale an der Botschaft Jesu gelte nur
für bestimmte Verhältnisse oder besondere Gemeinden. Etwa die
soziale Botschaft gehöre nicht auf das Land und zu den Bauern, in
den Arbeitervorstädten und Industriegemeinden könne man sie sich
schliesslich gefallen lassen. Wobei dann leicht die Auffassung Platz
greift, die Einen hätten ganz speziell die soziale Botschaft zu
verkündigen, dafür seien die Andern davon dispensiert. Es darf nie
zu einer verhängnisvollen Arbeitsteilung kommen, etwa in der Weise,
dass zum Beispiel in Aussersihl Professor Ragaz nur für das Soziale,
an der Universität aber Professor Brunner nur für den Glauben
wirke. Mir scheint gerade diese Auffassung in den Gemeinden viel
Verwirrung anzurichten. Sie entwertet das eigentliche Evangelium.
Sie zerlegt es in verschiedene Departemente, in das Departement für
Soziales und in das Departement des Innern. Natürlich ist das
Evangelium für alle Gebiete des Lebens da, aber für alle ungeteilt

und ganz. Es darf nie zu einer Partei- oder Standessache
werden. Eben das darf nie geschehen, dass die soziale Botschaft
zum Anhang des Evangeliums wird, der von den Einen gebraucht
und von den Andern beiseite gelassen wird, etwa wie es mit den
Anhängen zu den Kirchengesangbüchern geschieht, die am einen
Ort gerne und am andern gar nicht benützt werden. Ich sehe zum
Beispiel die Bedeutung der Tatsache, dass die schweizerische
Predigergesellschaft eine soziale Studienkommission geschaffen hat,
nicht etwa darin, dass diese Kommission nun soziale Spezialisten
oder spezielle Sozialisten zu erziehen habe, sondern darin, dass sie
allen Amtsbrüdern behilflich sei einzusehen, wie das Evangelium
Jesu Christi nicht neben andern Seiten auch noch eine soziale habe,
sondern wie die soziale Botschaft ursprünglich, wesenhaft

und unlöslich mit dem Evangelium verbunden ist und
auf keiner einzigen Kanzel verschwiegen werden

darf.
363



V.
Was heisst denn das, dass die soziale Botschaft mit dem

Evangelium wesenhaft verbunden und mit ihm eins ist? Schauen wir
in das Neue Testament. Dort sehen wir doch wohl alle miteinander
das Eine, dass die Menschen v o r G o 11 gerufen werden. Alle
Menschen, sowohl die, welche unmittelbar mit Jesus zu tun haften, als
auch diejenigen, die durch die Apostel zum Glauben an Christus
gekommen sind, sind von dem Einen erfasst und bezwungen, dass
sie es mit Gott dem Schöpfer zu tun haben, der mit ihnen etwas
will. Man könnte es wohl doch so formulieren: Das Wesen
des Evangeliums besteht darin, dass es die Men-
schen vor Gott stellt. Zu ihrem tiefsten Schrecken und
zu ihrer höchsten Freude. Aber was ereignet sich jedesmal, wenn
ein Mensch vor Gott gestellt wird? Er wird zugleich neben
die andern Menschen und vor allem neben seine
bedrängten Mitmenschen gestellt. Das geschieht nicht erst
hintendrein, sondern sogleich. Wir können es sprachlich nicht in
einem Worte ausdrücken, dass der Mensch, sobald er es mit Gott zu
tun bekommt, es mit seinen Mitmenschen zu tun bekommt, aber im
Erlebnis selber ist beides bei einander. Der ganze Ernst
und die ganze Wirklichkeit des Vorganges, vor Gottes Angesicht
gestellt zu sein, offenbart sich erst recht in der Tatsache, dass vor
Gottes Angesicht der Mensch dem Menschen begegnet. Es ist ergreifend,

das an Hand der biblischen Verkündigung durchwegs
feststellen zu können, wie alle Menschen vor Gott auf die gleiche Linie
miteinander gestellt werden. Gerade die Menschen, die doch sonst
auf so verschiedenen Stufen stehen und die mit ihrer Verschiedenheit
des Standes, des Besitzes, der Begabung und der Moral so wichtig
tun. Wenn Gott, der Herr und Vater, verkündigt wird, so fallen die
Unterschiede. Das Hohe wird erniedrigt und das Niedrige wird
erhöht. Heruntergeholt wird alles, was hoch und erhaben
dasteht, und heraufgeholt wird alles, was zerschlagen und
erniedrigt die Augen nicht aufzuheben wagt. Heruntergeholt wird
der Pharisäer von seiner moralischen Höhe, und heraufgeholt wird
der Zöllner aus seiner moralischen Zerknirschung. Der Pharisäer
Simon muss herunter und die Sünderin darf herauf. Die Reichen, die
in den Opferstock viel einlegten, werden erniedrigt, aber die Witwe
mit ihrem Scherflein wird erhöht. Der reiche Mann muss herunter
und der arme Lazarus darf herauf. Die zum Abendmahl geladenen
Ehrengäste verlieren ihre Ehre, aber die Leute von den Hecken und
Zäunen der Landstrasse dürfen herein. Die Weingärtner, die sich
etwas darauf zugute tun, den ganzen Tag gearbeitet zu haben, werden

auf die gleiche Linie gestellt mit denen, die nur eine Stunde
gearbeitet hatten. Ueber das Hohe kommt das Gericht und über
das Niedrige die Gnade. Das ist das Evangelium. Gericht und

364



Gnade kommen aber von dem Einen Gott, der, wie Paulus schreibt,
sich aller erbarmen will. EsisteinmächtigerBogen, der
al 1 e um seh li esst. Es ist ein Liebeswille, der sich auf alle
richtet und alle nebeneinander haben will als seine Kinder. Man
beachte doch auch, was für eine Bedeutung im Evangelium das Wort
„a 11 e" hat. Allem Volk soll Heil widerfahren, alle Völker
sollen gelehrt werden. Alle kommet her! Alle ermangeln des
Ruhmes, den sie vor Gott haben sollten. Aber Er ist für u n s a 11 e
dahingegeben. Er will sich a 11 e r erbarmen. Aber dabei darf auch
nicht verschwiegen werden: dieser Gott, vor den wir alle gestellt
sind, nimmt sich ganz besonders der Erniedrigten und Beleidigten
an. In dieser Beziehung darf man in der Tat von der Einseitigkeit
des Evangeliums reden. Die Liebe gehört d e n A r m e n. Sie werden

selig gepriesen. Die Unterdrückten, die sich nicht selber helfen
können, die Witwen und Waisen, die „Elenden", wie sie schon im
Alten Testament genannt werden, die Fremdlinge, die Zöllner und
Samariter erfreuen sich der ganz besonderen Fürsorge des
Allerhöchsten. Die nach menschlichem Urteil Letzten werden die Ersten
sein. Aber eben gerade in dem Sinne werden sie alle aus ihren Tiefen

herauf- und die Andern von ihren. Höhen herabgeholt, damit sie
alle Eins seien vor Gott, damit die Unterschiede fallen sollen, mit.
denen wir uns wichtig zu machen gewohnt sind. Das ist die r a d i-
kalste Gleichstellung, die vor Gott stattfindet. Da
finden wir uns alle beieinander, gebeugt vor Dem, vor dem wir alle
schuldig sind, erhoben von Dem, der uns alle in Gnaden annimmt.
Diese Botschaft, die uns hier trifit, wo Jesus Christus uns vor Gott
stellt, sie erst verkettet die Menschen zu einem Ganzen. Vor diesem
Lichte, das uns alle gleicherweise befällt und erglühen macht, müssen

alle moralischen und gesellschaftlichen Unterschiede bedeutungslos
werden.

VI.
Und hier glaube ich den Punkt zu sehen, wo dieses eigentliche

Evangelium seine soziale Botschaft an unsere Gegenwart ausrichten
will, und wo wir für unsere Verkündigung die rechte Anweisung
erhalten. Denn wenn wir das verkündigen dürfen und müssen,
dass wir vor dem Herrn der Welt zusammen gehören, und dass
insbesondere die irgendwie Benachteiligten die Ersten sind, auf die
Gott schaut, dann ist ja das nichts anderes als die lang ersehnte
A n t w o r t a u f d i e N o t, die unsere Gegenwart in Atem hält.
Unsere Not ist doch ganz ausgesprochen die soziale Not, das heisst,
sie besteht darin, dass wir Menschen uns gegenseitig nicht finden. Wir
fühlen uns fremd und feindselig gegeneinander. Wir sehen immer nur
die Unterschiede, die uns trennen, die Unterschiede der Geburt, der
Bildung, des Standes, des Besitzes, der Lebensführung, des Volkes
und der Rasse. Wohl versuchen wir immer wieder, Brücken zu

365



einander zu bauen. Wir sehen ein, dass dieses auseinanderfallende
und widerstrebende Leben unser Verderben ist. Wir suchen gerade
gegenwärtig leidenschaftlich nach Gemeinschaft. Wie viel
erhoffen wir doch für das gegenseitige Näherkommen der Menschen
von der räumlichen Annäherung der Völker durch die technisch
immer vollkommener und rascher werdenden Verkehrsmittel. Letzthin

hat ein Lehrer seiner Klasse die Ueberfliegung des Atlantischen
Ozeans durch Lindbergh als eine zweite Kolumbus-Tat bezeichnet
und den Schülern begeistert auseinandergesetzt, wie durch solche
rasche Verbindungen die Menschen sich besser kennen lernen, und
wie dadurch Kriege verunmöglicht würden. Es ist rührend, daraus
zu ersehen, wie auch unsere Gebildeten wissen, dass uns vor allem
Annäherung, Gemeinschaft nottut. Aber es ist ebenso bemühend,
festzustellen, wie wenig man sich in weiten Kreisen bewusst ist,
dass technische Annäherung noch lange keine
Gemeinschaft und weit davon entfernt ist, die Gegensätze
auszugleichen. Auch so manche andere Brücken, die man zu einander
bauen möchte, schaffen keine wirkliche Gemeinschaft. Denken wir
an die Gruppierungen, die sich im wirtschaftlichen, politischen und
religiösen Leben vollziehen, wo der Gesichtspunkt der gemeinsamen

Interessen die Menschen zusammen führt. Aber
gerade sie beseitigen das Uebel nicht, unter dem wir leiden, sondern
sie verschärfen es durch die stramme Festlegung der Grenzen,
Unterschiede und Interessen. Auch wenn wir an die Bemühungen denken,

die Menschen durch Bildung und Aufklärung, also unter
wirklich geistigen Gesichtspunkten zusammen zu bringen und
Gemeinschaft zu schaffen, so sehçn wir keinen wirklichen Erfolg. Es
klafft im entscheidenden Augenblick alles wieder auseinander. Mir
scheint, dass wir in unserer Zeit ganz besonders zu spüren bekommen

haben, dass die Gemeinschaft tatsächlich ein Problem ist, an
dem wir zu Schanden werden trotz aller Organisationen.

Aber ist nun dieser Not gegenüber nicht einzusehen, dass uns
das Evangelium auf den eigentlichen Fehler aufmerksam macht?
Wir stehen nicht vor Gott. Wir sind uns nicht bewusst,
dass er unser Herr ist, dass wir uns vor ihm unbedingt zu beugen
haben und mit unserem ganzen Leben ihm verantwortlich sind. Gott
ist uns höchstens ein Wort oder eine Idee, aber nicht Wirklichkeit,
nicht der Wille, der auf uns und die ganze Welt gerichtet ist. Gott
fehlt uns. Darum sieht jeder auf seinen eigenen Weg. Darum pflegt
jeder seine eigenen Interessen. Darum fallen wir auseinander.
Darum ist die Not eine soziale. Dass wir keine Gemeinschaft
haben und wie zwischen hohen Wänden an einander vorbei leben,
das ist die direkte Folge davon, dass wir nicht vor Gott stehen.
Eine innerweltliche Ueberlegung vermag uns nicht zur Gemeinschaft

zusammen zu zwingen. Das kann nur Der tun, der über uns

366



allen steht und durch sein Gerichts- und Gnadenwort die Scheidewände

niederlegt.
VII.

Darum gibt es keine dringlichere Aufforderung an uns, als die,
dass das Evangelium Jesu Christi, das die Menschen vor Gott stellt,
in seinem ganzen Umfang verkündigt werde. Mit diesem
Evangelium haben wir hineinzutreten in die zerrissene, von ihren
antisozialen Trieben gequälte und genarrte Gesellschaft. Alles was
wir wollen und tun mit unserer Predigt, muss den einen Zweck
haben, uns zusammen mit unseren Zuhörern vor die Majestät und
Güte Gottes zu stellen, die uns in Jesus Christus bezeugt und
beglaubigt sind, und die uns mit unseren Mitmenschen auf Gedeih
und Verderb zusammen stellen. Das Wort von Gottes alleiniger
Herrschaft und von seiner Liebe, die sich an uns auswirken will,
ist in seiner ganzen Bedeutung weiterzugeben. Und zwar unnach-
sichtlich und unerbittlich, als das, was gilt und als das,
woran wir gerichtet oder gerettet werden. Diese
Botschaft ist gerade an den Uebelständen unserer Gesellschaft
deutlich zu machen. Hier, wo der Wille Gottes nicht geschieht,
hier muss er aufgezeigt werden. Denken wir nur einmal an alle die
Formen der Armut und der Ungerechtigkeit, wie sie uns in Stadt
und Land entgegentreten, wie da die Einen verurteilt sind, auf der
untersten Stufe zu leben, ohne Hoffnung je in die Höhe zu kommen,
wie da an ungesunden und doch teuren Orten gewohnt wird, wie
sich da immer wiederholt die Geschichte von dem armen Lazarus

vor der Türe des reichen Mannes, wie die Einen ohnmächtige
Mittel sind, von den Andern zu ihren Zwecken gebraucht, wie
andererseits das Geld in der Hand eines Einzelnen oder einer Gesellschaft

ungeheure Macht verleiht, über Seelen und Leiber der
Mitmenschen zu verfügen und sich nach allen Richtungen breit zu
machen. Denken wir nur einen Augenblick daran, wie verletzend
und aufreizend die Kluft ist zwischen den Gipfeln des Besitzes und
den erschütternden Abgründen der Besitzlosigkeit. Hier die
Möglichkeit, sich mit Geld die Mühsal des Lebens vom Leibe zu halten,
dort die Unmöglichkeit, der Krankheit in der Familie mit den nötigen
Mitteln zu begegnen. Dort Ueberlastung durch Arbeit, ein Leben,
das mit wenig Ruhepausen im Dienste eines Fremden zugebracht
wird, in dessen Vorteil es liegt, die Arbeitskraft möglichst billig zu
besitzen. Hier ein arbeitsloses Einkommen von schwindelnder Höhe
und ein Reichwerden über Nacht. Und weiter: Dort ein Leben,
unbeachtet in einem Winkel, ohne wirkliche Höhepunkte, dort ein
Leben im Licht der Ehre und Hochschätzung. Da ein von Liebe und
Fürsorge und allen guten Geistern behütetes Leben, und dort ein
Mensch, auf den von Jugend auf alle schlimmen Einflüsse losgelassen

waren.

367



Mit diesen Sätzen möchte ich nur andeuten, wie es in Wirklichkeit

bei uns aussieht und in welchen Gegensätzen wir drinstecken.
Zugleich aber muss ich der Befürchtung Ausdruck geben, däss wir
uns im Grossen und Ganzen von diesen furchtbaren Gegensätzen
nicht allzusehr beunruhigen lassen.

Diese Ruhe und Unbekümmertheit muss aber heilsam gestört
werden, wo das eigentliche Evangelium verkündigt wird. Diese
Störung haben wir zu bringen durch das Wort von dem Gericht und
der Gnade, durch das Wort, das unbestechlich herunterholt und
emporzieht. Diese Wirkung hat aber unsere Verkündigung nur in
dem Falle, dass sie nicht als unsere eigene Kundgebung, nicht in unser

persönliches Belieben gestellt erscheint, sondern als die
Botschaft, die wir höhern Ortes erhalten haben. Erst dann lassen sich
die Menschen vor Gott stellen, erschrecken vor der eigenen
Zerfahrenheit und freuen sich an der angebotenen Hilfe. Aber wenn
sie wirklich als Wort Gottes an sie herankommt, dann wirkt
die Verkündigung zugleich aufrüttelnd und erweichend. Aufrüttelnd,

indem sie uns erst recht die Not aufdeckt, in der wir uns
mit unserer Gemeinschaftslosigkeit befinden. Die Tatsachen der
Ungerechtigkeit legen sich uns auf die Seele. Wenn Gott als unser Herr
und Vater Wirklichkeit wird, dann wird uns die soziale Ungerechtigkeit

unerträglich. Unser gutes Gewissen kommt uns dann abhanden.

Alle die beliebten Beschwichtigungen: von dem Weltlauf und
dass es nun einmal immer so gewesen sei, und dass die Meisten an
ihrer Armut selbst schuld seien, und was sonst an billigen Ausreden
auch noch unter uns Pfarrern im Umlauf sind und nie verschwinden
wollen, sie alle verfangen nicht mehr. Andere Erwägungen werden
mächtig: Der Andere steht nicht unter mir und ich nicht über ihm.
Ich selbst bin nicht wert der Güte Gottes. Mein Leben und meine
Mittel stehen mir nicht zu meiner willkürlichen Verfügung. Und so
beginnt etwas zu schmelzen. Wie wenn eine Stichflamme an
das Eisen gehalten wird und das kalte und starre Metall fängt an
zu glühen und zu schmelzen und lässt sich in neue Formen bringen,
so wird in dem von Gott angeredeten Menschen etwas weich werden.

Der Eigentums be griff wird erweicht. Das
gehört unleugbar zur Wirkung des Evangeliums Jesu. Und das ist
der Anfang zur Heilung der sozialen Not. Wo nicht mehr das
eigene Haben oberster und alleiniger Grundsatz ist, da lässt sich
der Mensch endlich herbei. Er wird hilfsbereit. Da werden die
Wände zwischen den Menschen allmählich dünner und durchsichtiger.

Da werden die Vorurteile des Standes und des Blutes absterben.

Und dann wird auch die Erweichung der Verhältnisse
einsetzen, die mit ihrer Starrheit das Bollwerk der ganzen

sozialen Not bedeuten. Ja auch an sie wird die Stichflamme des
Evangeliums gehalten werden. Das kann nur in dem Sinne ver-

368



standen werden, dass Menschen, die von der Botschaft Gottes in
Bewegung gesetzt und von ihren Höhen heruntergeholt worden
sind, ihre Aufgabe darin sehen und ihre ganze Kraft daran setzen,
nach andern und gerechtem Formen des gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Lebens zu suchen. Nicht die Kirche kann das unmittelbar

selbst tun. Was sie zu tun hat, das ist, mit ihrer Verkündigung
die Flamme zu unterhalten, die das ungöttliche Und unsoziale Denken

der Menschen schmilzt. Dann werden die organisatorischen,
technischen, kaufmännischen Kräfte, an denen es unserer Zeit wahrlich

nicht fehlt, nicht mehr auf Unterdrückung und Ausbeutung aus
sein, auf den sogenannten kapitalistischen Gewinn, sondern sie werden

sich darauf richten, jene Gemeinschaft der Menschen zu ermöglichen,

die vor Gottes Angesicht erkannt und befohlen ist. Wir können

uns natürlich nicht an Stelle der Fachleute setzen. Aber
vielleicht bewirkt unsere Verkündigung bei den Fachleuten eine Erschütterung

und Erweichung ihres Fachmännerstolzes, mit dem sie ja
auf fast allen Gebieten und besonders auf dem der Volkswirtschaft
und vor aller Augen so vielfach versagt haben. Und dadurch, dass
auch ihr Fach und ihre Arbeit vor die Verantwortung Gottes gestellt
wird, gewinnen sie gerade jene entscheidenden Impulse, die sie über
ihre fachmännischen Kurzsichtigkeiten und Verlegenheiten
hinauszuführen und ihre fachmännischen Kenntnisse erst fruchtbar zu
machen imstande sind. Nicht direkt umgestaltend wird die Kirche
eingreifen und eine eigene Sozialpolitik treiben können, aber das
kann und muss sie tun: die Menschen vor Gott stellen, dass ihre
Gewissen geweckt werden und sie keine Ruhe mehr haben, als bis
sie der Ungerechtigkeiten Herr geworden sind.

VIII.
Mit dieser Verkündigung haben wir Prediger der Kirche keinen

leichten Auftrag erhalten. Denn gerade die Konzentration auf die
Verkündigung erfordert nicht nur die angespannteste Hingabe an
das Evangelium Jesu selbst und an die Nöte der Gegenwart,
sondern führt in viele Konflikte. Sie müsste aber eine grosse Verheissung

haben, wenn sie von der ganzen Kirche erkannt
und geübt würde. Solange aber noch innerhalb der
kirchlichen Kreise die Meinung vorherrscht, die soziale Botschaft des
Evangeliums auszurichten, sei die beliebige Sache von einigen Pfarrern,

die durch Herkommen oder Temperament auf das soziale
Geleise geraten seien, es sei nur die Liebhaberei oder das Steckenpferd
einiger politischer Heissporne, so lange wird die Gesellschaft nicht
auf sie hören. Es muss deshalb unser Bemühen sein, die Erkenntnis

von der Notwendigkeit unserer Verkündigung der ganzen G e-
m e i n d e ans Herz zu legen. Sie darf wirklich nicht die Spezialität
einiger Weniger bleiben, die man ja leicht als Sonderlinge ablehnen

369



kann. Es ist ja auch eigentlich die Gemeinde als solche, die sich
um die rechte und volle Verkündigung des Evangeliums bemühen
müsste. Sie muss ihrer Aufgabe der Welt gegenüber gerecht werden.

Es kann vielleicht manches, was auf der Stockholmer Konferenz

gesagt worden ist, als ein Zeichen aufgefasst werden, dass die
Christenheit anfängt, ihrer Aufgabe nachzudenken, die ihr mit der
sozialen Botschaft des Evangeliums anvertraut ist. Aber wenn wir
an unsere eigenen kirchlichen Verhältnisse denken, so zeigen uns
doch allerlei Konflikte der letzten Zeit, die zwischen Pfarrern und
Gemeinden ausgebrochen sind, dass unser Kirchenvolk unserer
eigentlichen Aufgabe vielfach nicht nur verständnislos, sondern auch
ablehnend gegenübersteht. Aber was für eine geistige Macht wäre
es, wenn wir Prediger alle mit unsern Gemeinden zusammenstünden,
erfasst und zeugend von dem Evangelium, das die Menschen
nebeneinander stellt als Kinder eines Vaters. Was gäbe das für ein
Aufhorchen bei Denen, die in der Tiefe sind und schon alle Hoffnung
aufgegeben haben! Und was gäbe es ebenfalls für ein Aufhorchen
und Einlenken bei Denen, die auf der Sonnenseite des Lebens stehen
Es würde dieerste Liebe erwachen. Wäre es wirklich
nicht möglich, dass wir uns alle in der Verkündigung der sozialen
Botschaft, also im eigentlichen Evangelium zusammenfänden?

Denn wahrhaftig, es handelt sich doch nicht darum, irgendwelche

theologischen oder politischen Spezialitäten zu treiben. Das
hätte keine Verheissung und brächte uns nie zusammen. Aber darum
handelt es sich, das Evangelium, das uns anvertraut ist, der Welt
anzubieten, die es so nötig hat, und der Not zu begegnen, unter der
unser Volk leidet. Dieser hilfreiche Angriff auf die
Welt — das wollte ich sagen — kann nicht von einem beliebigen
Orte her geschehen, er muss von der Mitte aus, vom
Evangelium selbst her, erfolgen. S. Dieterle.

iiiniiiiiiiiiiiHiii

I O I Berichte | O I
ÜlllllltlllllllllllllHIÜIIIIIIIIIItlltlllllllllNIIllllltllinUIIIIIlUIUIIHIIIIIMIIIHIIlMIIIIIIIIIIHIIIIIIIIIIIIIIMIIMMIIIIIIIIIllllMlMIIIMIIItllllliilllllllllllllllllllllltn'

Der Kurs der schweizerischen Predigergesellschaft
in Bad Lauterbach.

Wir haben im allgemeinen wenig Anlass, die Leser der „Neuen Wege"
in unserer Rundschau über kirchliche Konferenzen zu orientieren, denn was
in der Regel an solchen Konferenzen besprochen und beschlossen wird, hat
wenig zu tun mit jenem Geschehen, auf das wir hier aufmerksam machen
möchten. Der Strom dieses Geschehens fliesst ja gewöhnlich an den Kirchen
vorbei, und wenn er etwa einmal auch die kirchlichen Kreise mittragen
möchte, begegnet er dort meist nur dem Versuche, ihn aufzuhalten oder
abzuleiten, wie etwa die Behandlung der Zivildienst- und Abrüstungsfrage in
verschiedenen Kirchensynoden gezeigt hat.

370


	Die Verkündigung der sozialen Botschaft

