Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Die Verkindigung der sozialen Botschaft
Autor: Dieterle, S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

' :ferm emgrelfen konnen $O wie es d1e enghsche Klrche letzthm getan '
hat und vielleicht sogar besser!
Wir sehen, verehrte Herren, dass auch aut dieser Linie die soziale

. Bewegung iiber sich hmauswelst auf eine Erneuerung der tiefsten -

 Wabhrheit des Evangellums Zudiesem Ziele scheint mir die Be-

~wegung der Welt, wie die der Christenheit zu dringen. Ein neues SN
Hervorbrechen der Welt Gottes mit i hrer Wahrheit, das scheint

mir die Verheissung und der Drang zu sein, der in all dieser Not
und Girung waltet. Das soziale Problem zielt auf eine vollige

" Metanoia, Umkehr, Bekehrung der Christenheit. Die ganze

"heidnische und schlimmer als heidnische Le-

bensauffassung und Lebensstimmung musseine
- Umkehr erleben, eine Umkehr in der Richtung von Berg-
- predigt und Kreuz; d1e ganze sittliche Wahrheit eines lebendigen
Christentums, seine ganze Beurteilung der Welt muss gewaltig
durchbrechen Das ist sozusagen die andere Hilfte der ,,Reforma- |
tion*; der wir entgegengehen und auf die das soziale Problem —
worin sein tiefster Sinn besteht — ein Hinweis ist. |

'Wenn ich dafiir einige Stichworte wahlen darf, so méchte ich

sagen:. Die Armut und die B ruderschaft wollen von
Christus hier wieder in einer Welt erwachen, die dem Mammon
 und der Gewalt zu verfallen droht. Mit ihnen geht Hand in Hand
~ die Demut Mit der Armut, der Bruderschaft und der Demut
aber wird auch eine neue Reinheit kommen. Die Gerechtigkeit
Gottes will ja in die Welt einbrechen und von ihr aus werden Him-
~ mel und Erde neu. Ich mochte als Ausdruck meiner tiefsten Einsicht

- und Erfahrung sagen: Die Not und Holfinung der Welt
erfiillensichineinerneuenNachiolgeChristi.

" In alledem handelt es sich um Dinge, die an uns liegen, aber um .

‘noch grossere, die nicht an uns liegen, die wir nicht machen

- konnen, um die wir aber bitten sollen. Es ist aber wxchtlg, sehr

w1cht1g, dass wir bitten und dass wir wissen, um was wir bitten
sollen. So geht das rehglos-sozxale Problem, geht auch die religids-
3021a1e Bewegung uber in die Bltte um den hexhgen Geist!

: . ~ L. Ragaz.

| Die Ve'rkiindigung der ksozialen B_otSChaft. |
e . I ' ;
Es ist nicht in unser Beheben gestellt, ob und wie wir die s021a1e N

Botschaft des Evangeliums verkiindigen. Als Prediger der evange-
lisch-reformierten Kirche sind wir zu dieser Verkiindigung ver-

~ pflichtet. Wir haben bei unserer Erorterung von dieser Ver-

, .-pfllchtung auszugehen .Sie kommt von dort her ‘WO das Evange-

355



lium Jesu Christi die Menschheit getroffen hat und wo sie ihren
zeugnishaften Niederschlag gefunden hat: vom Neuen Testament.
Von dort her ist der Auftrag an die Kirche ergangen, der Welt das
zu verkiindigen, was als die Frohbotschaft offenbar geworden ist
durch Jesus Christus. Nur infolge dieses Auftrages ist die Kirche
- entstanden. Wir sind die Prediger dieser Kirche und darum stehen
wir ganz besonders unter dieser Verpflichtung. Es ist zunéchst gar
nicht zu untersuchen, wie wir zu diesem Amte in der Kirche ge-
kommen sind. Es genugt von der Tatsache auszuigehen, dass wir
nun einmal dieses Amt haben und folglich auch auftragsgemiss
- es auszurichten verpflichtet sind. Als Prediger dieser Kirche sind

~wir nicht einfach frei, zu tun, was uns beliebt. ‘Wir sind also nicht
- Leute, die auf eigene Faust den Gemeinden irgendwelche ,,Vortrage
iiber Lebensfragen halten, etwa wie Berliner Schriftsteller und Le-

- benskiinstler unsere Stadte von Zeit zu Zeit absuchen und sich da

und dort Zirkel von Verehrern und Verehrerinnen sammeln. - Wir
sind auch nicht Forscher in dem Sinne, dass wir das Ganze des
Lebens oder einzelne Lebensgebiete durchsuchen um daraus dann
die besten und niitzlichsten Lehren fiir die Lebensfuhrung zu ge-
winnen, um immer wieder Neues zu entdecken und Altes geistvoll
~und iiberraschend zu verkniipfen. Auch sind wir nicht sogenannte
-religiose Produzenten, die die religidsen Bediirinisse der Konsu-
menten auf mehr oder weniger einwandireie Art befriedigen moch-
ten und deshalb auf allerhand unterhaltsame und geistreiche Ein-
falle kommen, angeregt durch die haufenweise zu Tage gef6rderten

~ Ergebnisse der Wissenschaft, der Kunst und der Literatur. Wir sind -

~auch keine Veremsprasadenten, die die Interessen der Vereine, will
- sagen der Gemeinden zu wahren haben und dafiir sorgen miissen,
dass vor allem die ganze Organisation ,,moge wachsen, blithen und
gedeihen®. Wir sind nichts anderes als Beauitrag t e, die nicht
eigene oder fremde Fiindlein vorzubringen haben, sondern denen
die Botschaft zur Ausrichtung iibergeben ist, wie sie uns nn Neuen

 Testament verkiindigt ist.

Diese Behaitung auf das Ausrichten der neutestamentllchen Bot-

- schaft scheint wohl manchen eine Verengung unserer Verkiindigung

zu sein, ein Ablehnen aller sonstigen menschlichen Erkenntnisse.

Diesem Emwand gegeniiber ist nur zu fragen: wie steht es dann,
wenn wir den Boden des uns gegebenen Auftrages verlassen, wenn
wir noch etwas Anderes sein wollen als die Botschafter eines Herm

dem wir einfach Gehorsam schuldig sind? Dann. gibt es fiir unsere
Verkiindigung iiberhaupt kein Mass mehr. Oder vielmehr, dann ist
der Mensch das M ass mit seinen Einfillen und ist das Wesen
~ der Verkiindigung in sein Belieben gestellt. Und doch wird gerade
im Evangelium Jesu, das uns zeigt, wie Gott mit dem Menschen han-
delt, immer die- Entscheidung gestellt ob wir e1gent11ch Gott als

356



“Herrn anerkennen oder ob wir nach elgenem Belieben unser Leben
einrichten wollen. Denn wenn wir nach eigener Ueberlegung, auf
eigene Faust, geméss unserer praktischen Vernunit oder den Ergeb-
nissen der Wissenschaft unsere Verkiindigung gestalten und die Bot-
schaft verandern, dann sind es tatsdchlich wir selber, die das letzte
- Wort haben. Dann ist Gott als Herr abgesetzt und es ist ausge-
~ schlossen, dass wir in seinem Namen die Kanzel besteigen und zur
" Gemeinde reden. Ist der Mensch massgebend, dann ist der Will-
ki r Tiir und Tor gedffnet. Woher nehmen wir dann den Mut, mit

 unsern Meinungen vor die Leute zu treten? Dann héren wir in der

Tat auf, eine Kirche zu sein. Dann ist unsere Verkiindigung: der
Tummelplatz von tausend massgeblichen und unmassgeblichen Rat-
schlaigen und Meinungen, von sogenannten Fiindlein. Damit soll
natiirlich nicht geleugnet werden, dass es nicht auch ganz wertvolle
Fiindlein und sehr einleuchtende Menschenmemungen gibt. Auch
das soll nicht geleugnet werden, dass in manchen menschlichen Er-
rungenschaften der Wille Gottes zum Ausdruck kommen kann. Aber
den hé6chsten Sinn des Willens Gottes erraten und erforschen
~ wir nie durch unsere Einsichten und Schlussfolgerungen. Der wird
" uns erst offenbar im Evangelium Jesu Christi, wie es uns im Neuen
Testament verkiindigt wird. Auf diesem Boden allein kann die
evangelische Kirche fussen. Darin liegt ihr Existenzrecht. Und es
hat sich doch deutlich genug gezeigt, dass gerade auf dieser B e-
schrinkung auf das biblische Wort die Kraft und
die Sicherheit der reformatorischen Kirche beruhte, mit der sie es
wagen durfte, einer jahrhundertlangen Entwicklung, einer iiberall
und allgemem festsitzenden und anerkannten sogenannten ,katholi- -
~schen Kirche entgegenzutreten. Es ist nicht genug zu ermessen,
‘welches Gewicht das Bibelbuch in der Hand der Reformator-en
gehabt hat. ,Es steht geschrieben! Das ist in der Tat durch-
schlagend.. Man kann noch so viel sagen gegen die sogenannte
- ,Buch-Religion“ und gegen den ,papierenen Papst®. Jedenfalls
. lasst sich dann noch viel mehr sagen gegen die Willkiir des ,,allge-
meinen Gutfindens® und gegen die uferlose Verwirrung, die dort
entsteht, wo man den Menschen zum :Mass aller Dinge werden -
lasst. Schon dass man in der alten Kirche der sogenannten Tradi-
tion neben der Bibel Raum und Recht eingerdumt hat, ist schuld
- gewesen an verhdngnisvollen Beeintrachtigungen und Verkehrungen
des Evangeliums. Ich glaube wirklich, dass wir ohne die Grund-
lage der biblischen Verkiindigung mit unserer Verkiindigung auf
ganz briichigem Boden stehen, weil wir dann auf das angewiesen
sind, was der gescheite Spotter Spitteler den ,Vogel auf der allge-
meinen Stange* genannt hat, den Popanz der menschlichen D u r ¢ h-
schnittsmeinung. ~

‘Auf eine solche Durchschmttsmemung kamne unsere Verkundl-

3BT



gung heraus, wenn wir sie nicht von der Bibel her héatten. Und
dann wiirde sie gerade unserer gegenwirtigen Not in keiner Weise
geniigen. Denn unsere Zeit ist weithin davon iiberzeugt, dass uns
die ,Fiindlein* und sogar die grossen Errungenschaiten der Neu-
zeit im entscheidenden Moment im Stiche lassen und uns nicht
weiterhelfen. Es ist doch ein merkwiirdiges Verlangen nach Autori-
- tat unter uns erwacht, das gelegentlich der katholischen Kirche zu
Gute kommt. Was ist das Anderes als das Eingestindnis, dass wir
MenschenunsselbstindereigentlichenLebens-
frage nicht massgebend sein kéonnen! Und es hat
doch auch nicht verborgen bleiben kénnen, dass unsere Kirche in
dem Masse ihren Einfluss auf die Welt verloren hat, als sie sich von
ihrem eigenen und eigentlichen Auftrag abdringen liess und sich

in einer liebedienerischen Anpassungswilligkeit nach dem ,,Vogel =~

auf der allgemeinen Stange‘‘ richtete. Wir sind entwurzelt und den
wahrlich nicht leicht zu nehmenden Zeitstromungen riickgratlos aus-
geliefert, wenn wir fiir unsere Verkiindigung einen andern Masstab
gelten lassen wollten als den der biblischen Verkiindigung.

Auch fiir das W i e unserer heutigen Verkiindigung halte ich die
biblische Verkiindigung fiir massgebend. Schon aus dem Grunde,
weil sich nicht einfach Form und Inhalt des Evangeliums von einan-
der trennen lassen. Das zeigt sich bis hinaus zum sprachlichen Aus-
.druck. So oft der Versuch gemacht wurde, und so gut er auch
gemeint war, den Inhalt des Evangehums nicht mehr mit den
gewohnten Ausdrucken wiederzugeben, sondern in eine moderne
Sprache und Begriffswelt zu kleiden, so ungeniigend ist dieser Ver-
such immer wieder gewesen. Man kehrt doch immer wieder, wenn
man die Sache erfassen will, zur biblischen S prache zuriick.
Und ebenso wird es immer deutlicher, dass das Evangelium, wie es’
uns im Neuen Testament entgegen tritt, keineswegs nur an den anti-
ken oder asiatischen oder semitischen Menschen gerichtet ist, son-
dern an den Menschen iiberhaupt, an den Menschen, wie er als
solcher, dem Wesen nach, war und bis auf den heutlgen Tag geblie-
ben ist; auch wenn er unterdess:en ein europaischer, westlicher, mo-
derner Mensch geworden ist." Das was das Evangelium will, ist
nicht nur jenem Menschen verstandlich, der in Palmenhainen sitzt,
grosse Kamelsherden sein nennt oder als ein Aussitziger auf dem
freien Felde umherirrt, sondern ebenso demjenigen, der in einem
Bureau sitzt oder in einer Mietskaserne wohnt und zwischen elek-
trischen Drihten, Transmissionen und Benzinmotoren aufgewach-
sen ist.

L

Ganz besonders dringlich scheint mir diese Forderung, die
Neutestamentliche Verkiindigung fiir die unsrige massgebend sein
zu lassen, wenn von der sozialen Botschaift die Rede ist.

358



Denn es ist doch einfach zuzugeben, dass diese soziale Botschaft in
der Verkiindigung unserer Kirche aufs Verhangnisvollste vernach-
lassigt wurde und noch wird. Das konnte nur daher kommen, dass
auch bei behaupteter Bibelglaubigkeit das biblische Evangelium fiir
die eigene Verkiindigung nicht in allen Dingen fiir wegweisend
gehalten wurde. DenndiesozialeBotschaftdesEvan-
geliumsistnuneinmalinunserer Bibel. Hier in der
Bibel werden den Armen nicht di¢ Leviten gelesen, sondern wird
ihnen die frohe Botschaft verkiindigt. Da werden die Bettler und
Kriippel und Landstreicher nicht auf der Strasse gelassen, sondern
an den festlich gedeckten Tisch gesetzt. Da wird der Reiche in sei-
nem Besitze nicht gehitschelt und geschont, sondern mit der ewigen
Qual bedroht. Da singt schon die zarte gebenedeite Jungfrau Maria:
,Lr stosst die Gewaltigen vom Stuhl und erhebet die Niedrigen, die
‘Hungrigen fiillet er mit Giitern und lasset die Reichen leer. Da
wird im Gleichnis vom barmherzigen Samariter unmissverstandlich
gezeigt, wem ich der Nichste bin. Da stehen die unzweideutigen
Worte iiber den Mammon, und wie sein Dienst mit dem Dienste
Gottes unvereinbar sei. Das, was in den Propheten des Alten Bundes
von den Armen und den Reichen steht, will ich nur im Vorbeigehen
erwahnen. Sich an die biblische Verkiindigung halten heisst
diese Dinge nicht verschweigen oder dampfen.

Wenn wir das alles aber irgendwie unter den Tisch fallen lassen und
diese Texte, will sagen diese Botschaft umgehen, dann ver st it m-
meln wir das Evangelium und verfehlen uns gegen unseren Aui-
trag. Es ist eigentlich ein vernichtendes Urteil, wenn von uns P re-
digern gesagt werden muss, dass wir es verstanden hétten, um
diese Dinge als um einen heissen Brei herum zugehen, und dass die
Gemeinden hin und her im Lande auch das lhrige dazu beige-
tragen hitten, dass von diesen Dingen nicht allzuviel laut werde.

“Nur allzu berechtlgt ist die Frage, die man immer wieder hort:

Warum man so selten eine Predigt iiber das Gespriach Jesu mit dem
reichen Jiingling hoére? Und es beleuchtet weithin die Lage, in der
sich unsere Pfarrerschaft und uasere Gemeinden befinden, wenn vor
wenig Jahren ein Kirchenrat emen Pfarrer, der von seiner Gemeinde
wegen einer Bettagspredigt verklagt wurde, um den Text seiner Pre-
digt fragte. Es war ein ,,\Wehe* aus ]esala B, ,,Aber Herr Piarrer,
sagte der Kirchenrat, warum nehmen sie auch einen solchen Text

es hat doch in der Bibel so viele schone Bettagstexte.” Ist das nicht
schlankweg die Aufforderuns, in seiner Verkiindigung gewisse Seiten
des biblischen Auftrages zu unterschlagen, also das Evangelium zu
verstimmeln? Und diese Aufforderung ergeht gar nicht etwa nur
von einem einzigen Kirchenrate aus. Sie tritt uns immer wieder
aus der Gemeinde entgegen und steht auch in unserem eigenen Her-
zen auf. Denn das Soziale, das was Besitz und Eigentum, was Geld

359



und gesellschaftlichen Rang angeht, das ist eine heikle und peinliche
Sache. Damit hat man die Leute bald verletzt, vor den Kopf gestos-
sen und zur Kirche hinausgetrieben. Denn diese Dinge sind allzu
gegenwartig, allzu aktuell, sie sind nicht antik und asiatisch, son-
dern modern und europidisch und erregen alsbald die ganze Aui-
merksamkeit der Zuhorer, der Armen und der Reichen. Da hort
alsbald das beliebte, angenehrne und verschwommene andichtige
Hindimmern auf. Man wird zu Entscheidungen gedrangt. Kein
Wunder, dass Gemeinde und Pfarrer sich solche peinliche Aufregun-
gen moglichst ersparen. Darum wird die soziale Botschaft des
Evangeliums vieliach umgangen. Man getraut sich mit einem merk-
wiirdigen Mute, dies und das wegzulassen. Woher riithrt diese Will-
kiir? Davon, dass man das Evangelium, wie es uns im Neuen Testa-
ment geboten wird, fiir uns nicht als verbindlich anerkennt. Etwas
anderes ist offensichtlich fiir uns massgebend. Wenn man es scndn
ausdriicken will: der ,,Friede in der Gemeinde. Wenn man es aber
schiarfer fassen will, so ist es nichts anderes als die Riick-
"sicht auf die bestehenden Anschauungen und
Verhédltnisse Diese sind es, offengestanden, die fiir unsere
kirchliche Verkiindigung massgebend sind. Sie sind vielfach un-
sere Gebieter, ja die Gotzen, die wir angstlich anbeten, und die
anzutasten uns ein grosseres Wagnis diinkt, als das Evangelium
um seine soziale Botschatt zu bringen. Um dieser bestehenden Ver-
haltnisse willen, oder um eines anwesenden oder meistens nicht
anwesenden Herrn Fabrikdirektors oder Obersten willen libergehen
wir so oft die klare Sprache der sozialen Botschait, oder sind wir
imstande, Worte Jesu, die uns zu einseitig und verletzend erscheinen,
derart zu erklaren oder zu frisieren, dass sie das Gegenteil inres
wahren Sinnes sagen. Wissen wir eigentlich was wir da tun? Oder
wissen wir es wirklich nicht? Sind wir uns wirklich nicht
bewusst, dass wir das Evangelium Jesu Christi einfach nicht voll-
stindig verkiindigen? Oder lasst sich etwa mit einigem Rechte
behaupten, die soziale Botschait sei in der Bibel auch nicht wichtig
genommen, man konne sie ebensogut auch weglassen? Nein, wo
das Wort Jesu verstanden wurde, da hat es sich sofort in sozialer
Tat ausgewirkt. Das war beim Zachius der Fall, der die Halfte
seiner Giiter den Armen gibt. Das trifit zu bei der Urgemeinde in
Jerusalem, wo ,keiner von seinen Giiter sagte, dass sie sein seien,
sondern sie hatten alles gemeinsam, und man gab einem Jeglichen,
‘was ihm not war®. Das zeigte sich in der erstaunlichen Liebestatig-
keit der ersten Jahrhunderte. Und wo das Evangelium aufflammte
und neues Verstindnis weckte, wie etwa zur Reformationszeit, oder
wo es in einzelnen Menschen lebendig wurde, da hat es sich immer
bewahrt als eine Krait, die sofort auch die sozialen Uebel in Angriff
nahm. Also: wenn wir das Evangelium verkiindi-

360



i ‘nicht unterschlagen

4 fgen wollen so durfen w1r dle 5021a1e Botschaft'_

- Denn die soziale Botschaft ist vom Evangelium Jesu Christi -
unzertrennlich. Das gilt fiir unsere Verkiindigung auch nach
einer anderen Seite hin. Es muss nimlich nicht nur denen.gegen-
iiber gesagt werden, die die sozialé Botschaft ganz oder teilweise
~verschweigen, sondern auch denjenigen gegeniiber, die etwas Be-
sonderes und Eigenes aus ihr machen. um sie als etwas Selbstindi-

ges, losgelost vom Fvangelium, zu betreiben. Das ist ja an und fir

~ sich, als Pendelbewegung nach der andern Seite hin, wohl verstind-

- lich. Denn wenn ich sehe, dass man in unserer klrchllchen Verkiindi- =~

- gung das Soziale unterschlagen will, und doch eingesehen habe, was
- fiir ein Unrecht damit sowohl am Evangehum selber gesch1eht wie -

auch an der Gemeinde, der das vorenthalten wird, so werde ich !
mich doch unwillkiirlich auf dieses Soziale werfen. Es liegt mir dann

* die Versuchung nahe, ein Spezialist in der Verkiindigung des
Sozialen zu werden. Das Soziale wird mir jederzeit und {iberall
- zum Ausgangspunkt. Ich sehe unwillkiirlich in Jesus nichts anderes
 mehr als den ersten Sozialdemokraten und predige mit Nachdruck
und fast ausschliesslich itber Texte wie den vom reichen Jiingling.

“Es ist in der Tat die Gefahr vorhanden, aus der sozialen Botschaft :
- eine Spezialitit zu machen. Es kann sich hier leicht der Vorgang

~ereignen, den wir bei der Sektenbildung beobachten. Die Sekten

- sind doch meistens auf die Weise entstanden, dass irgend eine Wahr- s )
“heit des Evangeliums, die von der Kirche Vernachlasszgt worden

war, von ihren Entdeckern und Befurwortern derart in den Mittel-
punkt gestellt wurde, dass sie ein besonderes System darum herum
- bauten, etwa um d1e Erwachsenentaufe, oder um den Sabbat, oder

- um d1~e nahe Wiederkunft Christi. So etwas Aehnliches kann be1 der

~ sozialen Botschaft deswegen auch leicht geschehen, weil die soziale -

Frage und Not geradezu nach einer solchen Verkiindigung schreit. - L

‘Wie nahe liegt da die Versitchung, das Soziale vom Evangelium los-
zuldésen und wie ein fertlges He1Ifn1tte1 anzubieten! Dann wird der
Sozialismus im Sinne eines selbstindigen und elgengesetzllchen ,

~,,ismus‘ entstehen, der eigenes Gewicht hat und als. eine eigene
Grosse gehandhabt werden will. Es kann dann leicht die Verschie-

bung eintreten, dass wir nicht mehr die soziale Botschaft des
‘ Evangehums vor uns haben, sondern ein mit allerlei guten

~ und einleuchtenden oder auch zwe1felhaften Begriindungen versehe-

~ nes wirtschaftliches und politisches Programm. Allerdings wenn ich

- das sage, so habe ich die Ueberzeugung, dass die Gefahr einer sol-
~ chen Loslosung des Sozialen vom Evangelium bei den Theologen, 5 o
g mcht 50 stark Ist wie etwa bel den Lalen dle €s heben d1e soge-



nannten soz1a1en Pfarrer fur sich in Beschlag Zu nehmen ihnen

dann aber nur das Soziale abnehmen, wihrend sie an der evangeh- R
- schen Begriindung hartnickig vorbe1horen Auch dieser Gefahr
~gegeniiber gibt es nichts Besseres als wiederum auf die neutesta-

mentliche Verkundlgung hinzuweisen, in der alles Soziale streng

 verwurzelt ist in der ein en, alles umfassenden Tatsa c h e vom

Ernst und der Giite Gottes. -

Denn wenn die soziale - Forderung von dleser Grundtatsache
irgendwie entfernt wird und nur als eine rein innerweltliche Ange-
legenheit begriindet und vertreten wird, dann kiihlt sie sich in die-
ser menschlichen Atmosphire merkwurdlg rasch ab. Es geht ihr
dann wie so - vielen Bewegungen, die in der menschlichen Gesell-
schaft aufgestossen sind, aber alle irgendwo stecken geblieben sind,
weil ihnen der Atem ausging. Denn die soziale Botschaft entspncht |
eben nicht einfach den menschlichen Instinkten oder den naturhaften
Trieben, wenn es auch manchmal auf weite Strecken so erscheint.
Sie ist vielmehr eine Forderung, die dem Menschen entgegen
tritt und gegen seine Triebe und seinen Willen durchgesetzt wer-
 den muss. Von sich aus ist der Mensch nur so lange sozial, als er
~ einen Vorteil davon hat. Aus diesem Grupde erleben wir immer |
‘wieder Enttduschungen, und zwar nicht etwa nur bei den soziali-
stischen Wiahlermassen, die im entscheidenden Augenblick die Punkte

- ihres eigenen Programmes im Stiche lassen konnen: man vergleiche

~ etwa die Abstimmung fiber das Frauenstimmrecht in' Basel und an- )

 derorts. Wer von uns weiss sich in diesem Punkte sattelfest? Denn
- warum soll ich eigentlich den Andern neben mir gelten lassen, wenn

es meinem Interesse zuwiderlduft? Solcher natiirlicher Einrede ge-
- geniiber miissen wir einfach verstummen, wenn es nicht eine iiber- -

‘weltlicheAutoritat gibt, unter deren Forderungen ich mich
einfach zu beugen habe. Ohne diese gottliche Autoritat, in deren

- Macht wir uns fithlen und von deren Giite wir abh'éirigen, steht die

soziale Botschaft i der Luft und erscheint als etwas willkiirliches.
~ Sie hat, losgelost vom Evangehum Jesu, keine Lebens- und Durch-
schlagskraft o | |
. V. L ,

| Darum haben WIr zu unserm Ceterum censeo zuruckzukehren
‘wir miissen das ganze Evangelium verkiindigen, wie es uns

in Christo entgegentn{t Bei ihm ist das Soziale vollstindig.
entialten und kommt in keiner Weise zu kurz, und bei ihm steht es

geradeamrechten Ort. Wir haben an diesem ganzen Evan-
gelium nichts zurechtzuriicken oder umzustellen. Wir haben da so
wenig etwas abzudampfen wie iiberzubetonen, Wir brauchen nichts
~davon und nichts dazu zutun. Es kann sich nur darum handeln,

das elgenthche Evangehum Jesu recht Zu Verstehen dann breitet es

362



~ sich schon aus nach allen Seiten, auch nach der somalen Seite unseres
Lebens: Essagt dannvonsich aus, aus seinem innersten Wesen
heraus, das was es Zu unseren Verhaltmssen zu unseren - Zeitstro-

) mungen zu sagen hat. Nicht wir haben das Evangehum irgendwie

‘und irgendwo anzupassen, aus Angst, es konnten unsere neuugen
Note und Anliegen zu kurz kommen. Wir haben nur auf es zu
héren und vernehmen dann, wie sehr es gerade zu uns spticht und
vor allem, dass es nicht nur ' dieses oder jenes zu sagen hat, sondern
~das En tscheidende Bei gehorsamer Emstellung auf die
biblische Botschaft wird uns immer klarer, wie folgerichtig und
- unerbittlich hier die soziale Forderung ertont in die Zeitstromun-
gen hinein und iiber sie hinaus. Man muss sich nur immer wieder
wundern, wie es Zeiten gegeben hat, in denen das {iberhort und
: -mlssachtet werden konnte. Und ebenso wundert man sich, dass es -
Leute gibt, die meinen, das Soziale an der Botschaft Jesu gelte nur
fiir bestimmte Verhaltnisse oder besondere Gemeinden. Etwa die
soziale Botschaft gehore nicht auf das Land und zu den Bauern, in

den Arbeitervorstadten und Industriegemeinden kdnne man sie sich -
schliesslich gefallen lassen. Wobei dann leicht die’ Auffassung Platz
greift, die Einen hitten ganz speziell die soziale Botschaft zu ver-
kiindigen, dafiir seien die Andern davon dispensiert. Es darf nie

Zu einer verhangmsvollen Arbeitsteilung kommen, etwa in der Weise,
dass zum Beispiel in Aussersihl Professor Ragaz nur fiir das Soziale,
an der Universitit aber Professor Brunner nur fiir den Glauben |
wirke. Mir scheint gerade diese Auffassung in den Gemeinden viel
Verwirrung anzurichten. Sie entwertet das e1gent11che Evangelium.

Sie zerlegt es in verschiedene Departemente, in das Departement fiir

Soziales und in das Departement des Innern. Natiirlich ist das
- Evangelium fiir alle Gebiete des Lebens da, aber fiir alle un g e-

- teiltund ganz Es darf nie zu einer’ Partel- oder. Standessache:

werden, Eben das darf nie geschehen, dass die soziale Botschaft
zum A nh an g des Evangeliums wird, der von den Einen gebraucht
und von den Andern beiseite gelas'sen wird, etwa wie es mit den
Anhingen zu den Kirchengesangbiichern geschleht die am-. einen
~ Ort gerne und am andern gar nicht beniitzt werden. Ich sehe zum
~ Beispiel die Bedeutung der Tatsache, dass die ‘schweizerische Pre-
digergesellschaft eine soziale. Stud1enkomm1551on geschaffen hat,
nicht etwa darin, dass diese Kommission nun soziale Spemahsten
oder spezielle Sozialisten zu erziehen habe, sondern darin, dass sie -
allen Amtsbriidern behilflich sei emzusehen wie das Evangehum
Jesu Christi nicht neben andern Seiten auch noch eine soziale habe,
. sondern wie die soziale Botschaft urspringlich, wesen:
~haft und unldslich mit dem Evangelium verbunden ist und

auf keiner eln21gen Kanzel verschwmgen wer-
~ d en darf. - - |

363



Was helsst denn das dass die somale Botschaft mlt dem Evan--

St ‘gehum wesenhaft verbunden und mit ihm eins ist? Schauen wir
.~ in das Neue Testament. Dort sehen wir doch wohl alle miteinander
- das Eine, dass die Menschen vor G o tt gerufen werden. Alle Men- |

- schen, sowohl die, welche unmittelbar mit Jesus zu tun hatten, als

~auch d1e]en1gen die durch die Apostel zum Glauben an Christus

gekommen sind, sind von dem FEinen erfasst und bezwungen, dass

~sie es mit Gott dem Schopfer zu tun haben, der mit ihnen etwas

. will. Man konnte es wohl doch so formuheren Das Wesen.

des Evangeliums besteht darin, dass es die Men-

~schen vorGottstellt Zu ihrem tlefsten Schrecken und

zu ihrer hochsten Freude. Aber was ereignet sich jedesmal, wenn

~ ein Mensch vor Gott gestellt wird? Er wird zugleich neben
‘die andern Menschen und vor allem neben seine be-

‘drangten Mitmenschen gestellt. Das geschieht nicht erst -

hintendrein, sondern sogleich. Wir koénnen es sprachlich nicht in.

~ einem \X/orte ausdriicken, dass der Mensch, sobald er es mit Gott zu
tun bekommt, es mit seinen Mitmenschen zu tun bekommt, aber im

Erlebnis Sielber ist beides bei einander. Der ganze Ernst

und die ganze Wirklichkeit des ‘Vorganges, vor Gottes Angesicht
“gestellt zu sein, offenbart sich erst recht in der Tatsache, dass vor

 Gottes Angesmht der Mensch dem Menschen begegnet. Es ist ergrei-

- fend, das an Hand der biblischen Verkiindigung durchwegs fest-

stellen zu kénnen, wie alle Menschen vor Gott auf die gleiche Linie
~ miteinander gestellt werden. Gerade die Menschen, die doch sonst

- auf so verschiedenen Stufen stehen und die mit ihrer Verschiedenheit
- des Standes, des Besitzes, der Begabung und der Moral so wichtig
tun. Wenn Gott der Hlerr und Vater, verkiindigt wird, so fallen die

Unterschiede. Das Hohe wird erm«edngt und das Nlednge wird
erhoht. Heruntergeholt wird alles, was hoch und erhaben

‘dasteht, und heraufgeholt wird alies was zerschlagen und
) '.ern1edr1gt die Augen nicht aufzuheben wagt ‘Heruntergeholt wird

~ der Pharisder von seiner moralischen Hohe, und heraufgeholt wird
‘der Zéllner aus seiner moralischen Zerkmrschung Der Pharisier
- Simon muss herunter und die Siinderin darf herauf. Die Reichen; die

~in den Opferstock viel einlegten, werden erniedrigt, aber die Wltwe_‘ R
- mit ihrem Scherflein wird erhdht. Der reiche Mann muss herunter

: ~und der arme Lazarus darf herauf. Die zum Abendmahl geladenen

._ - Ehrengéste verlieren ihre Ehre, aber die Leute von den Hecken und
 Zaunen der Landstrasse durfen herein. Die Weingartner, die sich

etwas darauf zugute tun, den ganzen Tag gearbeitet zu haben, wer- | et

den auf die gleu:he lee gestellt mit denen, die nur eine Stunde

= gearbeitet hatten. Ueber das Hohe kommt das Gericht und iiber

,\Vdas Niedrlge dle Gnade Das ist. das Evangelium. _Gerlcht_gnd



Gnade kommen aber von dem Einen Gott, der, wie Paulus schreibt,
sich aller erbarmen will. EsisteinmachtigerBogen,der
alle umschliesst. Es ist ein Liebeswille, der sich auf alle
‘richtet und alle nebeneinander haben will als seine Kinder. Man
beachte doch auch, was fiir eine Bedeutung im Evangelium das Wort
salle“ hat. Allem Volk soll Heil widerfahren, alle Volker
sollen gelehrt werden. A'lle kommet her! Alle ermangeln des
Ruhmes, den sie vor Gott haben sollten. Aber Er ist fiir uns alle
dahmgegeben Er will sich aller erbarmen. Aber dabei darf auch
nicht verschwiegen werden: dieser Gott, vor den wir alle gestellt
sind, nimmt sich ganz besonders der Ermedngten und Beleidigten
an. In dieser Beziehung darf man in der Tat von der Einseitigkeit
des Evangeliums reden. Die Liebe gehdrt den Armen. Sie wer-
den selig gepriesen. Die Unterdriickten, die sich nicht selber helfen
konnen, die Witwen und Waisen, die ,,Elenden -wie sie schon im
Alten Testament genannt werden die Fremdhnge, die Zollner und
Samariter erfreuen sich der ganz besonderen Fiirsorge des Aller-
hochsten. Die nach menschlichem Urteil Letzten werden die Ersten
sein. Aber eben gerade in dem Sinne werden sie alle aus ihren Tie-
fen herauf- und die Andern von ihren Hoéhen herabgeholt, damit sie
alle Eins seien vor Gott, damit die Unterschiede fallen sollen, mit
denen wir uns wichtig zu machen gewohnt sind. Das ist dieradi-
kalsteGleichstellung, die vor Gott stattiindet. Da fin-
den wir uns alle beieinander, gebeugt vor Dem, vor dem wir alle
schuldig sind, erhoben von ‘Dem, der uns alle in Gnaden annimmt.
Diese Botschaft, die uns hier trifit, wo Jesus Christus uns vor Gott
stellt, sie erst verkettet die Menschen zu einem Ganzen. Vor diesem
Lichte, das uns alle gleicherweise befallt und erglithen macht, miis-
sen alle moralischen und gesellschaftlichen Unterschiede bedeutungs~
los werden. VI

Und hier glaube ich den Punkt zu sehen, wo dieses eigentliche
Evangelium seine soziale Botschait an unsere Gegenwart ausrichten
will, und wo wir fiir unsere Verkiindigung die rechte Anweisung
erhalten. Denn wenn wir d as verkiindigen diirfen und miissen,
dass wir vor dem Herrn der Welt zusammen gehoren, und dass ins-
besondere die irgendwie Benachteiligten die Ersten sind, auf die
Gott schaut, dann ist ja das nichts anderes als die lang ersehnte
Antwortauif die Not, die unsere Gegenwart in Atem halt.
Unsere Not ist doch ganz ausgesprochen die soziale Not, das heisst,
sie besteht darin,dass wir Menschen uns gegenseitig nicht finden. Wir
fithlen uns fremd und feindselig gegeneinander. Wir sehen immer nur
. die Unterschiede, die uns trennen, die Unterschiede der Geburt, der
Bildung, des Standes, des Besitzes, der Lebensfiihrung, des Volkes
und der Rasse. Wohl versuchen wir immer wieder, Briicken zu

365



einander zu bauen. Wir sehen ein, dass dieses auseinanderfallende
und widerstrebende Leben unser Verderben ist. Wir suchen gerade
gegenwartlg leidenschaftlich nach Gemeinschaft. Wie viel er-
hoffen wir doch fiir das gegenseitige Niherkommen der Menschen
von der raumlichen Anniherung der Vélker durch die technisch
immer vollkommener und rascher werdenden Verkehrsmittel. Letzt-
hin hat ein Lehrer seiner Klasse die Ueberfliegung des Atlantischen
Ozeans durch Lindbergh als eine zweite Kolumbus-Tat bezeichnet
und den Schiilern begeistert auseinandergesetzt, wie durch solche
rasche Verbindungen die Menschen sich besser kennen lernen, und
wie dadurch Kriege verunmoglicht wiirden. Es ist rithrend, daraus
. zu ersehen, wie auch unsere Gebildeten wissen, dass uns vor allem
- Annédherung, Gemeinschaft nottut. Aber es ist ebenso bemithend,
festzustellen, wie wenig man sich in weiten Kreisen bewusst 1st
dass technlsche Annadherung noch lange keine G e-
meinschait und weit davon entfernt ist, die Gegensatze auszu-
gleichen. Auch so manche andere Brﬁcken, die man zu einander
bauen mochte, schaifen keine wirkliche Gemeinschaft. Denken wir
an die Gruppierungen, die sich im wirtschaftlichen, politischen und
religiésen Leben vollziehen, wo der Gesichtspunkt der gemein-
samen Interessen die Menschen zusammen fiithrt. Aber ge-
rade sie beseitigen das Uebel nicht, unter dem wir leiden, sondern
sie verscharfen es durch die stramme Festlegung der Grenzen Un-
terschiede und Interessen. Auch wenn wir an die Bemuhungen den-
ken, die Menschen durch Bildung und Aufklarung, also unter
wirklich geistigen Gesichtspunkten zusammen zu bringen und Ge-
meinschaft zu schaffen, so sehen wir keinen wirklichen Erfolg. Es
Klafft im entscheidenden Augenblick alles wieder auseinander. Mir
scheint, dass wir in unserer Zeit ganz besonders zu spiiren bekom-
men haben, dass die Gemeinschaft tatsdchlich ein Problem ist, an
dem wir zu Schanden werden trotz aller Organisationen. :
Aber ist nun dieser Not gegeniiber nicht einzusehen, dass uns
das Evangelium auf den eigentlichen Fehler aufmerksam macht?
Wir stehennichtvor Gott Wir sind uns nicht bewusst,
dass er unser Herr ist, dass wir uns vor ihm unbedingt zu beugen
haben und mit unserem ganzen Leben ihm verantwortlich sind. Gott
st uns hochstens ein Wort oder eine Idee, aber nicht Wirklichkeit,
nicht der Wille, der auf uns und die ganze Welt gerichtet ist. Gott
fehlt uns. Darum sieht jeder auf seinen eigenen Weg. Darum pflegt
jeder seine eigenen Interessen. Darum fallen  wir auseinander.
. Darum ist die Not eine soziale. Dass wir keine Gemeinschaft
‘haben und wie zwischen hohen Wanden an einander vorbei leben,
‘das ist die direkte Folge davon, dass wir nicht vor Gott stehen.
Eine innerweltliche Ueberlegung vermag uns nicht zur Gemein- -
schaft zusammen zu zwingen. Das kann nur Der tun, der {iber uns

366



allen steht und durch sein Gerichts- und Gnaden'wort die Scheide-
wéinde niederlegt. |
VIL

Darum gibt es keine dringlichere Aufforderung an uns, als die,
dass das Evangelium Jesu Christi, das die Menschen vor Gott stellt
inseinemganzen Umfang verkiindigt werde. Mit diesem
Evangelium haben wir hineinzutreten in die zerrissene, von ihren
antisozialen Trieben gequalte und genarrte Gesellschaft. Alles was
wir wollen und tun mit unserer Predigt, muss den einen Zweck
haben, uns zusammen mit unseren Zuhorern vor die Majestat und
Giite Gottes zu stellen, die uns in Jesus Christus bezeugt und be-

glaubigt sind, und die uns mit unseren Mitmenschen auf Gedeih
und Verderb zusammen stellen. Das Wort von Gottes alleiniger
Herrschait und von seiner Liebe, die sich an uns auswirken will,
ist in seiner ganzen Bedeutung weiterzugeben. Und zwar unnach-
sichtlich und unerbittlich, als das, was gilt und als das,
woran wir gerichtet oder gerettet werden. Diese
Botschalt ist gerade an den Uebelstédn den unserer Gesellschait
deutlich zu machen. Hier, wo der Wille Gottes nic ht geschieht,
hier muss er aufgezeigt werden. Denken wir nur einmal an alle die
Formen der Armut und der Ungerechtigkeit, wie sie uns in Stadt
und Land entgegentreten, wie da die Einen verurteilt sind, auf der
untersten Stufe zu leben, ohne Hoffnung je in die Hohe zu kommen,
wie da an ungesunden und doch teuren Orten gewohnt wird, wie
sich da immer wiederholt die Geschichte von dem armen Laza-
rus vor der Tiire des reichen Mannes, wie die Einen ohnméichtige
Mittel sind, von den Andern zu ihren Zwecken gebraucht, wie ande-
rerseits das Geld in der Hand eines Einzelnen oder einer Gesell-
schaft ungeheure Macht verleiht, iiber Seelen und Leiber der Mit-
menschen zu verfiigen und sich nach allen Richtungen breit zu
machen. Denken wir nur einen Augenblick daran, wie verletzend
- und aufreizend die Kluft ist zwischen den Gipfeln des Besitzes und
den erschiitternden Abgriinden der Besitzlosigkeit. Hier die Mog-
lichkeit, sich mit Geld die Miihsal des Lebens vom Leibe zu halten,
dort die Unmoglichkeit, der Krankheit in der Familie mit den n6tigen
Mitteln zu begegnen. Dort Ueberlastung durch Arbeit, ein Leben,
das mit wenig Ruhepausen im Dienste eines Fremden zugebracht
wird, in dessen Vorteil es liegt, die Arbeitskraft moglichst billig zu
besitzen. Hier ein arbeitsloses Einkommen von schwindelnder Hohe
und ein Reichwerden iiber Nacht. Und weiter: Dort ein Leben,

unbeachtet in einem Winkel, ohne wirkliche Hoéhepunkte, dort ein.
Leben im Licht der Ehre und. Hochschitzung. Da ein von Liebe und
Fiirsorge und allen guten Geistern behiitetes Leben, und dort ein
Mensch, auf den von Jugend auf alle schlimmen Einfliisse losgelas-
sen waren.

367



© Mit diesen Satzen mochte ich nur andeuten, wie es in Wirklich-
keit bei uns aussieht und in welchen Gegensatzen wir drinstecken.
Zugleich aber muss ich der Befiirchtung Ausdruck geben, ddss wir
uns im Grossen und Ganzen von diesen furchtbaren Gegensatzen
nicht allzusehr beunruhigen lassen.

Diese Ruhe und Unbekiimmertheit muss aber hellsam gestort
werden, wo das eigentliche Evangelium verkiindigt wird. Diese Sto-
rung haben wir zu bringen durch das Wort von dem Gericht und
der Gnade, durch das Wort, das unbestechlich herunterholt und
emporzieht. Diese Wirkung hat_abver unsere Verkiindigung nur in
dem Falle, dass sie nicht als unsere eigene Kundgebung, nicht in un-
ser personliches Belieben gestellt erscheint, sondern als die Bot-
schaft, die wir hohern Ortes erhalten haben. Erst dann lassen sich
die Menschen vor Golt stellen, erschrecken vor der eigenen Zer-
fahrenheit und freuen sich an der angebotenen Hilfe. Aber wenn
sie wirklich als Wort Gottes an sie herankommt, dann wirkt
die Verkiindigung zugleich aufriittelnd und erweichend. Aufrit-
telnd, indem sie uns erst recht die Not aufdeckt, in der wir uns
mit unserer Gemeinschaftslosigkeit befinden. Die Tatsachen der Un-
gerechtigkeit legen sich uns auf die Seele. Wenn Gott als unser Herr
und Vater Wirklichkeit wird, dann wird uns die soziale Ungerech-
tigkeit unertraglich. Unser gutes Gewissen kommt uns dann abhan-
~den. Alle die beliebten Beschwichtigungen: von dem Weltlauf und
dass es nun einmal immer so gewesen sei, und dass die Meisten an
ihrer Armut selbst schuld seien, und was sonst an billigen Ausreden
auch noch unter uns Pfarrern im Umlauf sind und nie verschwinden
wollen, sie alle verfangen nicht mehr. Andere Erwigungen werden
machtlg Der Andere steht nicht unter mir und ich nicht iiber ihm.
Ich selbst bin nicht wert der Giite Gottes. Mein Leben und meine
Mittel stehen mir nicht zu meiner willkiirlichen Verfiigung. Und so
beginnt etwas zu schmelzen. Wie wenn eine Stichflamme an
das Eisen gehalten wird und das kalte und starre Metall fangt an
zu glithen und zu schmelzen und lasst sich in neue Formen bringen,
so wird in dem von Gott angeredeten Menschen etwas weich wer-
den. Der Eigentumsbegriff wird erweicht. Das
gehort unleugbar zur Wirkung des Evangeliums Jesu. Und das ist
der Anfang zur Heilung der sozialen Not. Wo nicht mehr das
eigene Haben oberster und alleiniger Grundsatz ist, da ldsst sich
der Mensch endhch herbei. Er wird hilisbereit. Da werden die
Wiande zwischen den Menschen allmihlich diinner und durchsich-
tiger. Da werden die Vorurteile des Standes und des Blutes abster-
"ben. Und dann wird auch die Erweichung der Verhialt
nisse einsetzen, die mit ihrer Starrheit das Bollwerk der ganzen
sozialen Not bedeuten. Ja auch an sie wird die Stichflamme des
Evangeliums gehalten werden. Das kann nur in dem Sinne ver-

368



- standen werden, dass Menschen, die von der Botschaft Gottes in
Bewegung gese'tzt und von ihren Hohen heruntergeholt worden
sind, ihre Aufgabe darin sehen und ihre ganze Kraft daran setzen,

nach andern und gerechtern Formen des gesellschaftlichen und wirt:
schatftlichen Lebens zu suchen. Nicht die Kirche kann das unmittel-
bar selbst tun. Was sie zu tun hat, das ist, mit ihrer Verkiindigung
die Flamme zu unterhalten, die das ungéttliche und unsoziale Den-
ken der Menschen schmilzt. Dann’ werden die organisatorischen,

technischen, kaufmannischen Krafte, an denen es unserer Zeit wahr-
lich nicht fehlt nicht mehr auf Unterdruckung und Ausbeutung aus
- sein, auf den sogenannten kapitalistischen Gewinn, sondern sie wer-
den sich darauf richten, jene Gemeinschait der Menschen zu ermog-
lichen, die vor Gottes Angesu:ht erkannt und befohlen ist. Wir kon-
nen uns natiirlich nicht an Stelle der Fachleute setzen. Aber viel-
leicht bewirkt unsere Verkiindigung bei den Fachleuten eine Erschiit-
terung und Erweichung ihres Fachméannerstolzes, mit dem sie ja
auf fast allen Gebieten und besonders auf dem der Volkswirtschaft
und vor aller Augen so vielfach versagt haben. Und dadurch, dass
auch ihr Fach und ihre Arbeit vor die Verantwortung Gottes gestellt
wird, gewinnen sie gerade jene entscheidenden Impulse, die sie iiber
- ihre fachméannischen Kurzsichtigkeiten und Verlegenheiten hinaus-
zufithren und ihre fachméannischen Kenntnisse erst fruchtbar zu
machen imstande sind. Nicht direkt umgestaltend wird die Kirche
eingreifen und eine eigene Sozialpolitik treiben konnen, aber das
kann und muss sie tun: die Menschen vor Gott stellen, dass ihre
Gewissen geweckt werden und sie keine Ruhe mehr haben als bis
sie der Ungerechtigkeiten Herr geworden sind.

- VIIL

Mit dieser Verkundlgung haben wir Prediger der Kirche keinen
leichten Auftrag erhalten. Denn gerade die Konzentration auf die
Verkiindigung erfordert nicht nur die angespannteste Hingabe an
das Evangelium Jesu selbst und an die Note der Gegenwart, son-
dern fiihrt in viele Konflikte. Sie miisste aber eine grosse Verheis-
sung haben, wenn sie von der ganzen Kirche erkannt
und gei bt wiirde. Solange aber noch innerhalb der kirch-
lichen Kreise die Meinung vorherrscht, die soziale Botschait des
Evangeliums auszurichten, sei die beliebige Sache von einigen Pfar-
rern, die durch Herkommen oder Temperament auf das soziale Ge-
leise geraten seien, es sei nur die Liebhaberei oder das Steckenpferd
einiger polmscher Heissporne, so lange wird die Gesellschaft nicht
auf sie horen. Es muss deshalb unser Bemiihen sein, die Erkennt-
nis von der Notwendigkeit unserer Verkiindigung der ganzen G e-
meinde ans Herz zu legen. Sie darf wirklich nicht die Spezialitat
einiger Weniger bleiben, die man ja leicht als Sonderlinge ablehnen

360



kann. Es ist ja auch eigentlich die Gemeinde als solche, die sich
um die rechte und volle Verkiindigung des Evangeliums bemiihen
miisste. Sie muss ihrer Aufgabe der Welt gegeniiber gerecht wer-
den. Es kann vielleicht manches, was auf der Stockholmer Konfe-
renz gesagt worden ist, als ein Zeichen aufgefasst werden, dass die
Christenheit anfangt, ihrer Aufgabe nachzudenken, die ihr mit der
sozialen Botschait des Evangeliums anvertraut ist. Aber wenn wir
an unsere eigenen kirchlichen Verhiltnisse denken, so zeigen uns
doch allerlei Konflikte der letzten Zeit, die zwischen Pifarrern und
Gemeinden ausgebrochen sind, dass unser Kirchenvolk unserer
eigentlichen Aufgabe vielfach nicht nur verstindnislos, sondern auch
ablehnend gegeniibersteht. Aber was fiir eine geistige Macht wire
es, wenn wir Prediger alle mit unsern Gemeinden zusammenstiinden,
erfasst und zeugend von dem Evangelium, das die Menschen neben-
einander stellt als Kinder eines Vaters. Was gibe das fiir ein Auf-
horchen bei Denen, die in der Tiefe sind und schon alle Hoffnung
auigegeben haben! Und was gibe es ebenfalls fiir ein Aufhorchen
und Einlenken bei Denen, die auf der Sonnenseite des Lebens stehen!
Eswiirdedieerste Liebeerwachen. Wire es wirklich
nicht méglich, dass wir uns alle in der Verkiindigung der sozialen
Botschaft, also im eigentlichen Evangelium zusammenfanden?
Denn wahrhaftig, es handelt sich doch nicht darum, irgend-
welche theologischen oder politischen Spezialitaten zu treiben. Das
hatte keine Verheissung und brachte uns nie zusammen. Aber darum
handelt es sich, das Evangelium, das uns anvertraut ist, der Welt
anzubieten, die es so notig hat, und der Not zu begegnen unter der
unser Volk leidet. Dieser hilfreiche Angriif auf die
W elt — das wollte ich sagen — kann nicht von einem beliebigen
Orte her geschehen, er muss von der Mitte aus, vom Evan-
gelium selbst her, erfolgen. S. Dieterle.

IIIIII[HIIIHII[]“HIIIIIlllIIIIIIIllllllll“ll[l!llllIlllllli[lIIIIIIIIIIIllIllIIillII"Illll!"]lllllll!llllIllllllllIlllllllllllllllllllllllllllllllllll[nl“lllﬂ""l"“""""""u

£y Berichte %

R e T T e T T L R L T e L e L T e e e O TR A e R T T LT LT AR TR R T LI

(LRSI
LRI
ETTETT LRI

Der Kurs der schweizerischen Predigergesellschaft
in Bad Lauterbach.

Wir haben im allgemeinen wenig Anlass, die Leser der ,Neuen Wege®
in unserer Rundschau iiber kirchliche Konferenzen zu orientieren, denn was
in der ‘Regel an solchen Konferenzen besprochen und beschlossen wird, hat
wenig zu tun mit jenem Geschehen, aut das wir hier aufmerksam machen
méochten. Der Strom dieses Geschehens fliesst ja gewohnlich an den Kirchen
vorbei, und wenn er etwa einmal auch die kirchlichen Kreise mittragen
mochte begegnet er dort meist nur dem Versuche, ihn aufzuhalten oder abzu-
leiten, wie etwa die Behandlung der Zivildienst- und Abrustungsfrage in ver-
schledenen Kirchensynoden gezeigt hat.

370



	Die Verkündigung der sozialen Botschaft

