
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Die Speisung der Fünftausend (Markus 6, 32-44)

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Speisung der Fünftausend.1)
Markus 6, 32—44.

Als Jesus unter dem Volke predigte und wirkte, gab es eine
gewaltige Bewegung. In Scharen drängten sie sich an ihn heran und
überallhin folgten sie ihm nach. Ja, als er einmal mit seinen Jüngern
in einem Schiff über den See fuhr nach einer wüsten, einsamen
Gegend, um dort in der Stille mit seinen Jüngern zusammen zu sein,
„da liefen sie dahin zu Fuss aus allen Städten und kamen ihnen
zuvor und kamen zu ihm." Er predigte eben „gewaltig und nicht
wie die Schriftgelehrten"; es wurde hier nicht nur irgendwelches
religiöses Wesen getrieben, fern vom Leben und seinen Nöten, nein,
ein neues Leben, eine neue Welt, eine völlig neue Ordnung aller
Dinge tat sich da vor ihnen auf. Wo sie sich sonst immer in ihrer
alten Welt eingeschlossen sahen, da liess er sie in die neue Gotteswelt

und ihre Herrlichkeit hineinschauen; wo sie ohnmächtig ihrer
Not ausgeliefert waren, da hatte er Kraft der Hilfe; wo sie stets vor
einer grossen Leere standen, da stand er in einer wundervollen
Fülle; wo ihnen das ganze Dasein wie eine trostlose, dürftige Wüste
erschien, da offenbarte er ihnen den ganzen Reichtum der ursprünglichen

Gottesschöpfung. Drum hielt auch nichts sie zurück, weder
die lange Wanderung, noch die Wüste — durften sie doch erwarten,
dass selbst jene „wüste Stätte", die Jesus um ihrer Stille und Einsamkeit

willen aufsuchte, durch ihn zum Schauplatz der Herrlichkeit
Gottes werde.

„Und Jesus ging heraus und sah das grosse Volk, und es
jammerte ihn derselben ; denn sie waren wie die Schafe, die keinen Hirten
haben; und er fing an eine lange Predigt." Ja, dieses Volk lebte
weg- und ziellos dahin. Seine Führer waren „blinde Blindenführer",
unter deren Leitung sie schliesslich alle miteinander in den Abgrund
des Verderbens fallen müssten. Es hatte sich völlig in diese Welt
verloren und hatte seine eigentliche Bestimmung vergessen. Dabei
zeigte ihm diese Welt vor allem ihre düstere Kehrseite: die Macht
und Herrschaft dieser Welt erfuhr es als Unterdrückung und Verge- '

waltigung, und diese Welt des Glanzes und Genusses lernte es
kennen als eine Welt der Ausbeutung in jedem Sinn; denn über
seiner Armut erhob sich der Reichtum der Reichen und auf seinen Mangel

gründete sich der Ueberfluss der andern; wo einzelne herrlich
und in Freuden lebten, gleich jenem reichen Manne im Gleichnis
und sich wie Könige mit Purpur und köstlicher Leinwand kleideten,
da müssten sie wie Lazarus auch das Notwendigste entbehren und
sahen keinen Ausweg aus dieser Welt des Elendes und Jammers.

x) Predigt vom 1. Mai 1927. /

313



Auch die Religion, die unter ihnen gepflegt wurde und an der sie
sich beteiligten, brachte kein Licht in ihre düstere Lage — weit davon
entfernt, ihnen einen Ausweg zu weisen, verlieh sie höchstens noch
dieser Welt einen trügerischen Weiheschein.

Diesen Schafen, die keinen Hirten hatten, wollte Jesus ein Hirte
sein — ein Hirte, der sie „weidete auf grüner Aue und führte zum
frischen Wasser". Und grad indem er diesem Volke predigte, wollte
er ihm aus seinen Nöten heraushelfen. Er wusste sich gesandt, „zu
verkündigen das Evangelium den Armen, zu heilen die zerstossenen
Herzen, zu predigen den Gefangenen, dass sie los sein sollen, und
den Blinden das Gesicht und den Zerschlagenen, dass sie frei und
ledig sein sollen, und zu verkündigen das angenehme Jahr des
Herrn." Und diese Menschen erkannten in dieser Botschaft die
Antwort auf ihr Fragen, die Lösung all der schweren Rätsel ihies
Daseins. Seine Worte waren ja auch nicht bloss Worte, sondern ein
Hinweis auf die neue Wirklichkeit, die er ihnen offenbarte, eine
Deutung des wunderbaren Geschehens, dass sich vor ihren Augen vollzog.

Gerade weil er sie das Reich Gottes, das er verkündigte, auch
schauen Hess und sie bereits etwas von seiner Kraft und Herrlichkeit
erfahren durften, drum ward ihnen solche Botschaft zum wirklichen
Evangelium. Jene harte und rauhe Wirklichkeit, an der sonst alle
schönen Predigten und Tröstungen wirkungslos abprallten, wich vor
Jesu Worten zurück, erschien sie doch nicht mehr als das ein- für
allemal Gegebene, mit dem man sich abfinden muss, sondern als
etwas bloss Vorläufiges, dem bereits das Ende angesagt ist und das
vor dem siegreich vordringenden Gottesreich weichen wird. So ver-
gassen sie über seiner langen Predigt alles andere: jene brennenden
Fragen, die ihr ganzes Dasein beherrschten : was werden wir essen
was werden wir trinken? verstummten in ihnen; was sonst das Ein
und Alles ihres armseligen Daseins war, trat völlig zurück, und sie,
die unter dem Druck des Alltags längst alles Höhere aus dem Auge
verloren hatten, erfuhren es an dieser wüsten Stätte zum erstenmal,
dass der Mensch gar nicht vom Brot allein lebt.

Freilich, trotz dieses wunderbaren Erlebnisses war der Ort, wo
sie sich aufhielten, eine wüste Stätte und hatte ihnen für ihre
irdischen Bedürfnisse nichts zu bieten. Während ihnen das ob der
Predigt Jesu noch gar nicht zum Bewusstsein kam, erfüllte es die Jünger
mit stets wachsender Beunruhigung. „Da nun der Tag fast dahin
war, traten seine Jünger zu ihm und sprachen : Es ist wüst hier, und
der Tag ist nun dahin; lass sie von dir, dass sie hingehen umher in
die Dörfer und Märkte und kaufen sich Brot, denn sie haben nichts
zu essen." Hinter der herrlichen Botschaft vom kommenden Gottesreich

taucht nun doch wieder die alte Welt auf mit ihren Nöten und
Schwierigkeiten. Ja, diese Wüste, in der sie sich befanden, ist so
recht ein Sinnbild jener Welt, in der diese Menschen tagtäglich leb-

314



ten und in der all jene bitteren Realitäten unerbittlich ihre Ansprüche
geltend machen. „Sie haben nichts zu essen" — so heisst es dort
immer wieder und vor dieser Tatsache muss alles andere zurücktreten.

Geht nicht die Stillung des Hungers allem andern voran?
kann man denn noch irgendeiner Predigt — und sei es auch ein
Evangelium! — zuhören, wenn man nichts zu essen hat? Das ist
jedenfalls das Denken dieser Welt, und die Jünger haben mit ihrer
Mahnung nur dem Ausdruck gegeben, was jeder nüchterne Realist,
der einzig mit den Gegebenheiten dieser Welt rechnet, empfinden
muss.

Jesus aber kann diese Menschen nicht einfach fortschicken. Aus
der Welt waren sie zu ihm gekommen, weil er eine Ueberwindung
derselben verheissen hatte; um seinetwillen hatten sie die Sorge
dieser Welt abgestreift und waren ganz auf das gerichtet, was er
ihnen zu bieten hatte — kann er sie nun, wo die Nöte dieser Welt
sich geltend machen, einfach wieder in diese Welt zurückschicken
und es ihnen überlassen, wie sie mit den Schwierigkeiten derselben
fertig werden mögen? Hiesse das nicht, dass die frohe Botschaft
vom Reiche Gottes verstummen müsste vor den harten Gegebenheiten

der Welt? Die „Religionen" der Menschen kümmern sich freilich

nicht um solche äusseren Dinge, sondern wollen es einzig mit
„Geistlichem" zu tun haben; auf dem Boden der „Religion" kann
man ja hochgeistig von „blossen Magenfragen" reden, wenn
Menschen in ihrer materiellen Not nach einer Hilfe und Erlösung
schreien; wo nur „Religion" getrieben wird, da entlässt man die
Leute nach der langen Predigt, dass sie hingehen in die Dörfer und
Märkte und sich -selber Brot kaufen, wenn sie nichts zu essen haben,
— im Reiche Gottes aber darf niemand fortgeschickt werden, sobald
die leiblichen Bedürfnisse und Nöte in Frage kommen, denn auch
für diese äusseren Fragen hat das Reich Gottes eine Antwort, auch
für diese Rätsel eine Lösung, auch für diese Nöte eine Hilfe!

An diese Wahrheit des Reiches Gottes will Jesus die Jünger
mahnen, wenn er ihnen antwortet: „Es ist nicht not, dass sie
hingehen ; gebt i h r ihnen zu essen !" Sie, die doch bereits gewonnen
sind für das Reich Gottes und sich als dessen Bürger wissen, sie
sollen auch sorgen für das leibliche Wohl dieser nach dem Reich
Gottes ausschauenden Menschen, damit diese inmitten der Wüste dieser

Welt erfahren, welche Realität hinter der Predigt von der neuen
Welt des himmlischen Vaters steht. Allein, die Jünger verstanden
diese Mahnung nicht: wo es um solch irdisch-materielle Dinge, wie
die Sättigung einer Menschenmenge geht, da kennen sie nur
irdischmaterielle Gesichtspunkte. Der Mangel dieser Menschen bedeutet
für sie lediglich eine Brot- oder Geldfrage, — wie aber sollte diese
sich lösen lassen mit dem bischen Brot, das sie für ihren eigenen
Bedarf mitgenommen hatten, oder mit den höchst bescheidenen Geld-

315



mittein, die sich in ihrer gemeinsamen Reisekasse befanden? „Wir
haben hier nichts, denn fünf Brote und zwei Fische" sagen die einen,
während die andern fragen : „Sollen wir denn hingehen und für 200
Groschen Brot kaufen und ihnen zu essen geben?" Und sie alle spüren

es, wie mit solch dürftigen Mitteln nicht zu helfen ist. Ist die
Sättigung all dieser Menschen wirklich nur eine Brot- oder
Geldfrage, dann ist sie eben nicht zu lösen, und es bleibt dem Menschen
nichts anderes übrig, als sich mit dieser harten Tatsache abzufinden
und sich im Bewusstsein der eigenen Armut von der Not seiner Brüder

abzuwenden.
Für Jesus aber handelt es sich hier nicht um eine solche Brotoder

Geldfrage, nein, auch hinter dieser menschlichen Not erhebt
sich die eine, grosse Gottesfrage. Nicht auf unsern Reichtum und
unsere Hilfsmittel kommt es an, sondern darauf, ob wir uns im
Glauben an Gott wenden und aus seiner Fülle schöpfen dürfen. Wo
die Jünger nur den eigenen Mangel sehen und angesichts des Wenigen

in ihren Händen von der Unmöglichkeit jeglicher Hilfeleistung
durchdrungen sind, da weist Jesus auf Gottes Reichtum hin und
heisst sie von seiner Hilfe die Ueberwindung dieser Nöte erwarten.
Gott und sein Reich suchten ja diese Menschen, indem sie Jesus bis
in die Wüste folgten, — als Gottes Gäste werden sie jetzt an seinen
Tisch geladen. „Und er gebot ihnen, dass sie sich alle lagerten,
tischweise, auf das grüne Gras, Und er nahm die fünf Brote und zwei
Fische, und sah auf zum Himmel und dankte und brach die Brote
und gab sie den Jüngern, dass sie ihnen vorlegten, und die zwei
Fische teilte er unter sie alle. Und sie assen alle und wurden satt."
Das alte Psalmwort war Wirklichkeit geworden : „Aller Augen warten

auf dich, und du gibst ihnen ihre Speise zu seiner Zeit. Du tust
deine Hand, auf und erfüllest alles, was lebt, mit Wohlgefallen !"

Mitten in der Wüste durften diese Menschen die Schöpferkraft
Gottes erfahren und aus seiner Hand ihre Speise empfangen. Ja, der
lebendige Gott, er, der im Anfang Himmel und Erde geschaffen
hat und auch jetzt noch alle Wunder der Schöpfung entfalten kann, •

trat ihnen nahe in solchem Tun. Ist diese wunderbare Speisung der
Fünftausend in der Wüste nicht ein Unterpfand für die Erfüllung
jener umfassenden Verheissung, dass in der grossen Wüste dieser
Welt noch alle Hungrigen satt werden sollen und noch alle Welt der
Herrlichkeit Gottes voll werden soll?

Auch wir glauben an diese Verheissung, und so oft wir das
Evangelium verkünden, reden wir von diesem Christus, der einst in der
Wüste Täusende von Hungrigen gespeist hat und auch in unsern Nöten

und Schwierigkeiten ein Helfer sein will. Ist's aber nicht so, dass
wir nach unserer Verkündigung dieses Evangeliums gleich den
Jüngern die Leute wieder fortschicken Auch uns ist die materielle Not
weiter Volksmassen eine äussere Angelegenheit, mit der wir uns als

316



Christen nicht zu befassen haben. Wir haben aus dem Evangelium
Christi, das Erlösung von aller Not verheisst, wieder eine
„Religion" gemacht, die sich lediglich an die Seelen der Menschen wendet,

die es aber von jeder Vermengung mit äusseren Fragen rein zu
halten gilt. Wir alle sind als Christen gleichsam „Geistliche", wie
man bezeichnenderweise auch bei uns immer noch die Pfarrer
nennt, — wir verstehen uns auf geistlichen Zuspruch und haben
tröstliche Worte für jede Notlage, wenn aber hinter unserer Predigt
die Wüste sich geltend macht und es offenbar wird, dass die Leute
nichts zu essen haben, dann können wir sie nur entlassen, damit
sie sich irgendwie selber in ihrer Not behelfen mögen. Jesu mahnendes

Wort: „Gebt ihr ihnen zu essen!" verstehen wir so wenig wie
jene Jünger, — auch wir weisen hin auf die kärglichen fünf Brote,
die wir besitzen, und auf die 200 Groschen, die uns zur Verfügung
stehen, und glauben damit hinlänglich bewiesen zu haben, dass wir
ausserstande sind, wirklich zu helfen. Wir haben es noch nicht
erkannt, dass die soziale Frage, die unserem Geschlechte gestellt ist,
keine blosse Brot- oder Geldfrage, sondern wirklich eine Gottesfrage
ist, und dass es da eben nicht auf unser Geld und unsere Vorräte
ankommt, sondern auf unsern Glauben und unsere Liebe.

Gerade weil es eine Gottesfrage ist, ob die darbenden Menschen
gesättigt werden, drum ist auch Tausenden und Abertausenden trotz
aller christlichen Predigt Gott selber fraglich geworden, nachdem
sie mit ihren leiblichen Bedürfnissen immer wieder in die Dörfer und
Märkte geschickt wurden und sich selber überlassen blieben. Wo die
Christenheit dem darbenden Volke bloss geistlichen Trost zu bieten
hat, es aber entlässt und fortschickt mit seinen materiellen Nöten, da
wird auch der geistliche Trost entwertet; wie überhaupt alle Worte
in der Wüste unserer Welt verhallen, wenn sie ihre Wahrheit nicht
gerade an den Nöten derselben bezeugen. Gerade darum schenkt
man weithin im Volke der christlichen Verkündigung keinen Glauben

mehr, weil von ihr nicht mehr jene helfende, erneuernde Kraft bis
hinein in die leiblichen und materiellen Nöte der Menschen
ausgeht. Man glaubt uns nicht mehr, dass Jesus das Brot des Lebens
ist, weil unser Christenglaube nicht stark genug ist, um für alle das
leibliche Brot zu beschaffen.

Ueber diesen Unglauben wollen wir nicht einfach schimpfen
und schelten, — dürfen wir denn jenen, die der Wüste dieser Welt
am meisten ausgesetzt und ihren Nöten am hilflosesten preisgegeben
sind, solchen Glauben überhaupt zumuten, wenn unser eigener
Glaube sich so wenig erweist als der Sieg, der diese Welt
überwindet? Unsere Schuld ist es, wenn das notleidende Volk uns fern
bleibt und abseits unserer Verkündigung seinen Feiertag hält, wenn
es gerade heute in Scharen an unseren Kirchen vorüberzieht und
draussen auf seine eigene Weise sein Brot fordert. Die Menschen,

317



die an diesem Tage für eine andere, bessere und gerechtere Welt
demonstrieren, die Brot für alle, ausreichenden Verdienst für alle,
gesunde Wohnungsverhältnisse für alle forden, sind es denn nicht
dieselben Menschen, die ernst unter dem Druck der Welt zu Jesus
kamen und bei ihm Hilfe suchten? Sie glauben eben an die Möglichkeit

einer Hilfe, glauben an die Schöpfung und ihren Reichtum und
können sich nicht abfinden mit dem Mangel, der sie allenthalben
umgibt. Und weil w i r sie mit ihren dringenden Anliegen fortschicken,
suchen sie selber einen Weg zum Reichtum der Schöpfung Gottes.
Denn wenn wir vor lauter Geistlichkeiten vergessen haben, dass
Gott seine Kinder auch leiblich sättigen will, dass er in den Wüsteneien

dieser Welt seinen ursprünglichen Schöpferreichtum entfalten
will, dann müssen schliesslich andere für diesen Sinn der
Schöpfung eintreten und die vergessene Wahrheit in die Welt hinausrufen.

Unsere Schuld aber ist es, wenn der Ruf in ihrem Munde
rauh und verbittert, ja mitunter gar wild und drohend tönt.

Lassen wir uns drum in unseren Kirchen etwas sagen von denen,
die abseits ihren Tag feiern ; lassen wir uns durch sie daran erinnern,
dass Gott alle Menschenkinder nach Leib und Seele sättigen und die
Wüste unserer Welt zum Gottesgarten seines Reiches umgestalten
will. Brennt dieser Gotteswille uns wieder auf dem Herzen und
geben wir uns ihm wieder hin mit ganzem Glauben und ganzer.
Liebe, dann wird auch uns wieder .ein Wort geschenkt werden für
das Volk, das draussen steht. Dann dürfen wir ihm wieder sagen —
und zwar so, dass es diese Verkündigung hört — dass Christus
allein allen Mangel zu stillen und einem jeden sein Brot zu geben
vermag. Dann werden die wenigen Brote und die bescheidenen Mittel

in unseren Händen uns nicht mehr zum Anlass, das Volk zu
entlassen und mit seinem Hunger in die Dörfer und Märkte zu schicken,
dann werden wir uns vielmehr mit dem Wenigen, was wir haben,
allen zur Verfügung stellen, im Glauben, dass Gott das Wenige
segnen und mehren wird zur Sättigung für alle. Wo wir uns derart
mit dem uns anvertrauten Evangelium in unsere Welt hineinstellen
und auch an der wüsten Stätte feststehen im Glauben an Gottes
Fülle und in der Liebe zu unsern Brüdern, da wird es wiederum zu
solch herrlichem Speisewunder kommen. Denn dann wird Er wieder

unter uns lebendig sein und mit neuen Zeichen und Wundern
hervortreten, der uns sein Wort gab: „Ich bin gekommen, dass sie
das Leben und volle Genüge haben sollen."

R. Lejeune.

318


	Die Speisung der Fünftausend (Markus 6, 32-44)

