
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 6

Artikel: Unsere Fehler

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"s > - ""- " * - „-S

Ich veröffentliche darum heute einen ersten Beitrag zu dieser Aussprache.
Auf eine Antwort verzichte ich vorläufig, obschon sie mir nicht gerade schwer
fiele, und bemerke bloss noch, dass ich kein Wort gegen den Vegetarismus an
sich gesagt habe. Was ich bestritt, war bloss, dass das biblische Gebot
ursprünglich diesen Sinn habe (und dabei bleibe ich) und dazu die These, dass
beide Postulate: die Weigerung, einen Menschen zu töten und der Vegetarismus

notwendig verbunden sein müssten. Ich behalte mir vor, meine Auffassung

nochmals zu vertreten und auch dem Verfasser des vorliegenden Beitrags
zu erwidern, aber vorläufig sollen Andere das Wort haben. L. R.

I.
Werte Redaktion!

In Ihrem Votum zu dem Worte: „Du sollst nicht töten!" beanstanden Sie,
dass einer der Einsender dieses Gebot nicht nur auf die Menschen, sondern
auch auf die Tiere angewendet wissen will, weil dies in zu losem Zusammenhang

mit dem Grundgedanken der Aussprache, dem religiösen Pazifismus, stehe.
Besteht nun wirklich gar kein Zusammenhang zwischen diesen beiden

Auffassungen? — Ist es nicht erwiesen, dass Menschen, die auf Fleischnahrung
verzichten, ihren Charakter ändern, leidenschaftsloser, sanfter werden, und
umgekehrt solche, die viel Fleisch essen, reizbar, zornmütig und gewalttätig
sind?

Diejenigen Völker, deren Hauptnahrung das Fleisch ist, sind auch die
grausamsten und kriegerischsten, während die rein pflanzlich ernährten
sanftmütig und aufopferungsfähig sind. Denken wir nur an die Hindus und deren
Führer Gandhi!

Es lässt sich heute eben nicht mehr bestreiten, dass körperliches Verhalten,
körperliche Gewohnheiten die geistige Verfassung des Menschen beeinflussen,
ja oft bestimmen. Dies glaubt und versteht man eigentlich erst recht, wenn
man am eigenen Leibe erlebt hat, was eine Umstellung in der Ernährung
bedeutet.

Vor ein paar Tagen kam mir ein kleines Büchlein in die Hand, das gerade
diese Themen eingehend behandelt, es heisst: „Du sollst nicht töten!" von Kaell-
bermann (Verlag Richard Richter, Freiberg-Sachsen), aus welchem ich mir
erlaube, ein paar Zeilen anzuführen:

„Vegetarismus und Pazifismus sind weltanschauliche Umwälzungen
und wer der einen Idee dienen will, kann die andere nicht verwerfen, denn
beiden liegt das natürliche Dasein des Menschen zu Grunde. Pazifismus vom
weltlichen und wirtschaftlichen Standpunkt aus kann nie die
Lage erfassen, denn die Wirtschaft ist die Dienerin des Mordens, in i h r
liegen die Veranlassungen aller Streitigkeiten. Erfassen des eigentlichen Uebels
ist mehr wert, als der auf rechtliche und wirtschaftliche Massnahmen aufgebaute

Pazifismus, der materielle Vorteile ohne Kriegsgreuel sucht, im übrigen
aber die Greuel der Tiertötung nicht beachtet. Deren Vermeidung wäre am
ersten imstande, den Friedensgedanken zu festigen."

Vor bald 500 Jahren soll Leonardo da Vinci gesagt haben: „So lange
Schlachthäuser bestehen, werden wir auch Schlachtfelder haben!" —
Und erst heute begreifen und verstehen wir das allmählich. R. M.

(Fortsetzung folgt.)

Unsere Fehler.
Brüder, wenn auch ein Mensch von einem Fehler übereilt wird,

so sollt ihr, die ihr Geisterfüllte seid, einem solchen im Geiste der
Sanftmut zurechthelfen, und schau du dabei auf dich selbst, ob du
nicht auch der Versuchung ausgesetzt bist. Traget Einer die Last

277



des Andern, so erfüllet ihr das Gesetz Christi. Wenn Einer meint,
er sei etwas, da er doch nichts ist, so betrügt er bloss sich selbst.
Jeder prüfe sein eigenes Tun, dann wird er seinen Ruhm wohl für
sich behalten und nicht den Andern damit behelligen. Denn es
wird jeder sein eigenes Bündel zu tragen haben. Galater 6, 1—5.

Schwer ist die Last der Sünde und Schuld, die weitaus schwerste,
die unvergleichlich schwerste aller Lasten. Und doch scheint es

manchmal, als ob unsere Fe h 1 e r uns fast noch mehr quälten.
Welch eine Last ist zum Beispiel die Neigung zum Jähzorn, die oft
den edelsten Menschen anhaftet; wie verhängnisvoll kann dieser
werden — man denke nur an Moses, Luther, Wichern! Aber eine
nicht kleinere ist die persönliche Empfindlichkeit — wie erschwert
sie denen, die damit behaftet sind, das Leben, und dazu denen, die
mit ihnen zusammenleben oder etwa in Berührung kommen Damit
verwandt ist das Misstrauen, das so viel irriges Urteil erzeugt,
so sehr seinen Träger selbst und die, welche es trifft, lähmt und
das nicht nur Gespenster, sondern oft auch Dämonen schafft —
man denke hier an die Eifersucht, die damit zusammenhängt! Aber
auch blinde Vertrauensseligkeit ist ein Fehler, der sich schwer genug
rächen kann; man denke bloss an Pestalozzis Leben! Dann wieder
sind es Fehler des sinnlichen Lebens, die Menschen haben ' können,

welche sonst hoch stehen. Besonders machen die Fehler, die
mit der Zunge zusammenhängen, den allermeisten Menschen zu
schaffen. „Wir fehlen alle viel," sagt davon der Jakobusbrief, „wer
in keinem Worte fehlt, der ist ein vollkommener Mann und ist
gewiss imstande, auch den ganzen Körper im Zaume zu
halten". Aber wir reden bald zu viel, bald zu wenig, reden an einander

und auch an uns selbst vorbei — kurz, nichts offenbart uns
die ganze Fehlerhaftigkeit unseres Wesens so deutlich und so
eindringlich, wie der Spiegel unserer Zunge. Gerade hier spielt
besonders auch die Eitelkeit herein, die auch eine schwere Last ist
und die nur die andere Seite jenes Minderwertigkeitsgefühls bildet,
unter dem so viele Menschen von der Wiege bis zum Grabe
gebückt gehen. Wir sehen, welch ein Rattenschwanz das ist; es ist
uns klar, dass wir die Liste noch lang, fast bis ins Unendliche,
ausdehnen könnten.

Diese Fehler unterscheide ich von eigentlicher Sünde. Sie
können freilich leicht zur Sünde werden, sie bilden ihre fruchtbare
Brutstätte, ihren leichtesten Ansatzpunkt bei uns. Vielleicht, wer
weiss? hängen sie auch irgendwie mit der Sünde als ihrer
letzten Wurzel zusammen. Aber Sünde ist eigentlich doch
immer bloss der Trennung von Gott, der Abfall von Gott, die
Auflehnung gegen Gott, und sie ist in ihrem letzten Grund
als menschliche Aeusserung stets Mangel an Glauben und
Liebe (die beide nur e i n Leben sind), sie ist auf alle

278



Fälle eine Sache des Willens, ist eine Gesinnung, während

Fehler zunächst mehr in unserer individuellen Natur, im
Temperament unseres Leibes und unserer Seele, in der besonderen
Mischung der Elemente unseres Wesens wurzeln. Wenn wir zum
Vergleich an einen Baum denken, so ist Sünde eine Krankheit, die
an die Wurzeln oder an das Mark geht, während Fehler mehr ein
Raupenfrass an den Blättern, ein Auswuchs an der Rinde, eine
Schmarotzerpflanze auf dem Aste sind. Aber wenn auch Sünde
das viel Schlimmere, das viel, unvergleichlich viel Gefährlichere
und vielleicht doch die letzte Wurzel auch der Fehler ist, so leiden
wir, wie gesagt, meistens viel stärker an unsern Fehlern als an der
Sünde selbst. Das hängt wohl damit zusammen, dass unsere Fehler

meistens viel kenntlicher sind als unsere Sünden, viel mehr nach
aussen treten, viel mehr das Urteil der Menschen herausfordern,
viel mehr, wie wir wenigstens meinen, uns Schaden bringen. In
der Tat, während vielleicht unsere wirklichen und oft auch unsere
vermeintlichen Fehler an der grossen Glocke hängen, wissen um
unsere Sünden ausser Gott nur ein oder zwei Menschen, vielleicht

-liur wir allein und vielleicht — das ist das Allerschlimmste — nicht
einmal wir selbst. Wenn wir auf Grund dieser Sachlage unsere
Fehler leichter nehmen, als unsere Sünden (vielleicht sagte ich besser:

unsere Sünde, in der Einzahl redend; denn es gibt ja im
Grunde nur eine Sünde — nicht viele Sünden, sondern bloss
Sünde; Sünde ist nicht etwas, was sich in einzelnen Taten oder
Unterlassungen darstellt, sondern ein Vorzeichen zum Tun und
Lassen), dann geschieht das einfach, weil wir eben die Sünde nicht
ernst genug nehmen, weil wir, kurzsichtigerweise, ihre Folgen
nicht so deutlich sehen, wie die der Fehler, weil uns das Urteil
der Menschen wichtiger ist als das Urteil Gottes.

Jedenfalls möchten wir unsere Fehler gerne los werden. Wie kann
das geschehen? Dass es schwer ist, sehr schwer, ja fast unmöglich,
das weiss jeder, der es versucht hat, auch nur einen solchen
Naturfehler zu besiegen. Wie viele Rezepte haben wir schon ausprobiert

und wie viele Rezepte gibt es dafür — fast so viele, wie für
die leiblichen Gebrechen und mit gleicher Wirkung: es wird
dadurch meistens eher schlimmer als besser. Weiss ich nun endlich
eines anzugeben, das sicher hilft? Ja, ich glaube eines zu wissen,
eines oder zwei!

Das erste heisst : Wir sollen unsere Fehler gar
nicht los werden wollen; das wäre mit ungeheurer
Gefahr verbunden.

Es wäre mit der Gefahr verbunden, dass wir dadurch von
Gott getrennt wü.rden. Als Fehlerlose würden wir zu
ihm sprechen: „Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin wie andere

279



Leute," und wir wissen, wie das von Gott trennt. Es gibt denn
auch nichts Unerträglicheres, als fehlerlose Menschen. Solche kommen

nämlich vor (ist das wohl ein Widerspruch zu dem vorhin

Gesagten?), aber Gott behüte uns vor ihnen — schicket uns,
zur Erholung von ihnen, einen groben Sünder! — Gott behüte uns
selbst davor, solche werden zu wollen Welch eine Kälte geht von
solchen Menschen aus! Ihre vollkommene Tugend ist wie ein
Eispanzer, den sie um die Seele tragen. Dieser Eispanzer lässt Gottes
höchste Gaben nicht zu ihnen kommen. Denn wer fehlerlos ist,
kann auch nicht merken, dass er ein Sünder ist. Unsere Fehler aber
haben offenbar die organische Funktion, dass sie uns an unsere
Sünde erinnern sollen. Wer sie weghaben will, ohne diese selbst
wegzuhaben, erschlägt die Wächter, welche das Vorhandensein
des Feindes ankünden. Aber wer nichts von Sünde weiss, weiss
auch nichts von Gnade. Wer nicht arm ist vor Gott, der kann das

ganze Reich Gottes nicht empfangen. Darum wohl hat Blumhardt
der Vater zu Blumhardt dem Sohn, dem damals siebzehnjährigen,
gesagt: „An deinen Tugenden wirst du zugrunde gehen" und
darum wohl hat Jesus gesprochen : „Wahrlich ich sage euch : Zöllner

und Dirnen werden eher in das Reich Gottes eingehen, als ihr
Priester und Schriftgelehrten."

Aber wie sie von Gott trennte, so würde Fehlerlosigkeit uns
auch von den Menschen trennen; denn das, was uns
Menschen am stärksten verbindet, sind unsere Fehler. „Wie — sind
nicht sie es, die uns vielmehr am stärksten trennen?" — Ja,
gewiss, so lange wir uns seihst für fehlerlos halten. Anders aber wird
das Verhältnis sofort, wenn wir unsere Fehler erkennen und darunter

leiden. Denn dann braucht es nur eine kleine Ueberlegung, um
uns zu sagen : „Du regst dich über fremde Fehler auf, aber geht es
ihnen nicht bloss wie dir? Bist du nicht selbst schwer gefährdet?"
Sollten wir nicht versuchen, wenn der Andere von einem Fehler
übereilt wird, dies genau so zu nehmen, wie wenn eine Krankheit

ihn überfiele, und zwar eine, die sehr leicht auch uns erfassen

könnte? Und es ist auch eine Krankheit! Einem Kranken
aber macht man nicht Vorwürfe; man hat Angst für ihn, man hilft
ihm, so gut man kann. Von Natur sind wir geneigt, das zu
vergessen. Adam ist selbstgerecht. Wir fahren auf, wenn wir auf die
Aeusserungen eines solchen Fehlers bei Andern stossen, wir sind
enttäuscht, trennen uns mehr oder weniger von ihnen; machen
ihnen ihre Fehler zum Vorwurf und verdreifachen damit deren
Gewicht. Aber wir sollten nicht Adamsmenschen, sondern
Christusmenschen sein und das Gesetz Christi ist, dass Einer des Andern
Last trage. Wie tief ist das! Wir sollten die Last des Andern als
die unsrige empfinden. Das können wir nur dann, wenn wir die

280



z ¦:' t. u

starke Empfindung der eigenen Last haben, wenn wir wissen, wie
sehr nahe uns die Versuchung unseres Fehlers ist. Wir
erschrecken dann über den des Andern als ob es der unsrige wäre.
Das Kreuz Christi lehrt uns die gewaltige Solidarität der Schuld
und der Erlösung, die Macht der Sünde und die Macht der Gnade.
Davon geht das „Gesetz Christi" und seine Erfüllung aus. Wenn
wir in diesem Sinne: „Geisterfüllte" sind, dann zieht uns nichts
so sehr zu dem Bruder, als wenn wir sehen, dass ein Fehler ihn
„übereilt". Es ist unsere Sache, Tua rex agitur.

So gesehen — und wir sollen so sehen — verbinden unsere
Fehler uns mit den Menschen und ihre Fehler sie mit uns. Aus dem
Stoff der Fehler ist die festeste Brücke zwischen den Menschen
gebaut; die Fehler sind die Widerhacken, die die auseinander
strebenden Balken des Menschenwesens zusammen halten.

Darüber täuschen wir uns oft. Wir meinen: „Ach, wenn das
Andere fehlerlos wäre, dann wollte ich es schon lieben, und wie!
— aber so? Ach, wenn die Menschen nicht so fehlerhaft wären,
was für eine Freude wäre es, mit ihnen zu verkehren !" Nichts ist
verkehrter, als so zu denken. Das genaue Gegenteil ist wahr : Wären

wir fehlerlos, so hätten wir nichts mit einander zu schaffen.
Der Eispanzer trennte uns. Es fehlten die Widerhacken, um uns
zu fassen. Solche Fehlerlosen gibt es ja — noch einmal — aber
kann man mit denen etwas haben? Sind die es, die Gemeinschaft
zwischen den Menschen stiften? Gehen die zu den Feinden, den
Zöllnern, gehen die zu den Trinkern, den Dirnen, den Verbrechern?

Das tun nur die, die sich selbst sehr fehlerhaft (und mehr
als das) wissen, das können nur die tun. Die allein können
auch wirklich vergeben; wo gibt es aber Gemeinschaft ohne
Vergebung? Wir lieben die Menschen um ihrer Fehler
willen, das ist die paradoxe Wahrheit. Fehler geben der Liebe
die Wärme. Eisstatuen kann man nicht lieben. Es ist eine Wahrheit,

ähnlich der, dass wir am meisten die lieben, für die wir am
meisten sorgen müssen ; vielleicht ist sie ein Stück dieser
umfassenden Wahrheit, jedenfalls ist sie ein Abglanz der noch viel
tieferen, dass es keine so feste Verbindung zwischen den Menschen
gibt, als erkannte, bekannte und vergebene Schuld.

Wir sollen unsere Fehler gar nicht los werden wollen, weil sie

uns an Gott und an den Menschen binden. Ist das zu verstehen
nicht schon Erlösung?

Aber es gibt noch ein zweites, nämlich ein wirkliches
Loswerden von den Fehlern — soweit dies nämlich
wünschenswert und notwendig ist, wohlverstanden — aber eines,
das auf dem rechten Wege geschieht, nicht auf dem falschen.

Ich beginne von aussen her. Viel ist schon geleistet, wenn wir

281



unsere Fehler kennen. Alles, was man kennt, was man
durchschaut, ist dadurch schon wie besiegt. Man steht darüber. Man ist
nicht mehr in seinem Banne. Die Fehler, die wir kennen und übersehen,

sind gleichsam nicht mehr die unsrigen. Sie sind etwas Fremdes,
das uns bloss äusserlich anhaftet. Aber dadurch, dass dies geschehen

ist, sind sie schon zum Absterben verurteilt; denn nun nähren
sie sich bloss noch von der äussersten, selbst absterbenden Rinde
unseres Wesens, nicht mehr von seinem Mark und frischen Lebenssaft.

Allerdings kennen wir unsere Fehler nicht alle, darum aber
heisst es im Psalm: „Verzeihe mir die verborgenen Fehler", und
darin liegt wohl auch die Bitte: „Enthülle mir meine verborgenen
Fehler, soweit dies nötig ist" — denn wer könnte den Anblick
aller seiner Fehler ertragen

Aber dieses Erste führt uns noch tiefer und mehr nach Innen.
Hier wollen wir an den Gedanken anknüpfen, dass unsere Fehler,
wenn sie auch nicht Sünde sind, vielleicht zuletzt doch mit dieser
Wurzel zusammenhängen. Und nun drängt sich eine einfache Wahrheit

auf. Was ist denn die Sünde? Wie wir schon gezeigt haben,
ganz und gar nichts anderes als Scheidung von Gott. Sollte das
nicht auch die letzte und eigentliche Ursache unserer Fehler sein?
Stammen diese nicht zuletzt aus dem Mangel an Glauben und Liebe
Die Fehler stammen, sagten wir, aus unserer Individualität, aus
unserem leiblichen und seelischen Temperament, und das heisst: aus
der besonderen Mischung der Elemente unseres Wesens. Aber sollte
diese an sich etwas Fehlerhaftes und also eine Quelle von Fehlern
sein? Unsere Individualität ist doch eine Schöpfung Gottes und
als solche durchaus gut und vollkommen. Wenn sie also doch
unvollkommen ist und Fehlerquelle wird, so muss eine Verderbnis
stattgefunden haben. Diese Verderbnis kann aber nur Abfall von
Gott sein, und das ist eben d i e Sünde.

Wenn wir unsere Fehler daraufhin prüfen, so springt, wie mir
scheint, in die Augen, dass das ihre Wurzel ist. Wenn wir, um dies
eine Beispiel wieder besonders zu beleuchten, im Reden so viel
fehlen, so doch bloss, weil in unserem Sein etwas nicht in
Ordnung ist. Es wird wohl so sein, dass nicht Gott über uns herrscht,
sondern das Ich mit seinen bald hochmütigen, bald kleinmütigen
Ueberlegungen (die im Grunde das Gleiche bedeuten) uns in
seinem Banne hält. Sonst würden wir zur rechten Zeit
reden und zur rechten Zeit schweigen und würden, wenn wir redeten,

bei aller Unzulänglichkeit des Ausdrucks doch recht reden
und das Rechte reden. Aus dem gleichen unerlösten Wesen
stammt die Wallung des Jähzornes. Er ist nicht von Gott, „des
Menschen Zorn tut nicht, was vor Gott recht ist". Ebenso alle sinnliche

Gier. Gier ist ein Zeichen, dass Gott fehlt, dass die Seele leer

282



ist; sie ist die Erbsünde. Und endlich das Misstrauen wie die
Vertrauensseligkeit : sind sie nicht ein Zeichen, dass wir zu sehr an die
Menschen als Menschen gebunden sind, dass wir an sie gebunden
sind durch das trübe Medium des Ich Schwanken wir nicht darum
zwischen Misstrauen und Uebervertrauen, während wir, durch Gott
in Freiheit mit den Menschen vereinigt, ein sieghaftes Vertrauen mit
nüchternem Klarblick verbänden? Stammen also nicht, mit andern
Worten, auch unsere Fehler zuletzt aus jenem Götzendienst, der
d i e Sünde ist? Wenn die Fehler die Brutstätte der Sünde sind, so
ist auch die Sünde die Brutstätte der Fehler.

So weisen unsere Fehler uns zu deren Wurzel, dem Urfehler,
der Sünde. Und hier müssen wir ansetzen, wenn wir sie überwinden

wollen. Wir müssen nun von innen nach aussen gehen. Von
aussen her werden wir durch unsere Fehler nach innen gewiesen,
damit wir ihre letzte Ursache erkennen, aber von Innen her muss
die letzte Heilung kommen. Wir müssen lernen, die Sünde wichtiger

zu nehmen als die Fehler, das Urteil Gottes wichtiger als
das der Menschen. Die Verderbnis unseres Wesens muss durch
die neue Geburt, die eine „neue Schöpfung" ist (vergleiche 2. Kor.
5, 17), geheilt werden. Von Gott aus wird alles Leben gesund,
fehlerlos (wenn wirs recht verstehen), wie etwa eine Tanne, eine
Rose wirklich fehlerlos ist. Anders gesagt: Wenn unsere Fehler
aus der Sünde wachsen, so gibt es eine Erlösung davon; denn es
gibt eine Erlösung von der Sünde, eine Erlösung vom Bösen durch
die Kraft und Gnade Gottes. Gott ist die Erlösung, auch von unseren

Fehlern.
Ist das nicht die Hilfe? Wir preisen unsere Fehler, die uns

zeigen, wie es mit uns steht, die uns durch Liebe und Gnade
mit Gott und dem Menschen verbinden; wir sind dankbar für
unsere Fehler, die uns zu dem letzten Grund aller Fehler führen, dem
Bösen, und damit zu Dem, der uns vom Bösen erlöst.

L. Ragaz.
MiniMIIIHMIIIIIIIHMJIIHIHIIIIIMiniHIMIIIMIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIUIIIUIIEnillllHllHIMMMIMIIIIIIIIinMIIlMIIMIIIIinilHIIIIIIIIIHIIIIIMIIIIIHIIIIIMIIMMIIIIIIIIIIIl

| ö Aus der Arbeit j Q |
rnilliniiniMIIHIIIIM^llllMHMIIIIIIIIIIMIMlINIMIMMIIIIIIIIIIIIIIMMIinilliniHnilllllinillllllMIIIMIIIIIIIIIIUIIIIHIlllllllllllllllllllllllllirillllllHIIIIIIIIIIIIIlirT

Aufruf an die Freunde des „Aufbau" und der „Neuen Wege" im
Aargau und den angrenzenden Gebieten.

Nach dem Vorbild von Bern, Basel, Zürich, Luzern und andern
Orten haben sich auch im Aargau und den angrenzenden Gebieten
Gesinnungsfreunde gefunden, welche sich in kleinern Gruppen mit
der Besprechung sozialistischer Probleme befassen, in dem Geiste,
wie er sich uns im „Aufbau" und den „Neuen Wegen" äussert.

283


	Unsere Fehler

