Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 6

Artikel: Unsere Fehler

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ich verdilentliche darum heute einen ersten Beitrag zu dieser Aussprache.
Auf eine Antwort verzichte ich vorliufig, obschon sie mir nicht gerade schwer
fiele, und bemerke bloss noch, dass ich kein Wort gegen den Vegetarismus an
sich gesagt habe. Was ich bestritt, war bloss, dass das biblische Gebot ur-
spriinglich diesen Sinn habe (und dabei bleibe ich) und dazu die These, dass
beide Postulate: die Weigerung, einen Menschen zu téten und der Vegetaris-
mus notwendig verbunden sein miissten. Ich behalte mir vor, meine Auffas-
sung nochmals zu vertreten und auch dem Verfasser des vorliegenden Beitrags
zu erwidern, aber vorliufig sollen Andere das Wort haben, L. R

L.
Werte Redaktion!

In Threm Votum zu dem Worte: ,,Du sollst nicht téten!“ beanstanden Sie,
dass einer der Einsender dieses Gebot nicht nur auf die Menschen, sondern
auch auf die Tiere angewendet wissen will, weil dies in zu losem Zusarmen-
hang mit dem Grundgedanken der Aussprache, dem religiosen Pazifismus, stehe.

Besteht nun wirklich gar kein Zusammenhang. zwischen diesen beiden
Auffassungen? — Ist es nicht erwiesen, dass Menschen, die auf Fleischnahrung
verzichten, ihren Charakter dndern, leidenschaitsloser, sanfter werden, und um-
g_ek:l;;rt solche, die viel Fleisch essen, reizbar, zornmiitig und gewalttitig
sind: ‘ _
Diejenigen Volker, deren Hauptnahrung das Fleisch ist, sind auch die
grausamsten und kriegerischsten, wihrend die rein pflanzlich ernihrten sanft-
miitig und aufopferungsfihig sind. Denken wir nur an die Hindus und deren
Fiihrer Gandhi! :

Es ldsst sich heute eben nicht mehr bestreiten, dass korperliches Verhalten,
korperliche Gewohnheiten die geistige Verfassung des Menschen beeinflussen,
ja oft bestimmen, Dies glaubt und versteht man eigentlich erst recht, wenn
man am eigenen Leibe erlebt hat, was eine Umstellung in der Erndhrung be-
deutet. : :

Vor ein paar Tagen kam mir ein kleines Biichlein in die Hand, das gerade
diese Themen eingehend behandelt, es heisst:,,Du sollst nicht téten!®“ von Kaell-
bermann (Verlag Richard Richter, Freiberg-Sachsen), aus welchem: ich mir
erlaube, ein paar Zeilen anzufiihren: :

sVegetarismus und Pazifismus sind weltanschauliche Umwilzungen . . .
und wer der einen Idee dienen will, kann die andere nicht verwerfen, denn
beiden liegt das natiirliche Dasein des Menschen zu Grunde. Pazifismus vom
weltlichen und wirtschaftlichen Standpunkt. aus kann nie die
Lage erfassen, denn die Wirtschaft ist die Dienerin des Mordens, . . . inihr
liegen die Veranlassungen aller Streitigkeiten. Erfassen des eigentlichen Uebels
ist mehr wert, als der auf rechtliche und wirtschaftliche Massnahmen auige-
baute Pazifismus, der materielle Vorteile ohne Kriegsgreuel sucht, im iibrigen
aber die Greuel der Tiertotung nicht beachtet. Deren Vermeidung wire am
ersten imstande, den Friedensgedanken zu festigen.”

Vor bald 500 Jahren soll Leonardo da Vinci gesagt haben: ,So lange
Schlachthduser bestehen, werden wir auch Schlachtielder haben!“ —
Und erst heute begreifen und verstehen wir das allmihlich. - - RM.

' | (Fortsetzung folgt.) ‘ :

| Unsere Féhler;

- Briider, wenn auch ein Mensch von einem Fehler iibereilt wird,
so sollt ihr, die ihr Geisterfiillte seid, einem soichen im Geiste der
Sanftmut zurechthelfen, und schau du dabei aut dich selbst, ob du
nicht auch der Versuchung ausgesetzt bist. Traget Einer die Last

277



des Andern, so erfiillet ihr das Gesetz Christi. Wenn Einer meint,
er sei etwas, da er doch nichts ist, so betriigt er bloss sich selbst.
Jeder priite sein eigenes Tun, dann wird er seinen Ruhm wohl fiir
sich behalten und nicht den Andern damit behelligen. Denn es
wird jeder sein eigenes Biindel zu tragen haben. Galater 6, 1—5,

Schwer ist die Last der Siinde und Schuld, -die weitaus schwerste,
die unvergleichlich schwerste aller Lasten. Und doch scheint es
manchmal, als ob unsere Fehler uns fast noch mehr quilten.
Welch eine Last ist zum Beispiel die Neigung zum Jahzorn, die oft
den edelsten Menschen anhaftet; wie verhdngnisvoll kann dieser
werden — man denke nur an Moses Luther, Wichern! Aber eine
nicht kleinere ist die persénliche Empfmdhchkelt — wie erschwert
~ sie denen, die damit behaftet sind, das Leben, und dazu denen, die
mit ihnen zusammenleben oder etwa in Beruhrung kommen! Damit
verwandt ist das Misstrauen, das so viel irriges Urteil erzeugt,
~ so sehr seinen Trager selbst und die, welche es trifft, [dhmt und
das nicht nur Gespenster, sondern oft auch Dadmonen schafft —
man denke hier an die Eifersucht, die damit zusammenhingt! Aber
auch blinde Vertrauensseligkeit ist ein Fehler, der sich schwer genug
rachen kann; man denke bloss an Pestalozzis Leben! Dann wieder
sind es Fehler des sinnlichen Lebens, die Menschen haben kon-
nen, welche sonst hoch stehen. Besonders machen die Fehler, die
mit der Zunge zusammenhdngen, den allermeisten Menschen zu
schaffen, ,,Wir fehlen alle viel,* sagt davon der Jakobusbrief, ,, wer
in keinem Worte fehlt, der ist ein vollkommener Mann und ist ge-
wiss imstande, auch den ganzen Ko6rper im Zaume zu hal-
ten“. Aber wir reden bald zu viel, bald zu wenig, reden an einan-
der und auch an uns selbst vorbei — kurz, nichts offenbart uns
die ganze Fehlerhaftigkeit unseres Wesens so deutlich und so ein-
dringlich, wie der Spiegel unserer Zunge. Gerade hier spielt be-
sonders auch die Eitelkeit herein, die auch eine schwere Last ist
und die nur die andere Seite jenes Minderwertigkeitsgefiihls bildet,
unter dem so viele Menschen von der Wiege bis zum Grabe ge-
biickt gehen. Wir sehen, welch ein Rattenschwanz das ist; es ist
uns klar, dass wir die Liste noch lang, fast bis ins Unendliche, aus-
dehnen koénnten. |

Diese Fehler unterscheide ich von eigentlicher Siinde. Sie
konnen freilich leicht zur Siinde werden, sie bilden ihre fruchtbare
Brutstatte, ihren leichtesten Ansatzpunkt bei uns. Vielleicht, wer
weiss ? hangen sie auch irgendwie mit der Siinde als ihrer
letzten Wurzel zusammen. Aber Siinde ist eigentlich doch im-
mer bloss der Trennung von Gott, der Abfall von Gott, die Au-
lehnung gegen Gott, und sie ist in ihrem letzten Grund
als menschliche Aeusserung stets Mangel an Glauben und
Liebe (die beide nur ein Leben sind), sie ist auf alle

278



Félle eine Sache des Willens, ist eine Gesinnung, wih-
rend Fehler zundchst mehr in unserer individuellen Natur, im
Temperament unseres Leibes und unserer Seele, in der besonderen
Mischung der Elemente unseres Wesens wurzeln. Wenn wir zum
Vergleich an einen Baum denken, so ist Siinde eine Krankheit, die
an die Wurzeln oder an das Mark geht, wihrend Fehler mehr ein
Raupenfrass an den Blattern, ein Auswuchs an der Rinde, eine
Schmarotzerpflanze auf dem Aste sind. Aber wenn auch Siinde
das viel Schlimmere, das viel, unvergleichlich viel Gefahrlichere
und vielleicht doch die letzte Wurzel auch der Fehler ist, so leiden
wir, wie gesagt, meistens viel stirker an unsern Fehlern als an der
Siinde selbst. Das hingt wohl damit zusammen, dass unsere Feh-
ler meistens viel kenntlicher sind als unsere Sunden, viel mehr nach.
- aussen treten, viel mehr das Urteil der Menschen herausfordern,
viel mehr, wie wir wenigstens meinen, uns Schaden bringen. In
der Tat, wahrend vielleicht unsere wirklichen und oft auch unsere
vermeintlichen Fehler an der grossen Glocke hingen, wissen um
unsere Siinden ausser Gott nur ein oder zwei Menschen, vielleicht
hiur wir allein und vielleicht — das ist das Allerschllmmste — nicht
einmal wir selbst. Wenn wir auf Grund dieser Sachlage unsere
Fehler leichter nehmen, als unsere Siinden (vielleicht sagte ich bes-
ser: unsere Siinde, in der Einzahl redend; denn es gibt ja im
Grunde nur eine Sinde — nicht viele S @i nden, sondern bloss
Siinde; Siinde ist nicht etwas, was sich in einzelnen Taten oder
Unterlas-sungen darstellt, sondern ein Vorzeichen zum Tun und
Lassen), dann geschieht das einfach, weil wir eben die Siinde nicht
ernst genug nehmen, weil wir, kurzsichtigerweise, ihre Folgen
nicht so deutlich sehen wie die der Fehler, weil uns das Urteil
der Menschen wmhtzger ist als das Urteil Gottes.

Jedenfalls méchten wir unsere Fehler gerne los werden. Wie kann
das geschehen? Dass es schwer ist, sehr schwer, ja fast unmdglich,
das weiss jeder, der es versucht hat auch nur e inen solchen Na-
turfehler zu besmgen Wie viele Rezepte haben wir schon auspro-
biert und wie viele Rezepte gibt es dafiir — fast so viele, wie fiir
die leiblichen Gebrechen und mit gleicher Wirkung: es wird da-
durch meistens eher schlimmer als besser. Weiss ich nun endlich
eines anzugeben, das sicher hilft? Ja, ich glaube eines zu wissen,
eines oder zwei!

Das erste heisst: Wir sollen unsere Fehler gar
nichtlos werden wollen; das ware mit ungeheurer Ge-
fahr verbunden.

Es wire mit der Gefahr verbunden, dass wir dadurch von
Gott getrennt wiirden. Als Fehlerlose wiirden wir zu
ihm sprechen: ,Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin wie ‘andere

279




Leute,“ und wir wissen, wie das von Gott trennt. Es gibt denn
auch n1chts Unertragllcheres als fehlerlose Menschen. Solche kom-
men namlich vor (ist das wohl ein- Widerspruch zu dem vor-
hin Gesagten?), aber Gott behiite uns vor ihnen — schicket uns,
zur Erholung von ihnen, einen groben Siinder! — Gott behiite uns
selbst davor, solche werden zu wollen! Welch eine Kalte geht von
solchen Menschen aus! Ihre vollkommene Tugend ist wie ein Eis-
panzer, den sie um die Seele tragen, Dieser Eispanzer lasst Gottes
hochste Gaben nicht zu ihnen kommen. Denn wer fehlerlos ist,
kann auch nicht merken, dass er ein Siinder ist. Unsere Fehler aber
haben offenbar die orgamsche Funktion, dass sie uns an unsere
Siinde erinnern sollen. Wer sie weghaben will, ohne diese selbst
wegzuhaben, erschlagt die Wichter, welche das Vorhandensein
~ des Feindes ankiinden. Aber wer mchts von Siinde weiss, weiss
auch nichts von Gnade. Wer nicht arm ist vor Gott, der kann das
g an z e Reich Gottes nicht empfangen. Darum wohl "hat Blumhardt
der Vater zu Blumhardt dem Sohn, dem damals swbzehn]ahrlgen
gesagt: , An deinen Tugenden wirst du zugrunde gehen“ und
darum wohl hat Jesus gesprochen ,,Wahrlich ich sage euch: Z6ll-
ner und Dirnen werden eher in das Reich Gottes eingehen, als ihr
Priester und Schriftgelehrten. ’

Aber ‘wie sie von Gott trennte, so wiirde Fehlerlosigkeit uns
auch von den Menschen trennen; denn das, was uns
Menschen am stérksten verbindet, sind unsere Fehler. ,,Wie — sind
nicht sie es, die uns vielmehr am stirksten trennen?“ — Ja, ge-
wiss, so lange wir uns selbst fiir fehlerlos halten. Anders aber wird
das Verhiltnis sofort, wenn wir unsere Fehler erkennen und darun-
ter leiden. Denn dann braucht es nur eine kleine Ueberlegung, um
uns zu sagen: ,,Du regst dich iiber fremde Fehler auf, aber geht es
ihnen nicht bloss wie dir? Bist du nicht selbst schwer gefahrdet ?“
Sollten wir nicht versuchen, wenn. der Andere von einem Fehler
iibereilt wird, dies genau so zu nehmen, wie wenn eine Krank-
heit ihn uberﬁele und zwar eine, die sehr leicht auch uns erfas-
sen ‘konnte? Und es ist auch eine Krankheit! Einem Kranken
aber macht man nicht Vorwiirfe; man hat Angst fiir ihn, man hilit
ihm, so gut man kann. Von Natur sind wir geneigt, das zu ver-
gessen. Adam ist selbstgerecht. Wir fahren auf, wenn wir auf die
Aeusserungen eines solchen Fehlers bei Andem stossen, wir sind
enttiuscht, trennen uns mehr oder weniger von 1hnen machen
ihnen ihre Fehler zum Vorwurf und verdreifachen damlt'deren Ge-
wicht. Aber wir sollten nicht Adamsmenschen, sondern Christus-
- menschen sein und das Gesetz Christi ist, dass Einer des Andern
Last trage. Wie tief ist das! Wir sollten 'die Last des Andern als
die unsrige empfinden. Das kénnen wir nur dann, wenn wir die

280



starke Empfindung der eigenen Last haben, wenn wir wissen, wie
sehr nahe uns die Versuchung unseres Fehlers ist. Wir er-
schrecken dann iiber den des Andern als ob es der unsrige ware.
Das Kreuz Christi lehrt uns die gewaltige Solidaritat der Schuld
‘und der Erlésung, die Macht der Siinde und die Macht der Gnade.
Davon geht das ,,Gesetz Christi“ und seine Erfiillung aus. Wenn
wir in diesem Sinne: ,,Geisterfiillte* sind, dann zieht uns nichts
so sehr zu dem Bruder, als wenn wir sehen dass ein Fehler ihn
,jiibereilt“. Es ist unsere Sache, Tua rex agltur

So gesehen — und wir s, ollen so sehen — verbinden unsere
Fehler uns mit den Menschen und ihre Fehler sie mit uns. Aus dem
Stoff der Fehler ist die festeste Briicke zwischen den Menschen ge-
baut; die Fehler sind die Widerhacken, die die auseinander stre-
benden Balken des Menschenwesens zusammen halten.

Dariiber tiduschen wir uns oft. Wir meinen: ,,Ach, wenn. das
Andere fehlerlos wire, dann wollte ich es schon lieben, und wie!
— aber so? Ach, wenn die Menschen nicht so feh]erhaft waren,
was fiir eine Freude wire es, mit ihnen zu verkehren!“ Nichts. ist
verkehrter, als so zu denken. Das genaue Gegenteil ist wahr: Wa-
ren wir fehl,erlos, so hatten wir nichts mit einander zu schaifen.
Der Eispanzer trennte uns. Es fehlten die Widerhacken, um uns
zu fassen. Solche Fehlerlosen gibt es ja — noch einmal — aber
kann man mit denen etwas haben? Sind die es, die Gemeinschaft
zwischen den Menschen stiften? Gehen die zu den Feinden, den
Zollnern, gehen die zu den Trinkern, den Dirnen, den Verbre-
chern? Das tun nur die, die sich selbst sehr fehlerhaft (und mehr
als das) wissen, das kénnen nur die tun. Die allein konnen
auch wirklich vergeben wo gibt es aber Gemeinschait ohne Verge-
bung? Wir lieben die Menschen um ihrer Fehler
willen, das ist die paradoxe Wahrheit. Fehler geben der Liebe
die \X/érme. Eisstatuen kann man nicht lieben. Es ist eine Wahr-
heit, ahnlich der, dass wir am meisten die lieben, fiir die wir am
meisten sorgen miissen; vielleicht ist sie ein Stiick dieser um-
fassenden Wahrheit, ]edenfalls ist sie ein Abglanz der noch viel
tieferen, dass es keine so feste Verbindung zwischen den Menschen
gibt, als erkannte, bekannte und vergebene Schuld.

Wir sollen unsere Fehler gar nicht los werden wollen, weil sie
uns an Gott und an den Menschen bmden Ist das zu verstehen
nicht schon Erlosung?

Aber es gibt noch ein zwextes namhch einwirkliches
Loswerden von den F_ehlern — soweit dies namlich
wiinschenswert und notwendig ist, wohlverstanden! — aber eines,
das auf dem rechten Wege geschieht, nicht auf dem falschen.

Ich beginne von aussen her. Viel ist schon geleistet, wenn wir

281



unsere Fehler kennen. Alles, was man kennt, was man durch-
schaut, ist dadurch schon wie besiegt. Man steht dariiber. Man ist
nicht mehr in seinem Banne. Die Fehler, die wir kennen und iiberse-
hen, sind gleichsam nicht mehr die unsrigen. Sie sind etwas Fremdes,
das uns bloss dusserlich anhaftet. Aber dadurch, dass dies gesche-
hen ist, sind sie schon zum Absterben verurteilt; denn nun nihren
‘sie sich bloss noch von der dussersten, selbst absterbenden Rinde
‘unseres Wesens, nicht mehr von seinem Mark und frischen Lebens-
saft. Allerdings kennen wir unsere Fehler nicht alle, darum aber
heisst es im Psalm: ,,Verzeihe mir die verborgenen Fehler”, und
darin liegt wohl auch die Bitte: , Enthiille mir meine verborgenen
Fehler, soweit dies nétig ist“ — denn wer konnte den Anblick
aller seiner Fehler ertragen?

Aber dieses Erste fithrt uns noch tiefer und mehr nach Innen.
Hier wollen wir an den Gedanken ankniipfen, dass unsere Fehler,
wenn sie auch nicht Siin d e sind, vielleicht zuletzt doch mit dieser
Wurzel zusammenhingen. Und nun drangt sich eine einfache Wahrt-
heit auf. Was ist denn die Siinde? Wie wir schon gezeigt haben,
ganz und gar nichts anderes als Scheidung von Gott. Sollte das
nicht auch die letzte und eigentliche Ursache unserer Fehler sein?
Stammen diese nicht zuletzt aus dem Mangel an Glauben und Liebe?
Die Fehler stammen, sagten wir, aus unserer Individualitat, aus un-
serem leiblichen und seelischen Temperament, und das heisst: aus
der besonderen Mischung der Elemente unseres Wesens. Aber sollte
diese an sich etwas Fehlerhaftes und also eine Quelle von Fehlern
sein? Unsere Individualitit ist doch eine Schopiung Gottes und
als solche durchaus gut und vollkommen. Wenn sie also doch un-
vollkommen ist und Fehlerquelle wird, so muss eine Verderbnis
stattgefunden haben. Diese Verderbnis kann aber nur Abfall von
Gott sein, und das ist eben d ie Siinde.

Wenn wir unsere Fehler daraufhin priifen, so springt, wie mir
schemt in die Augen, dass das ihre Wurzel ist. Wenn wir, um dies
eine Beispi.el wieder besonders zu beleuchten, im Reden so viel
fehlen, so doch bloss, weil in unserem Sein etwas nicht in Ord-
nung ist. Es wird wohl so sein, dass nicht Gott iiber uns herrscht,
sondern das Ich mit seinen bald hochmiitigen, bald klemmutlgen
Ueberlegungen (die im Grunde das Gleiche bedeuten) uns in
seinem Banne halt. Sonst wiirden wir zur rechten Zeit re-
den und zur rechten Zeit schweigen und wiirden, wenn wir rede-
ten, bei aller Unzulanglichkeit des Ausdrucks doch recht reden
und das Rechte reden. Aus dem gleichen unerlosten Wesen
stammt die Wallung des Jahzornes. Er ist nicht von Gott, »,des
Menschen Zorn tut nicht, was vor Gott recht ist“. Ebenso alle sinn-
liche Gier. Gier ist ein Zei;chen, dass Gott fehlt, dass die Seele leer

282



ist; sie ist die Erbsiinde. Und endlich das Misstrauen wie die Ver-
trauensseligkeit: sind sie nicht ein Zeichen, dass wir zu sehr an die
Menschen als Menschen gebunden sind, dass wir an sie gebunden
sind durch das tritbe Medium des Ich? Schwanken wir nicht darum
zwischen Misstrauen und Uebervertrauen, wihrend wir, durch Gott
in Freiheit mit den Menschen vereinigt, ein sieghaftes Vertrauen mit
niichternem Klarblick verbanden? Stammen also nicht, mit andern
Worten, auch unsere. Fehler zuletzt aus jenem Gotzendienst, der
die Siinde ist? Wenn die Fehler die Brutstatte der Siinde sind, so
ist auch die Siinde die Brutstitte der Fehler.

So weisen unsere Fehler uns zu deren Wurzel, dem Urifehler,
der Siinde. Und h i e r miissen wir ansetzen, wenn wir sie iiberwin-
den wollen. Wir miissen nun von innen nach aussen gehen. Von
aussen her werden wir durch unsere Fehler nach innen gewiesen,
damit wir ihre letzte Ursache erkennen, aber von Innen her muss
die letzte Heilung kommen. Wir miissen lernen, die Siinde wichti-
ger zu nehmen als die Fehler, das Urteil Gottes wichtiger als
das der Menschen. Die Verderbnis unseres Wesens muss durch
die neue Geburt, die eine ,,neue Schopfung* ist (vergleiche 2. Kor.
5, 17), geheilt werden. Von G ott aus wird alles Leben gesund,
fehlerlos (wenn wirs recht verstehen), wie etwa eine Tanne, eine
Rose wirklich fehlerlos ist. Anders gesagt: Wenn unsere Fehler
aus der Siinde wachsen, so gibt es eine Erlésung davon; denn es
gibt eine Erlésung von der Siinde, eine Erlésung vom Bdsen durch
die Krait und Gnade Gottes. Gott ist die Erlésung, auch von unse-
ren Fehlern.

Ist das nicht die Hilfe? Wir preisen unsere Fehler, die uns
zeigen, wie es mit uns steht, die uns durch Liebe und Gnade
mit Gott und dem Menschen verbmden wir sind dankbar fiir un-
sere Fehler, die uns zu dem letzten Grund aller Fehler fithren, dem
Bosen, und damit zu Dem, der uns vom Bosen erlst.

: L. Ragaz.

[LEERRLLIE TN AL N ARAE TR AL 1] IIlllllllIIlIllllllIIIIIll|llllllllllll!l‘lll‘llllIIIlIlllllillllIIlllllllIIllllllllllllllll!lllllllIII|IIIllllllIlIIIlIIIlIIlIIlllII_I HIHnnnnnn

i} : Aus der Arbeit | £

IIlIHIIIIIIIIII!IIIIIIIl Hnnngnn PO O e s LLLLELRA LT IR TR T L] " IR

stnnnmnng

Aufruf an die Freunde des ,,Aufbau und der ,,Neuen Wege“ im
Aargau und den angrenzenden Gebieten.

Nach dem Vorbild von Bern, Basel, Ziirich, Luzern und andern
Orten haben sich auch im Aargau und den angrenzenden Gebieten
~ Gesinnungsireunde gefunden, welche sich in kleinern Gruppen mit
der Besprechung sozialistischer Probleme befassen, in dem Geiste,
wie er sich uns im ,,Aufbau“ und den ,Neuen \X/egen“ dussert.

283



	Unsere Fehler

