Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)
Heft: 6
Artikel: Unsere Lebensfiihrung im Dienste des Reiches Gottes (Schluss). 8.,

Die Bruderschatft ; 9., Der Konflikt ; 10., Tragen und Getragensein ; 11.,
Freiheit und Gebundenheit in der Mitarbeit ; 12., Unser Licht leuchten

lassen! ; 13., Tun und Gnade im Reiche Got...
Autor: Ragaz, L.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

auszurufen hat. Das urspriingliche megsten mit der ,Fiille des:
heiligen Geistes* ist darin fast nicht wieder zu erkennen. Ich kann
daran nichts 4ndern; durch Worte am allerwenigsten. Aber nun
méchte ich doch noch einer ganz personlichen Hoffnung Raum
geben. Es ist eine leise, zage Pfingsthofinung, die uns auch an
einem armen Pfingsten still und froh machen kann vor Gott: Die
Abkehr vom Zeitgeist ist heute auch da. Und sie wichst, wichst
in dem Masse, wie die Begeisterung fiir den Zeitgeist Zunimmt.
~ Und es ist bereits eine Wirkung des heiligen Geistes, dass diese
Abkehr da .ist. Gerade solch halbwahnsinnige Erschemungen wie
die Ozeanfliige und der Heiligenkultus, der damit getrieben wird,
gerade solche Erscheinungen offnen manchem von uns Aug und
Ohr, so dasser anfdngt zu denken. Und das ist doch schon etwas,
ein deutlicher Hinweis aufs wahre Pfingsten.

Vorlaufig heisst es fiir uns: Die Hoffnung nicht verlieren — das
Gottvertrauen nicht verwerfen — das Beten nicht vergessen und
die Sehnsucht nicht erlahmen lassen. Die Sehnsucht nicht erlahmen
lassen, das ist so wichtig. Ich weiss, sie ist auch da, die Sehnsucht
nach dem heiligen Geist. Und dass sie da ist, ist wiederum bereits
ein Wirken des heiligen Geistes selber. Und sie wiachst. Sie wachst
in dem Masse, als die Begeisterung fiir den Erdgeist zunimmt.

So scheiden sich immer deutlicher zwei Lager auseinander in
unserer Reife- und Scheidungs-Zeit. Das eine Lager weist uns
hin aufs Flugfeld von Le Bourget, wo ein ungliickseliges Volk sehn-
siichtig Ausschau hilt nach dem schwarzen ,,Geist von St. Louis“.
Das andere Lager ist (seinem Wesen entsprechend) unsichtbar. Es
besteht aus Méannern und Frauen verstreut iiber die Erde, die sich
einig wissen im gleichen Glauben, gleichen Hoffen, gleichen Lieben,
die in aller Stille aber unaufhaltsam den Weg bereiten und Ausschau
halten nach dem anderen Geist, nach Gottes Geist, der unsere Erde
erfiilllen und erlésen wird.

- Uns alle aber stellt Pfingsten vor eine Entscheidung, die immer
deutlicher eine Entscheidung auf Leben und Tod wird: Entweder
wir stellen uns ins Lager derer, die den heiligen Geist erwarten,
oder wir halten Ausschau nach ’dem ,Oeist von St. Louis“.

- Walter Litthi.

Llnsere Lebensfiihrung im Dienste des
Reiches Gottes.
(Schluss.)

8. .Dle Bruderschaft. | ;
- Das Wort von der Liebe stosst uns schmerzlich auf ein drittes,
besonderes Problem gerade unseres personlichen Lebens, eben die

262



Liebe. Die Liebe in dem Sinne, wie sie hier allein in Betracht
kommt, ist schliesslich die fundamentale Umkehrung des natiirlichen
Wesens, welche das Reich Gottes meint und dessen edelste Frucht.
,Daran wird jedermann erkennen, dass ihr meine Jiinger seid, so
ihr Liebe untereinander habt.“?) Auch haben wir gesehen, wie unser
Sozialismus auf Bruderschaift hinweist. Ueben wir diese?
Wie sollten und kénnten wir 31e iiben? Wie steht es hierin mit un-
serem Leben?

Gerade iiber dieses oberste Thema wire unendlich viel zu sagen.
Ich beschrianke mich wieder auf das, was gerade fiir uns in Betracht
kommt. Fiir uns ist wohl wesentlich wieder nicht, dass wir,
Modelle der Liebe seien, was wir weder sein kénnen noch sollen,
sondern dass unsere ganze Einstellung die auf
den Bruder ist. Wieder heisst es: wir gehdéren selber
auch nicht uns selbst, sondern Gott und den
Britdern. Das sollte man an uns spiiren. Wir sollten auf
unsere Weise eine ,,Briidergemeinde sein. Das bedeutet, wie mir
scheint, vor allem: wir diirfen uns nicht abschliessen, weder in
einem Stand, noch in einem Beruf; noch sonst in einem Lebenskreis.
Wir sind dazu da, den Menschen zu helfen, zu dienen; wir sind
jedermann zuganglich. Das muss sozusagen unsere geistige Uni-
form sein. So wie die Welt heute ist, bedeutet dies aber, dass fiir
uns ganz besonders das Wort gilt: , Haltet euch herunter zu den
Niedrigen.*) Wir gehdéren vor allem zu den Briidern
und Schwestern in der Tiefe. Wir gehoren zu den
armen Kindern, der gefiahrdeten Jugend, den in sittliche Not gera-
tenen Frauen, den Lastergebundenen; den Verbrechern. Dass es uns
dorthin zieht, dass viele von uns dort zu sehen sind, das ist doch
wohl das eigentliche Zeichen, ob die rettende- Liebe die grosse
uns bewegende Kraft ist. Wie ganz anders wird man uns vieles
vonr unserer Botschait abnehmen, wenn wir immer zahlreicher
dort zu sehen sind; wie ganz anders wird man uns dann als
Kimpfer verstehen !

Ich rede davon aber nur in Kiirze, einmal, weil 1»ch nachher
noch einmal darauf kommen muss, sodann weil hier wieder mehr
eine Aufgabe, als ein prinzipielles P_roblem vorliegt. Ich wollte' es
bloss aussprechen, das Wort von der Bruderschaft als unserer
grossen und heiligen Sache. .

9. Der Konilikt.

Aber gerade das Wort von der Liebe fiihrt uns noch zu einem
vierten und letzten Spezialproblem fiir die Triger unserer Sache,
einem Problem, das fiir uns typisch ist und das freilich zum Te11
sich mit den schon beruhrten deckt. Unsere Stellung schliesst den

1) -Joh. 13, 35. ?) Rom. 12, 16,
263



Konflikt mit den bestehenden Vérhédltnissen
in sich. Diese nimmt bestimmte, sozusagen akute Formen an.
Er greift auch in das Leben Anderer ein, gerade in den Fallen, die
wir vor allem ins Auge gefasst haben: da wo es sich um den
Besitz oder um den Kampf gegen Unrecht und Gewalt im poli-
tischen und sozialen Leben oder um den Weg der Bruderschaft
handelt. Wir wissen alle, wie zum Beispiel die Dienstverweige-
rung Spannung, Aufregung und Kampf in Familie, Verwandt-
schaft und Freundschaft tragen kann. Hier ist das Problem dies,
wie wir in dieser Lage auch durch unser persénliches Verhalten dem
Reiche Gottes dienen kénnen. Besonders macht ein e Frage vielen
von uns zu schaffen: Sollen wir, diirfen wir in Verhéltnissen
bleiben, die dem widersprechen, was wir glauben und hoffen,
oder sollen wir glaubend und leidend aushalten, so lange wir
koénnen, in der Erwartung, vielleicht gerade dadurch Gottes Sache
am besten zu dienen? Hat man nicht oit einfach die Berufung, in
bestimmten Lebenskreisen, in welche man ja nicht durch Zufall
hineingestellt ist, auszuharren und damit diesen Kreisen selbst im
Namen Gottes einen Dienst zu tun — in aller Demut, da diese
Kreise ja in mancher Beziehung vieles vor uns voraus haben?
Aber, kann man in solchen Verhiltnissen ausharren, wo man tag-
lich, stiindlich sein Bestes verleugnen muss? Kann ein Fabrikant
im kapitalistischen System ein Christ sein? Darf ein Arbeiter, der
ein Jiinger Christi sein mochte, Munition herstellen? Darf ein
Glaubiger unter Gottlosen wirken? Darf einer, der gegen die
Gewalt kampit, bei einzelnen Aktionen oder Bewegungen sein,
die irgendwie dem Gewaltgeist huldigen? Sollen wir gehen, oder
sollen wir einen ,,Kompromiss® schliessen?

Das sind uralte Probleme des Reiches Gottes. Es sind gewiss
nicht bloss die unsrigen, aber sie treten unter uns so haufig aui,
sie erwachsen so selbstverstindlich aus dem heraus, was wir als
unsern Wegen erkannt zu haben glauben, dass wir dariiber ein
kurzes Wort sagen miissen, nur ein kurzes Wort, wo freilich An-
lass zu vielen Erorterungen WAre.

Einige Grundwahrheiten scheinen mir auch in dieser Beziehung
festzustehen. Einmal: Der Dienst des Reiches ist wich-
tiger als alle anderen Beziehungeén und geht
ihnen vor. Hier kommen die grossen Worte zu uns: ,Ich bin
nicht gekommen den Frieden zu bringen, sondern das Schwert. —
Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner nicht
wert . . .“*) Aber ebenso fest steht, dass man diese Verhalt
nisse nicht von sich aus l6sen soll, wenn es
nicht sein muss. Ganz sicher gibt es in der Nachfolge
Christi auch ein solches stellvertretendes Leiden, das in seiner Art

1) Matth. 10, 34 1.

264



etwas von der Siinde der Welt auf sich nimmt und nicht in Hoch-
mut oder E1genw111en bloss seine Seele retten will. Gewiss ist das
oft schwerer, als eine gewaltsame Trennung, so heftige Schmerzen
diese auch kosten méchte.

Rate ich damit zum Kompromiss? Ich glaube nicht, dass
dies das rechte Wort ist. Wir geben damit nicht unsere Sache
mehr oder weniger preis, sondern kampfen fiir sie, aber so,
dass wir eben nicht immer sieghait sein konnen, dass wir st111
halten, warten, aushalten miissen in der Welt, wenn auch nicht
von der Welt. Ich meine, dass dies fiir uns der normale Weg
sei, der Weg, den wir gehen miissen, solange wir kénnen, der
Weg der Liebe, die alles tragt.

Aber so wahr dies ist, so wahr ist auch das Dritte: dass wir,
wennesseinmuss,auchden Bruchnicht scheuen
diirfen. Sein muss es “aber dann, wenn wir sonst Gott und uns
selbst untreu wiirden, unsere Seele verléren. Wann dieser Fall
eintritt, kann kein Mensch uns sagen; wir kénnen bloss sagen:
es muss sein — wenn es sein muss, das heisst: wenn man vor
Gott nicht mehr anders kann. Ebenso klar ist die Forderung,
dasswireinensolchenBruch, wennesseinmuss,
nicht in Harte, in Hochmut und Ehrfurchts-
losigkeit vollziehen sollen, sondern mit blu-
tendem Herzen, mit aller Pietat, Zartheit,
Riicksicht und echter Selbstverleugnung die
wir aufbringen kénnen. — Dann freilich gilt noch die
letzte und hochste Wahrheit dieser Sache Dieser Konflikt
selbst gehort notwendig zum Dienste des Rei-
ches Gottes. Es ist etwas Grosses, dass dieses schliesslich
allen menschlichen Verhéltnissen und Blndungen iiberlegen ist. Es
ist hochste Freiheit, die Grundlage aller Freiheit. Wenn wir
diesen Weg gehen miissen, dann gehen wir ihn unter tiefen
Schmerzen doch mit Stolz, ja mit innerster Freudigkeit; gehen wir
ihn wieder mit der Verhelssung ,oorget nicht, Gott sorgt!“ im
Herzen; gehen wir ihn nicht nur in der hohen Freiheit der Kinder
Gottes, sondern auch in der Zuversicht, dass wir damit denen, von
welchen wir uns trennen miissen, den grossten Dienst tun. Denn
das ist das Salz der Erde, dass in solchem Bruch die hohere Be-
stimmung der niedrigen ihre Ueberlegenheit zeigt. Nichts kann
einer Gemeinschatt, seis ein Volk, seis eine Kirche, seis eine Familie,
heilsamer sein, als ein solcher recht ausgetragener Konflikt um des
Reiches Gottes willen. Das ist wie Luft von den Bergen Gottes in
die enge, schwiile, stickige Welt herab. Auch hier ist im Kreuze Heil.

Ja, im Kreuze! Nochmals miissen wir es uns eindringlich
sagen: es steht iiber dem ganzen Wege, ebenso wie die Armut,
die , Gewaltlosigkeit®, die Sorglosigkeit, die Liebe. Ob wir dulden,

265



.ob wir kampfen ob wir ausharren, ob wir durchbrechen wir
konnen nirgends siegen ohne das Kreuz SO wie wir es verstehen,
es geht nie ohne Schmerz und Opfer. Nur dass diese des Lebens
grosste Ehre, Freiheit und Freude sind.

- Das Kreuz ist das Zeichen, nicht der Kompromlss'

Und auch dies mochte ich wieder sagen: Eg gibt iiberall auf
diesen Wegen neben der allgemeinen Nachfolge, die jedem obliegt,
der an das Reich glaubt, eine besondere, eine des Berufenen und
Erwéhlten, der das tun darf, muss, kann was in einem beson-
deren Sinne ausserordentlich ist. Freilich tritt damit nur desto
dringlicher die Frage auf, wer denn berufen und erwahlt ist.
Es besteht eine Gefahr, dass sich berufen und erwihit glaubt,
wer es nicht ist. Ich antworte: Es gibt ein ganz sicheres Kenn-
zeichen dafiir, ob die Berufung und Erwiahlung echt ist oder nicht,
namlich das Kreuz, die Selbstverleugnung. Der Weg eines echt
Berufenen und Erwéhlten muss bei aller Freudigkeit schwer sein,
muss Selbsterniedrigung bedeuten, ja nicht etwa Selbsterhdhung,
muss Gehorsam sein, ja nicht Hochmut er muss gegen Fleisch
und Blut gehen, darf nicht selbstgewahlt selbstgemacht, aus den
Traumen des Herzens gebaut, sondern muss eine klare, schwere
Notwendigkeit sein.

10. Tragen und Getragensem

~ Liebe Freunde! Ich habe versucht, die Aufgaben und Probleme
unseres personlichen Lebens herauszuarbeiten, die sich aus der
doppelten, im Grunde aber doch einen Tatsache ergeben, dass
- wir dieser bestimmten Bewegung zugehoren, die man religiosen
Sozialismus nennt und dass wir in dieser und iiberhaupt dem
Reiche Gottes dienen mochten. Dabei habe ich vieles nicht gesagt,
was wohl auch hieher gehoérte, wichtig ist und mir persénlich sehr
am Herzen liegt, was aber kein Problem einschliesst, mit dem wir
hier gemeinsam ringen miissten. Es ist ja gewiss ‘ohne weiteres
klar, dass die ganze Lebensfilhrung eines Menschen, der Gott
dlenen der eine bestimmte Sache, ja die Sache Gottes selbst ver-
treten w111 wichtig ist. Denn je nachdem wird diese Sache dadurch
gefordert oder geschiadigt. Es liegt eine grosse Verantwortlichkeit
auf solchen, die einen neuen Weg gehen und zeigen wollen, einen
neuen Weg Gottes unter den Menschen. Gross ist das Aufmerken
der Menschen, wo so etwas angekiindigt wird. Es zeigt sich dann
eine seltsame MlSChllng von Glauben und Unglauben. Die Men-
schen konnen nicht recht glauben dass so etwas im Ernst méglich
sei. Und doch méchten sie nichts lieber glauben als dies; es ist
doch das, was sie im tiefsten beunruhigt; es ist doch die Wahrhelt
von der sie sich im Grunde beugen. Darum ist es dann eine
Mischung von Freude und Leid, wenn die Enttiuschung eintritt.

266



Der personliche. Wandel derer, die irgendwie Gottes Sache ver-
treten wollen, hat also eine entscheidende Bedeutung. Das ist
durchaus die Memung des Neuen Testamentes. Die apostohschen
Briefe sind voll von Mahnungen an die Jinger und Gemeinden,
zu bedenken, was' sie fiir eine Sache zu vertreten haben. Aus dem
Munde jesu selbst heisst es: ,,An ihren Friichten sollt ihr sie
erkennen und »Ihr seid das Salz der Erde und das Licht der
Welt. Es kann eine Stadt, die auf dem Berge liegt, nicht verborgen
sein. Darum lasset euer Licht vor dem Menschen leuchten, dass
sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen.
So spncht Christus auch von sich selbst: ,,Ich heilige mich - auch
fiir sie [die Jiinger], auf dass auch sie in der Wahrheit geheiligt
seien.Y) Die Erfahrung bestatigt diese Wahrheit. Was an der
urchristlichen Gemeinde die Heiden beunruhigt und zum Nach-
denken gezwungen hat, das war viel weniger ihre Botschait, als
ihr Leben. ,,Sehet, sagten sie, ,,wie sie einander lieben.“ ,,Sehet,
welche Frauen die Christen haben.“ Man darf sehr wohl auch an die
Heilsarmee denken. Ihre Theologie und ihre Methoden sind zum
Teil seltsam, aber ihr Tun, ich meine: jhre Liebe, ihr Demut, ihre
Tapferkeit im Dienste Gottes und der Briider hat manchen erschiit-
tert, den die feinste und glinzendste Theologie unberiihrt gelas-
sen hitte. Ist es bei uns nicht eher umgekehrt? In der letzten Zeit
sind das leuchtendste Beispiel fiir jene Wahrheit bekanntlich die
Quaker geworden. Diese haben nun freilich auch eine tiefe und
anziehende Lehre, aber der grosse Eindruck, den sie wihrend des
Krieges und nachher gemacht und womit sie beinahe die Ehre
des Christentums gerettet haben, war doch ihr Tun, das wie
ein Wunder wirkte und die Menschen auch gegen den grissten
Radikalismus ihres praktischen Bekenntnisses entwafinete.

Das alles liegt auch mir sehr am Herzen; ich stehe mit tiefer
Beschdmung davor. Aber ich will davon nicht weiter reden; es
ist besser, jeder von uns rede davon mit Gott und mit sich selbst.
Ich mochte sogar eher noch einen Trost hinzufiigen: Wenn es
eine ernste Tatsache ist, dass wir gleichsam die Sache Gottes durch
unser Beispiel tragen sollen so ist es auf der andern Seite eine
ebenso grosse frohe Tatsache dass die Sache Gottes,
wenn wir ihr uns aufrlchtlg zuwenden, ihrerseits uns
tragt, uns Kraft mitteilt, uns Siege iiber Schwiche, Egoismus
und Leidenschalt, wie uber andere, dunkle Machte verlemt die
uns eine Ttein prlvate Frommigkeit nie gewihrt; dass ‘auch
~in dieser Beziehung das Wort gilt: ,,Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
zufallen.*?)

Von alledem habe ich also nicht geredet; meine Aufgabe war,

1) Matth. 5, 131f; 7, 16; Joh, 17, 19. ?) Matth. 6, 33.

267




gewisse allergrésste Dinge hervorzuheben, die zugleich Probleme
sind, gewisse typische Aufgaben und Schw1er1gke1ten die gerade
aus unserer Sache aufsteigen. Auch hierin sogar habe ich mich
beschranken und manches weglassen miissen, was auch nicht
- unwichtig ist; ich nenne nur das Abstmenz und Askese-
problem in seinen verschiedenen Formen. Ich hoffe aber, doch
ungefdhr das getroffen zu haben, auf das es ankommt, das wesent-
lich ist, und ich hoffe es umso mehr als es im Grunde die ewigen
Aufgaben und Fragen des Reiches Gottes sind, um die es
sich handelt. Denn immer kdmpit das Reich Gottes m1t den Gotzen
der Welt und diese stellen sich immer dar als falsche Religion auf
der einen Seite und auf der anderen als Egoismus, Mammons-
dienst, Gewalt- und Machtstreben Gebundenheit an die sinnlich-
naturhche Welt.

11. Frelheit und Gebundenheit in der Mitarbeit.

Wir miissen uns aber an dieser Stelle uberhaupt noch einmal
grundsitzlich klar machen, auf welche Art und Weise wir durch
unsere Lebensfithrung dem Reiche Gottes dienen konnen,

Handelt es sich nun etwa um einen Moralismus des Reiches
Gottes, oder doch um eine Ethik desselben, um ein wohlgeord-
netes System von Regeln, in die sein Tun zu spannen hitte, wer
dem Reiche Gottes dienen will?

Nichts konnte falscher sein, als dies. Bedenken wir doch, dass
dem Reiche Gottes dienen, wie wir immer wieder gezeigt haben,
soviel bedeutet, als Gott dienen und dass dieses bedeutet, aus
Gott zu leben, statt aus der Welt. Nun aber ist Gott der Leben-
dige. Nur wer an den Lebendigen .glaubt, glaubt an sein Reich.
Darum aber kann sein Dienst stets nur ein Lebendlges sein, ein
Unmittelbares, nicht ein System. Gewiss ist sein Wille e1ndeut1g,
er will das Reich Gottes und das Reich ist eine sehr bestimmte
Sache, es ist die Welt der fleischgewordenen Heiligkeit und Giite
Gott.es. Aber wie nun der Einzelne diesen Willen Gottes zu ver-
wirklichen hat, das ist kein Gesetz und System, sondern Sache
des allermdmduellsten, allerintimsten Verhéltnisses zwischen Gott
und ihm. Das ist Sache des Glaubens — also eine unendliche
Freiheit, in die niemand hineinreden darf, und ist Sache des Gehor-
sams — also-eine unbedingte Gebundenhelt die sich ebenso
sehr aller fremden Einsprache entzieht. In diesem Verhaltnis
muss ein Mensch einmal etwas nicht tun, was alle Welt fiir rich-
tig halt und ein andermal etwas tun, was alle Welt verurteilt. In
diesem Sinne muss fir. den Dienst am Reiche
Gottes inmitten von dessen alle bindender
Wahrheit doch jeder gerade seinen Weg gehen.
Das ist die Wahrheit, die wir als Vorzeichen zu allem setzen miis-

208



sen, was wir blsher vom Dienste am Reiche Gottes und von der
Nachfolge gesagt haben. Es sei wohl beachtet!

Aber wie sollen wir diesen unsern Weg erkennen?

Ich antworte, und auch diese Wahrheit ist von ausschlaggebender
Wichtigkeit: Wir miissen uns dabei jedenfalls vor allem Machen
hiiten. Das wire jener Aktivismus, gegen den heute so viel geredet
wird, Wahres und Unwahres. Unser Tun muss vielmehr Mi t-
arbeit am Werke Gottes sein. Das bedeutet, dass wir nichts tun
sollen, als was Gott uns auftragt. Gott aber spricht zu uns aus
unserer Wirklichkeit, aus unseren Lebensumsténden, unseren Ver-
héltnissen, unserer blshengen Lebensbahn. Hier miissen wir.
seinen Willen tun, hier seinen Ruf vernehmen — wenn dieser
echt ist — hier glauben und hier gehorchen, wie uns von Abraham
erzahlt wird. Wenn wir das Reich im Herzen tragen, dann wird
Gott dafiir sorgen, dass unser Tun ihm dient, dann kann und
soll alles ihm dienen, dann miindet das Bachlein unseres Tuns
in den grossen Strom des Tuns Gottes und derjenigen Menschen,
die ihm helfen; dieser Strom wird durch es gemehrt, aber dieses -
Béchlein empfangt seinen Lebenssinn von ihm. Wir miissen auf-
merken, miissen wachen, miissen bereit sein — ,bereit sein ist
alles — aber wir brauchen wieder nicht zu sorgen, brauchen nicht
zu hasten, zu zwingen — es ist Arbeit und Raum fiir Alle, und
Gott hat Zeit.

12, Unser Licht leuchten lassen!

Damit ist vielleicht auch auf ein Bedenken geantwortet, das
- uns nun wohl bestindig im Herzen zu schaffen gemacht hat. Wir
sollen, wenn auch gewiss in einem bescheidenen Sinne, das Reich
Gottes durch unser personliches Leben tragen, Gottes Sache ver-
herrlichen, unserer besonderen Sache Vertrauen schaffen. Liegt
darin nicht etwas Bedenkliches? Wenn wir nun von der Schwere
der Aufgabe absehen, ist es nicht schon eine Gefahr, wenn wir
uns bewusst sind, dass wir Vorbilder sein sollten, dass wir beob-
achtet werden — oder gar werden wollen? Wird dadurch nicht
alle Naivitit, Unmittelbarkeit und Wahrheit unseres Tuns zerstdrt?
Ist dann die Gefahr pharisiischen Hochmutes nicht ebenso gross
wie die der Verzweiflung an dieser Aufgabe? Ist darum nicht
sogar das Wort des Meisters: ,,Lasset euer Licht leuchten vor den
Menschen‘ in einen gewissen Verruf geraten?

Liebe Freunde! Der Einwand ist sehr ernst zu nehmen. Hier
drohte bei falschem Verstehen tatsichlich ein todliche Gefahr.
Aber es waltet freilich ein Missverstindnis. Selbstverstidnd-
lich soll all das, was wir gefordert haben, nein,
was das Evangelium fordert, nicht um der Menschen
willen geschehen, obschon es den Menschen dient, s on-
dern um Gottes willen. Vor ihn allein haben wir uns

269



dabei zu stellen, nicht vor die Menschen. Nicht im Schaufenster
soll unser Tun sich abspielen, sondern im Kémmerlein. So
meint es ja doch der Meister, der in der Bergpredigt vor allem den
Geist des Pharisdismus bekampft und die Anweisung gibt, dass
nicht nur das Gebet, das wichtigste Tur, sich im Kimmerlein
abspiele, sondern auch dass beim Almosen, dem Symbol alles
Handelns auf die Menschen hin, die linke Hand nicht wisse, was
die rechte tue. Das Wort von unserem Licht, das wir leuchten
lassen sollen, ist selbstverstindlich nur so gemelnt Der Meister
redet hier, wie oft, paradox, lasset uns ihn mit Verstand horen.
Alles, was wir genannt, gehért vor Gott und in
die Stille, dann alleinwirdesleuchten,

Auch gehort zu dieser Wahrheit eine Ergdnzung. Wir miissen,
wenn wir Gott dienen wollen, oft so handeln, dass wir den Men-
schen anstdssig werden, dass sie wunser Tun nicht verstehen
kénnen. ,,Selig sind, die um der Gerechtigkeit willen verfolgt wer-
den.’) Damit ist von vorneherein ein Gegengewicht zu einem Tun
geschaffen, das etwa das Lob oder doch die stille Anerkennung
der Menschen eintragen konnte, und aller Versuchung zu religitser
Eitelkeit gewehrt. Das Verhiltnis wird sich sogar so gestalten,
dass gerade das, was an unserem Tun ,,Salz der Erde“ und ,,Licht
der Welt*“ sein soll, den starksten Anstoss gibt. Desto klarer wird
die Regel, dass wir zunichst nur fir Gott handeln durfen wenn
wir seinem Relche dienen wollen.

13. Tun und Gnade im Rei.che Gottes. |

Aber es erhebt sich im gleichen Zusammenhang noch eine letzte
Frage, die ich nicht unbeantwortet lassen darf, wenn ich schweres
Missverstandnis so viel als moglich vermeiden will. Wer so grosses
Gewicht auf das personliche Tun derer legt, die auf das Reich
Gottes warten, der erregt bei der heutigen Wachsamkeit beson-
ders der Theologen in Bezug auf diesen Punkt unverm-idlich den
Schein, als ob er meine, dass durch dieses Tun das Reich Gottes
herbei gefiihrt, vielleicht sogar gemacht werden kdnne.
Wir stossen damit wieder auf ein Thema der ersten Besprechung,
der iiber unseren Glauben an das Reich Gottes, miissen ihm aber
auch in diesem Zusammenhang einige Worte widmen.

Was bedeutet denn unser Tun fiir das Reich
- Gottes? Hingt dieses davon ab? Konnen wir es durch unsere
personliche Lebensfithrung férdern oder schadigen? Konnen wir
es damit gar herbeifithren, es damit machen?

- Um mit dem Letzten zu beginnen, so ist klar, dass wir nicht
meinen, das Reich Gottes machen zu konnen. Das hat, entgegen
den tiblichen Reden iiber uns, nie jemand von uns geglaubt Wir

1) Matth, 5, 10. A

270




haben es immer gewusst und gesagt: Das Reich Gottes ist Gottes
Gabe. Es ist Gottes Verheissung. Es ist ,in keines Men-
schen Herz gekommen® und keine Menschentat kann es machen;
es ist Gnade. Es kommt ohne unser -Verdienst; es kommt trotz
unserer Siinden; es kommt als Wunder. Aber es kommt
dochnicht ohne die Menschen. Denn es will ja unter
den Menschen und in den Menschen herrschen. Darum muss es sich
mit ihrem Herzen und Gewissen, ihrem Wollen und Tun verbin-
den; sonst kann es nicht wirklich werden. Es kann sich darum
nicht auf -der Erde niederlassen, wenn -nicht Menschen daran
glauben, darauf warten und sich darauf riisten. Darum aber kommt
eben doch auf die Haltung der Menschen sehr viel, in gewissem
- Sinne alles, an. Ihr Glauben und Hoffen haben die Kraft und Ver-
heissung, das Reich auf die Erde herabzuziehen, wie ihr Unglaube
und ihre Herzenshartigkeit die Kraft, sein Kommen zu hindern. Das
ist die ganz sonnenklare Meinung der Bibel und ebenso die Erfah-
rung aller Geschichte des Reiches Gottes. Treue, Reinheit, beson-
ders auch unschuldiges Leiden, haben die Macht, im Einzelnen
oder im Ganzen grosse Siege, grosse Durchbriiche des Reiches
herbeizufiihren. Einzelnen Erwdhlten ist besonders viel anvertraut. .
Wenn ein Moses, ein Jesaias, ein Paulus strauchelte, fiele, untreu
wiirde, so hétte das fiir Gottes Sache auf Erden die schwersten
Folgen; auf ihre Treue, ihren Gehorsam kommt ungeheuer viel an.
Das Leben Christi selbst ist die hochste Offenbarung dieser Wahr-
heit. Sein Werk konnte nur getan werden, wenn er seinen Weg im
vollendeten Gehorsam, vollendeter Reinheit, vollendeter Wahrhaf-
tigkeit, vollendeter Liebe und vollendetem Vertrauen ging bis zum
Ende; vom Ausgang seines Kampfes auf dem Berge der Versu-
chung, in Gethsemane, auf Golgatha hing der Verlauf der Ge-
schichte des Reiches Gottes wie der Weltgeschichte ab.

‘Darum bleibt bestehen, dass das Reich Gottes als. Gabe und
Wunder der Gnade Gottes doch auch durchaus menschliches Tun
ist und von menschlicher Haltung abhéngig. Ich fiige dem Gesag-
ten noch den Hinweis auf die grosse Wahrheit hinzu, die einst Fran-
ziskus in dem Worte ausgesprochen hat: ,,Jeder versteht nur, was
er tut,” die zu seiner Zeit ein Kierkegaard und in unseren Tagen
ein Tolstoi so gewaltig verkiindigt haben, die aber durchaus auch
der Meinung des Evangeliums entspricht: Wir konnen die
Wahrheit des Reiches Gottes nur in dem Masse
verstehen, als wir sie in unserem Leben ver-
wirklichen') Die Wahrheit Gottes ist eine Sache der E xi-
stenz, nicht der Theorie, sie ist in diesem Sinne, trotz aller
Objektivitat, ja gerade um ihretwillen, unendlich subjektiv.

1) Vergl. z. B. Joh. 7, 16—17.
271



Gott weiss, warum er beides so zusammengebunden hat. Es bleibt
dabei: Gott und Mensch arbeiten zusammen am Kommen des
Reiches, zum Reiche gehort die Nachfolge und was Gott zusam-
mengefiigt hat, das soll die Theologie nicht scheiden.

Aber nachdem dies mit aller Krait behauptet worden ist, soll
noch einmal betont werden, dass dies die Gnade des Reiches
nicht authebt. Im Gegenteil, so widerspruchsvoll, ja unlogisch das
zu klingen scheint: auch das Tun des Willens Gottes
'ist Gnade — es stammt aus Gnade und ist Vollendung der
Gnade. Wir konnen nur geben, was wir empfangen haben. Was
wir aus uns selbst allein hervorbringen kénnen, falls es so etwas
iiberhaupt gibt, ist armselig. Wir konnen nur lieben, weil wir uns
geliebt wissen; wir konnen nur vergeben, weil uns vergeben ist;
wir kénnen nur arm sein, weil wir reich sind; wir kénnen nur
sorglos sein, weil fiir uns gesorgt wird. Alles Tun im Dienste des
Reiches Gottes stammt aus dessen eigenen Kraften, das Reich Gottes
aber ist wie gesagt eine G abe. Wir haben bei der Erorterung der
Bergpredigt gezeigt, wie ihr einfacher Sinn eben darin besteht,
dass sich darin die Orientierung des Tuns an G ott ausdriickt,
im Gegensatz zu der Orientierung an der Welt. Gott aber ist fiir
den Menschen immer Gnade. Auch sein Gericht ist Gnade. Am
deutlichsten nun wird uns seine Gnade freilich im Wunder der
Wunder, in der Vergebung der Schuld. Weil diese aber am
Kreuze am deutlichsten hervortritt, so ist das Kreuz, zu dem die
Auferstehung gehort, der Schliissel zur Bergpredigt, entspringt an
seinem Fusse die Krait alles Tuns, das dem Reich Gottes entspricht
und dient. -
14. Die Quelle des Tuns.

- Weil auf diese Weise Gott selbst der Urheber alles dessen ist,
was wir durch unsere Lebensfilhrung fiir seine Sache tun konnen
so ist auch die Frage beantwortet, die uns gewiss schon lange
auf unseren Lippen liegt: ,,Woher nehmen wir die Kraft zu sol-
chem Tun?“ Ich antworte: Wir werden zu solchen Tun
fahigindem Masse,als Gott wirklich und gross
inuns wird. Darum ist das Eine, was not tut, dass wir zu ihm
gehen, uns von ihm ziehen, uns von ihm bekehren lassen von der
Orientierung an der Welt weg zu der Orientierung an ihn. Mit
anderen Worten: Wennwirdem Reiche Gottesdienen
wollen, so ist der Weg und die Kraft dazu, dass
wir diesesselbstinunser Herz aufinehmen. Dann
wirkt es dort alles von sich selbst.

15. Der neue Weg der Bewegung.

Und nun, liebe Freunde, mochte ich zum Schlusse wieder an
den Punkt zuriickkehren, von dem ich ausgegangen bin. Ich bin

272



ausgegangen von der Tatsache, dass unsere Bewegung die Auf—
gaben und Fragen der personhchen Lebensfithrung vernacalassig t
habe, Wir liessen es noch etwas unentschieden, ob das ein Nachteil
oder ein Vorteil gewesen sei. Dass es ‘auch ein Vorteil gewesen
sei, habe ich zu zeigen versucht. Aber nun mochte ich zum Schlusse
doch betonen, dass wir jetzt einen Schritt weiter tun sollten auf
unserem Wege Jene Einseitigkeit hat unsere Sache doch auch zu
schwerem Schaden gereicht. Ich habe angedeutet, dass dieses
zweite Thema von den Veranstaltern der Konferenz auch durch
die Beobachtung gewisser schwerer Mingel unserer Bewegung
aufgedrangt worden ist. Darf ich einige dieser Mingel offen nen-
nen? Vielleicht kann ich sie am kiirzesten aussprechen, wenn ich
an jenes Wort anschliesse, der bedeutsamerweise gerade Paulus,
der Vorkampifer des Glaubens gesprochen hat: Wir haben
bisher wohl stark den Glauben und die Hoff
nung betont, aber die Liebe, die grdosste unter
ihnen, nichtimgleichen Masse.

Wie kann ich das meinen? Die Veranstalter der Konferenz sind
ausgegangen von der Beobachtung, dass wir Religits-Sozialen oft
so auffallend unsozial seien, so wenig Gemeinschaftsgeist und' Ge-
meinschaftsgewissen hitten. Der am meisten tragische Beweis
dafiir ist die bekannte grosse Spaltung, die sich unter uns voll-
zogen und die unserer Sache so schwer geschadigt hat. Sie ist
trotz aller Unterschiede in der Auffassung dieser Sache doch nur
moglich gewesen, weil der Glaube stirker war als die Liebe und
die Theologie wichtiger als die Bruderschaft in Christus. Aber
diese Spaltung ist nicht die einzige geblieben, wenn es auch die
schlimmste und offenkundigste war. Immer wieder brockeln wir
auseinander, drohen in kleine Kreise und Gruppen zu Zverfallen,
die einander fremd werden. Jeder dieser Kreise hat eine gewisse
Neigung, wieder sein eigenes Leben zu fithren, seine Sache fiir die
Wichtigste zu halten und die grosse gemeinsame zu versdumen.
Wir reden zu wenig mit einander, arbeiten zu wenig mit einander,
helfen zu wenig einander, ja wir miissen oft froh sein, wenn wir
einander nicht hemmen und schidigen, und das tun gerade wir,
die wir doch neue Gemeinschaft unter den Menschen ver-
kiindigen! Spotten wir damit nicht unser selbst und machen unsere
Sache zum Spott? Wir miissen uns oft wundern, wenn in Bewe-
gungen, die doch bei weitem nicht etwas so Grosses und Reines
vertreten wollen, wie die unsrige, sich manchmal so viel mehr Ein-
heit, so viel mehr Eifer, so viel mehr Opferidhigkeit, so viel mehr
Bekennermut kund zu tun scheint. Nicht etwa, dass diese
Dingeunterunsfehlten; es wire schweres Unrecht, dies
zu behaupten. Es gibt auch unter uns ergreifende Be1splele von
Eifer fiir die gemeinsame Sache, von Hingebung und Treue.

273



Daneben aber gibt es so 'viel egoistische Eigenbrddelei, so viel
Gleichgiiltigkeit und auch etwa grosse, wehtuende Untreue, die
unsere Sache ldhmt. Hier muss etwas nicht in Ord-
nungseinundzwarim Zentrum Dleses etwas miissen
wir herausfinden und iiberwinden.

Aber dieser Mangel spielt auch fiir das ganze offenthche Auf-
treten und Wirken unserer Bewegung eine ausserst erschwerende
Rolle. Es fehlt auch hier manchmal jenes Etwas. Lange, lange
schon spiire ich es schmerzlich und ringe um Abhilfe. Was ist es?
Darf ich es ganz einfach sagen: Wir sind bis jetzt unse-
rem Volke und der Gemeinde der Glaubigen und
Unglaubigen iiberhaupt noch zu wenig evange-
liumsmassig entgegengetreten und das heisst:
zuwenig als Vertreterder Liebe. Nicht etwa, dass es
uns ganz an Liebe gefehlt hitte. Es ware wieder ein schweres
Unrecht, wenn man dies behaupten wollte. Wir wollen auch gegen
uns selbst nicht ungerecht sein. Unser ganzes Wollen und Kampien
und Leiden hatte ja doch wohl zur Quelle die Liebe, die Liebe zum
Volk, die Liebe zu den Briidern, die aus der Liebe Christi zu uns
kam. Aber ich meine trotzdem, diese Liebe sei als solche doch
noch zu wenig greifbar hervorgetreten, sie habe sich einerseits zu
stark als religiése Lehre, anderseits zu stark als Busspredigt und
Kampf gezeigt, sie sei noch zu wenig im Sinne Pestalozzis, des
Franziskus, der Heilsarmee, der Quaker, zu wenig unmittelbar,
laienhaft, volkstiimlich, h11fre1ch giitig, barrnher21g, zu wenig als
Evangellum hervorgetreten

Und das scheint mir nun die Wendung zu sein, die unsere
Sache nehmen will und nehmen muss: Sie muss noch mehr
als persdnliche Haltung ihrer Trdger hervor-
treten. Wir miissen zunichst untereinander mehr Briider
und Genossen werden. Nicht dass ich meinte, wir sollten uns
“dusserlich enger an einander schliessen im Sinne einer Orga-
nisation oder gar einer Sekte. Das Gegenteil ist meine Meinung
und mein Wunsch: wir gehérenindie Weltundsollen
nur immer tiefer hinein. Nur um dies mit der grossten
uns moglichen Kraft tun zu konnen, sollten wir selbst uns mehr
beriihren. Ich denke mir immer noch dass wir dusserlich von
einander ganz unabhingige kleine Gruppen iiber das Land hin
bilden miissen, die keiner Partei und keiner Richtung verschieden
sind, sondern bloss verbunden in einem besonderen Glauben und
Hoffen und zu einem bestimmten Dienst. Es miissen Herdieuer
sein, welche die Warme eines neuen Lebens verbreiteten. An diese
‘Herdfeuer muss sich jeder setzen konnen, den der Geist dieser
Familie anzieht. Denn eine grosse- Familie muss es sein, cine
ganz freie neue Gemeinschaftlichkeit.  Also gewiss keine Sekte

274



‘wollen wir sein; statt selbst eine neue Sekte zu bilden, méchten wir
vielmehr das Sektentum der Welt iiberwinden helfen, Auch nicht
eine Gemeinschaft im Sinne einer besonderen Organisation wollen
wir sein, sondern Gemeinschaft in der Welt schaffen helfen. Aber
in dieser Form sollte noch mehr Bekiimmerung um einander, noch
mehr Opferbereitschait fiir einander, noch mehr gemeinsame Arbeit
sein, noch mehr Selbstverleugnung, noch mehr wirklicher Sozialis-
mus, noch mehr Bruderschaft.

Ich glaube an den Segen der Gemeinschaft. Vereinzelt werden
wir schwach und arm, die Flamme unseres Glaubens und Liebens
wird in der Einsamkeit matt — wie wird sie aufleuchten in mehr
Gemeinsamkeit! Ich meine, dass in solcher Gemeinsamkeit vieles
moglich wire, was unmoghch ist, wenn wir isoliert bleiben.
Haben wir diesen Segen der Gemeinschaft nicht oft gespiirt, wenn
wir beieinander waren? Wir sollten aber immer beieinander
‘sein. |hr versteht, was ich damit meine. Was hatten wir wahrend
des Krieges und ‘nachher der Welt sein konnen, wenn wir diesen
Zusammenhalt gehabt hatten, wenn. die Kraft der Liebe und Hin-
gabe aus uns gestrahlt hatte wie sie aus den Quikern strahlte!
Wenn wir dieses Allergrésst-e nicht genug gehabt haben, was war
daran schuld? Vielleicht doch, liebe Freunde, dass uns unsere
Sache wichtiger war, als Gottes Sache.. Darum waren wir so
empfindlich, so eifersiichtig, so sehr zum Weggehen oder zur Son-
derung geneigf. Unsere Sache war zu wenig im rechten und zu
viel im falschen Sinne persénlich. Gewiss zeigten sich an unserer
Sache, so wie sie unter uns vertreten wurde, grosse Méangel; gewiss
hafte_ten und haften noch an uns Allen individuelle Fehler, Ein-
seitigkeiten, Menschlichkeiten. Wenn wir auf diese schauen,
so entleiden wir uns und entleidet uns die Sache bald; so
kommen wir adseinander, gehen unsern personlichen Liebhabereien
nach, nehmen diese zu wichtig und vergessen das Gemeinsame.
Da gibt es nur eine Hilfe: der freie Zwang Gottes, der iiber uns
ist, der grosser ist als unsere Mangel und Tugenden und in dem
alle Ueberempfindlichkeit und Uebersubjektivitat untergeht. Es
- gibt auf Grund einer sensitiven Subjektivitit keine Gemeinschait
im tieferen Sinne des Wortes. Die Subjektivitit (in diesem Sinne)
trennt. Es muss etwas Uebersubjektives, Bindendes, Heiliges da
sein, wo eine Gemeinde entstehen soll. Gott allein, der Gott, der
uber uns ist und unter uns, schafft solche Gememschaft

In diesem Geiste zu neuer Freudigkeit und Stosskraft gesam -
melt, gingen wir an Kampf und Arbeit in der Welt. Die Einen, die
dazu gerufen wiren, gingen nach wie vor in die sozialistischen Or-
ganisationen, in Partel ‘Genossenschaft, Gewerkschaft, Bildungsar-
beit, bereit zum Dienen und auch zu dem Leiden, das mcht ausbleibt;
die Andern an die Statten der Not und des Lasters die Dritten in die

218



Arbeit einer neuen Volksbildung, besonders die, welche den miss-
verstindlichen Namen der Volkshochschule trigt. Wenn
ich von dieser letztern nur ein ‘einziges besonderes Wort sagen
~darf, so mochte ich erklaren, dass ich sie als eine der beson-
deren Aufgaben und Gelegenheiten unserer Bewegung betrachte,
weil ich meinerseits sie im Sinne Pestalozzis verstehen
mochte, nicht als eine neue Form von Schule oder Lehrmethode,
sondern als Suchen neuer Gemeinschaft aus neuem sozialem und
religidsem Lebenssinn, als neue Liebe von Mensch zu Mensch
und aus der Liebe quellendes neues Verstindnis. Und. so wiirden
wir den Kampf um soziale Gerechtigkeit und Frieden auf
Erden kimpfen in jener neuen, personlichen, menschlichen,
iiber alle Parteilosungen hinausfithrenden, evangeliumsméassigen
Art, welche ausserste Scharfe und dusserste Herzensweite vereinigte
in der mit Glauben und Hoffnung verbundenen und sie krénenden
Liebe. So wiirden wir, um dies Grosse nur noch einmal anzudeuten,
uns vor allen in die Tiefen begeben, zu den Briidern und
Schwestern in Not und Siinde.

" Liebe Freunde! Der Weg unserer Sache, den ich anzudeuten
versucht habe, scheint mir der Weg in die Zukunft zu sein. Ich bin
tief iiberzeugt, dass er die kommende Erweckung der Christenheit
bezeichnet. Auf ihm werden sich das, was man Sozialismus nennt
und das, was man Christentum nennt, in jenen Hoéhen zusammen-
finden, welches wir Reich Gottes nennen. Hoch iiber all der Not
und Verheissung, all dem Dunkel und Chaos, aber auch all der
Sehnsucht der Welt, hebt sich der Weg empor, iiber dem die zwei

Worte leuchten: das Reich und die Nachfolge. L.Ragaz.
{4 Aussprache 9.

R T e L L T T e L T L T T e e R T T R e L T T T R T T TR L e R AT LI E T EL LRI RRLRRRIIL)

Der Vegetarismus.

Vorbemerkung der Redaktion. Ich glaubte, die Aussprache
iiber das Wort: ,Du sollst nicht toten® werde besser abgeschlossen, weil sie
mir auf ein falsches Geleise zu geraten schien, ohne natiirlich solchen, die sich
gern noch dazu gedussert hitten, das Wort abschneiden zu wollen. Es zeigt
sich nun aber, dass der Vegetarismus sich zu ungestim zum Worte
meldet, als dass man ihn einfach ignorieren konnte, Tatsichlich beobachten
wir ja auf Schritt und Tritt, was fiir eine Macht die auf die sog. Lebens-
reform gerichteten Bestrebungen aller Art iiber viele Gemiiter haben; eine
Macht, die meines Erachtens nicht nur Gutes, sondern auch Schlimmes wirkt.
Eine ernsthafte und freundschaftliche Erérterung dieses Themas ist also schon
am Platze. Ich hoffe, dass sie zu einer wirklichen Abklirung fiihren werde
und hoffe zu diesem Zwecke, dass wir nicht bloss unsere feststehenden D o g-
men vertreten wollen, die wir um keinen Preis zu lassen gesonnen sind, zu
denen wir vielmehr bloss die Andern auch bekehren mdéchten, sondern dass
es uns aufrichtig um die Wahrheit zu tun sei,

276



	Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Schluss). 8., Die Bruderschaft ; 9., Der Konflikt ; 10., Tragen und Getragensein ; 11., Freiheit und Gebundenheit in der Mitarbeit ; 12., Unser Licht leuchten lassen! ; 13., Tun und Gnade im Reiche Gottes ; 14., Die Quelle des Tuns ; 15., Der neue Weg der Bewegung

