
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 6

Artikel: Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Schluss). 8.,
Die Bruderschaft ; 9., Der Konflikt ; 10., Tragen und Getragensein ; 11.,
Freiheit und Gebundenheit in der Mitarbeit ; 12., Unser Licht leuchten
lassen! ; 13., Tun und Gnade im Reiche Got...

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"••<"V?-. ¦"!" '

auszurufen hat. Das ursprüngliche Pfingsten mit der „Fülle des

heiligen Geistes" ist darin fast nicht wieder zu erkennen. Ich kann
daran nichts ändern; durch Worte am allerwenigsten. Aber nun
möchte ich doch noch einer ganz persönlichen Hoffnung Raum
geben. Es ist eine leise, zage Pfingsthoffnung, die uns auch an
einem armen Pfingsten still und froh machen kann vor Gott: Die
Abkehr vom Zeitgeist ist heute auch da. Und sie wächst, wächst
in dem Masse, wie die Begeisterung für den Zeitgeist zunimmt.
Und es ist bereits eine Wirkung des heiligen Geistes, dass diese
Abkehr da ist. Gerade solch halbwahnsinnige Erscheinungen wie
die Ozeanflüge und der Heiligenkultus, der damit getrieben wird,
gerade solche Erscheinungen öffnen manchem von uns Aug und
Ohr, so dass er anfängt zu denken. Und das ist doch schon etwas,
ein deutlicher Hinweis aufs wahre Pfingsten.

Vorläufig heisst es für uns : Die Hoffnung nicht verlieren — das
Gottvertrauen nicht verwerfen — das Beten nicht vergessen und
die Sehnsucht nicht erlahmen lassen. Die Sehnsucht nicht erlahmen
lassen, das ist so wichtig. Ich weiss, sie ist auch da, die Sehnsucht
nach dem heiligen Geist. Und dass sie da ist, ist wiederum bereits
ein Wirken des heiligen Geistes selber. Und sie wächst. Sie wächst
in dem Masse, als die Begeisterung für den Erdgeist zunimmt.

So scheiden sich immer deutlicher zwei Lager auseinander in
unserer Reife- und Scheidungs-Zeit. Das eine Lager weist uns
hin aufs Flugfeld von Le Bourget, wo ein unglückseliges Volk
sehnsüchtig Ausschau hält nach dem schwarzen „Geist von St. Louis".
Das andere Lager ist (seinem Wesen entsprechend) unsichtbar. Es
besteht aus Männern und Frauen verstreut über die Erde, die sich
einig wissen im gleichen Glauben, gleichen Hoffen, gleichen Lieben,
die in aller Stille aber unaufhaltsam den Weg bereiten und Ausschau
halten nach dem anderen Geist, nach Gottes Geist, der unsere Erde
erfüllen und erlösen wird.

Uns alle aber stellt Pfingsten vor eine Entscheidung, die immer
deutlicher eine Entscheidung auf Leben und Tod wird: Entweder
wir stellen uns ins Lager derer, die den heiligen Geist erwarten,
oder wir halten Ausschau nach dem „Geist von St. Louis".

Walter Lüthi.

Unsere Lebensführung im Dienste des
Reiches Gottes.

(Schluss.)

8. Die Bruderschaft.
Das Wort von der Liebe stösst uns schmerzlich auf ein drittes,

besonderes Problem gerade unseres persönlichen Lebens, eben die

262



; ;-;, ¦¦•¦v;

Liebe. Die Liebe in dem Sinne, wie sie hier allein in Betracht
kommt, ist schliesslich die fundamentale Umkehrung des natürlichen
Wesens, welche das Reich Gottes meint und dessen edelste Frucht.
„Daran wird jedermann erkennen, dass ihr meine Jünger seid, so
ihr Liebe untereinander habt."1) Auch haben wir gesehen, wie unser
Sozialismus auf Bruderschaft hinweist. Ueben wir diese?
Wie sollten und könnten wir sie üben? Wie steht es hierin mit
unserem Leben?

Gerade über dieses oberste Thema wäre unendlich viel zu sagen.
Ich beschränke mich wieder auf das, was gerade für uns in Betracht
kommt. Für uns ist wohl wesentlich wieder nicht, dass wir.
Modelle der Liebe seien, was wir weder sein können noch sollen,
sondern dass unsere ganze Einstellung die auf
den Bruder ist. Wieder heisst es: wir gehören selber
auch nicht uns selbst, sondern Gott und den
Brüdern. Das sollte man an uns spüren. Wir sollten auf
unsere Weise eine „Brüdergemeinde" sein. Das bedeutet, wie mir
scheint, vor allem: wir dürfen uns nicht abschliessen, weder in
einem Stand, noch in einem Beruf, noch sonst in einem Lebenskreis.
Wir sind dazu da, den Menschen zu helfen, zu dienen; wir sind
jedermann zugänglich. Das muss sozusagen unsere geistige
Uniform sein. So wie die Welt heute ist, bedeutet dies aber, dass für
uns ganz besonders das Wort gilt: „Haltet euch herunter zu den
Niedrigen."2) Wir gehören vor allem zu den Brüdern
und Schwestern in der Tiefe. Wir gehören zu den
armen Kindern, der gefährdeten Jugend, den in sittliche Not
geratenen Frauen, den Lastergebundenen, den Verbrechern. Dass es uns
dorthin zieht, dass viele von uns dort zu sehen sind, das ist doch
wohl das eigentliche Zeichen, ob die rettende Liebe die grosse
uns bewegende Kraft ist. Wie ganz anders wird man uns vieles
von unserer Botschaft abnehmen, wenn wir immer zahlreicher
dort zu sehen sind; wie ganz anders wird man uns dann als
Kämpfer verstehen

Ich rede davon aber nur in Kürze, einmal, weil ich nachher
noch einmal darauf kommen muss, sodann, weil hier wieder mehr
eine Aufgabe, als ein prinzipielles Problem vorliegt. Ich wollte es
bloss aussprechen, das Wort von der Bruderschaft als unserer
grossen und heiligen Sache.

9. Der Konflikt.
Aber gerade das Wort von der Liebe führt uns noch zu einem

vierten und letzten Spezialproblem für die Träger unserer Sache,
einem Problem, das für uns typisch ist und das.freilich zum Teil
sich mit den schon berührten deckt. Unsere Stellung schliesst den

x) Joh. 13, 35. 2) Rom. 12, 16.

263



Konflikt mit den bestehenden Verhältnissen
in sich. Diese nimmt bestimmte, sozusagen akute Formen an.
Er greift auch in das Leben Anderer ein, gerade in den Fällen, die
wir vor allem ins Auge gefasst haben: da wo es sich um den
Besitz oder um den Kampf gegen Unrecht und Gewalt im
politischen und sozialen Leben oder um den Weg der Bruderschaft
handelt. Wir wissen alle, wie zum Beispiel die Dienstverweigerung

Spannung, Aufregung und Kampf in Familie, Verwandtschaft

und Freundschaft tragen kann. Hier ist das Problem dies,
wie wir in dieser Lage auch durch unser persönliches Verhalten dem
Reiche Gottes dienen können. Besonders macht eine Frage vielen
von uns zu schaffen: Sollen wir, dürfen wir in Verhältnissen
bleiben, die dem widersprechen, was wir glauben und hoffen,
oder sollen wir glaubend und leidend aushalten, so lange wir
können, in der Erwartung, vielleicht gerade dadurch Gottes Sache
am besten zu dienen? Hat man nicht oft einfach die Berufung, in
bestimmten Lebenskreisen, in welche man ja nicht durch Zufall
hineingestellt ist, auszuharren und damit diesen Kreisen selbst im
Namen Gottes einen Dienst zu tun — in aller Demut, da diese
Kreise ja in mancher Beziehung vieles vor uns voraus haben?
Aber, kann man in solchen Verhältnissen ausharren, wo man
täglich, stündlich sein Bestes verleugnen muss? Kann ein Fabrikant
im kapitalistischen System ein Christ sein? Darf ein Arbeiter, der
ein Jünger Christi sein möchte, Munition herstellen? Darf ein
Gläubiger unter Gottlosen wirken? Darf einer, der gegen die
Gewalt kämpft, bei einzelnen Aktionen oder Bewegungen sein,
die irgendwie dem Gewaltgeist huldigen? Sollen wir gehen, oder
sollen wir einen „Kompromiss" schliessen?

Das sind uralte Probleme des Reiches Gottes. Es s'.nd gewiss
nicht bloss die unsrigen, aber sie treten unter uns so häufig auf,
sie erwachsen so selbstverständlich aus dem heraus, was wir als
unsern Wegen erkannt zu haben glauben, dass wir darüber ein
kurzes Wort sagen müssen, nur ein kurzes Wort, wo freilich Anlass

zu vielen Erörterungen wäre.
Einige Grundwahrheiten scheinen mir auch in dieser Beziehung

festzustehen. Einmal : Der Dienst des Reiches ist wichtiger

als alle anderen Beziehungen und geht
ihnen vor. Hier kommen die grossen Worte zu uns : „Ich bin
nicht gekommen den Frieden zu bringen, sondern das Schwert. —
Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner nicht
wert...'") Aber ebenso fest steht, dass man diese Verhältnisse

nicht von sich aus lösen soll, wenn es
nicht sein muss. Ganz sicher gibt es in der Nachfolge
Christi auch ein solches stellvertretendes Leiden, das in seiner Art

x) Matth. 10, 34 ff.

264



etwas von der Sünde der Welt auf sich nimmt und nicht in Hochmut

oder Eigenwillen bloss seine Seele retten will. Gewiss ist das
oft schwerer, als eine gewaltsame Trennung, so heftige Schmerzen
diese auch kosten möchte.

Rate ich damit zum Ko m promiss? Ich glaube nicht, dass
dies das rechte Wort ist. Wir geben damit nicht unsere Sache
mehr oder weniger preis, sondern kämpfen für sie, aber so,
dass wir eben nicht immer sieghaft sein können, dass wir still
halten, warten, aushalten müssen i n der Welt, wenn auch nicht
von der Welt. Ich meine, dass dies für uns der normale Weg
sei, der Weg, den wir gehen müssen, solange wir können, der
Weg der Liebe, die alles trägt.

Aber so wahr dies ist, so wahr ist auch das Dritte: dass wir,
wennes seinmuss, auch den Bruch nicht scheuen
dürfen. Sein muss es aber dann, wenn wir sonst Gott und uns
selbst untreu würden, unsere Seele verlören. Wann dieser Fall
eintritt, kann kein Mensch uns sagen; wir können bloss sagen:
es muss sein — wenn es sein muss, das heisst: wenn man vor
Gott nicht mehr anders kann. Ebenso klar ist die Forderung,
dass wir einen solchen Bruch, wenn es sein muss,
nicht in Härte, in Hochmut und Ehrfurchts-
losigkeit vollziehen sollen, sondern mit
blutendem Herzen, mit aller Pietät, Zartheit,
Rücksicht und echter Selbstverleugnung, die
wir aufbringen können. — Dann freilich gilt noch die
letzte und höchste Wahrheit dieser Sache: Dieser Konflikt
selbst gehört notwendig zum Dienste des
Reiches Gottes. Es ist etwas Grosses, dass dieses schliesslich
allen menschlichen Verhältnissen und Bindungen überlegen ist, Es
ist höchste Freiheit, die Grundlage aller Freiheit. Wenn wir
diesen Weg gehen müssen, dann gehen wir ihn unter tiefen
Schmerzen doch mit Stolz, ja mit innerster Freudigkeit; gehen wir
ihn wieder mit der Verheissung: „Sorget nicht, Gott sorgt!" im
Herzen; gehen wir ihn nicht nur in der hohen Freiheit der Kinder
Gottes, sondern auch in der Zuversicht, dass wir damit denen, von
welchen wir uns trennen müssen, den grössten Dienst tun. Denn
das ist das Salz der Erde, dass in solchem Bruch die höhere
Bestimmung der niedrigen ihre Ueberlegenheit zeigt. Nichts kann
einer Gemeinschaft, seis ein Volk, seis eine Kirche, seis eine Familie,
heilsamer sein, als ein solcher recht ausgetragener Konflikt um des
Reiches Gottes willen. Das ist wie Luft von den Bergen Gottes in
die enge, schwüle, stickige Welt herab. Auch hier ist im Kreuze Heil.

Ja, im Kreuze! Nochmals müssen wir es uns eindringlich
sagen : es steht über dem ganzen Wege, ebenso wie die Armut,
die „Gewaltlosigkeit", die Sorglosigkeit, die Liebe. Ob wir dulden,

265



ob wir kämpfen, ob wir ausharren, ob wir durchbrechen, wir
können nirgends siegen ohne das Kreuz, so wie wir es verstehen;
es geht nie ohne Schmerz und Opfer. Nur dass diese des Lebens
grösste Ehre, Freiheit und Freude sind.

Das Kreuz ist das Zeichen, nicht der Kompromiss!
Und auch dies möchte ich wieder sagen: Es gibt überall auf

diesen Wegen neben der allgemeinen Nachfolge, die jedem obliegt,
der an das Reich glaubt, eine besondere, eine des Berufenen und
Erwählten, der das tun darf, muss, kann, was in einem besonderen

Sinne ausserordentlich ist. Freilich tritt damit nur desto
dringlicher die Frage auf, wer denn berufen und erwählt ist.
Es besteht eine Gefahr, dass sich berufen und erwählt glaubt,
wer es nicht ist. Ich antworte: Es gibt ein ganz sicheres
Kennzeichen dafür, ob die Berufung und Erwählung echt ist oder nicht,
nämlich das Kreuz, die Selbstverleugnung. Der Weg eines echt
Berufenen und Erwählten muss bei aller Freudigkeit schwer sein,
muss Selbsterniedrigung bedeuten, ja nicht etwa Selbsterhöhung,
muss Gehorsam sein, ja nicht Hochmut, er muss gegen Fleisch
und Blut gehen, darf nicht selbstgewählt, selbstgemacht, aus den
Träumen des Herzens gebaut, sondern muss eine klare, schwere
Notwendigkeit sein.

10. Tragen und Getragensein.
Liebe Freunde! Ich habe versucht, die Aufgaben und Probleme

unseres persönlichen Lebens herauszuarbeiten, die sich aus der
doppelten, im Grunde aber doch einen Tatsache ergeben, dass
wir dieser bestimmten Bewegung zugehören, die man religiösen
Sozialismus nennt und dass wir in dieser und überhaupt dem
Reiche Gottes dienen möchten. Dabei habe ich vieles nicht gesagt,
was wohl auch hieher gehörte, wichtig ist und mir persönlich sehr
am Herzen liegt, was aber kein Problem einschliesst, mit dem wir
hier gemeinsam ringen müssten. Es ist ja gewiss ohne weiteres
klar, dass die ganze Lebensführung eines Menschen, der Gott
dienen, der eine bestimmte Sache, ja die Sache Gottes selbst,
vertreten will, wichtig ist. Denn je nachdem wird diese Sache dadurch
gefördert oder geschädigt. Es liegt eine grosse Verantwortlichkeit
auf solchen, die einen neuen Weg gehen und zeigen wollen, einen
neuen Weg Gottes unter den Menschen. Gross ist das Aufmerken
der Menschen, wo so etwas angekündigt wird. Es zeigt sich dann
eine seltsame Mischung von Glauben und Unglauben. Die
Menschen können nicht recht glauben, dass so etwas im Ernst möglich
sei. Und doch möchten sie nichts lieber glauben als dies; es ist
doch das, was sie im tiefsten beunruhigt; es ist doch die Wahrheit,
von der sie sich im Grunde beugen. Darum ist es dann eine
Mischung von Freude und Leid, wenn die Enttäuschung eintritt.

266



.¦r-;:,<,i,...v •¦..,-'.,.,.• ' >

; »Wv -:

Der persönliche Wandel derer, die irgendwie Gottes Sache
vertreten wollen, hat also eine entscheidende Bedeutung. Das ist
durchaus die Meinung des Neuen Testamentes. Die apostolischen
Briefe sind voll von Mahnungen an die Jünger und Gemeinden,
zu bedenken, was sie für eine Sache zu vertreten haben. Aus dem
Munde Jesu selbst heisst es: „An ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen" und „Ihr seid das Salz der Erde und das Licht der
Welt. Es kann eine Stadt, die auf dem Berge liegt, nicht verborgen
sein. Darum lasset euer Licht vor dem Menschen leuchten, dass
sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen."
So spricht Christus auch von sich selbst: „Ich heilige mich auch
für sie [die Jünger], auf dass auch sie in der Wahrheit geheiligt
seien."1) Die Erfahrung bestätigt diese Wahrheit. Was an der
urchristlichen Gemeinde die Heiden beunruhigt und zum
Nachdenken gezwungen hat, das war viel weniger ihre Botschaft, als
ihr Leben. „Sehet", sagten sie, „wie sie einander lieben." „Sehet,
welche Frauen die Christen1 haben." Man darf sehr wohl auch an die
Heilsarmee denken. Ihre Theologie und ihre Methoden sind zum
Teil seltsam, aber ihr Tun, ich meine: ihre Liebe, ihr Demut, ihre
Tapferkeit im Dienste Gottes und der Brüder hat manchen erschüttert,

den die feinste und glänzendste Theologie unberührt gelassen

hätte. Ist es bei uns nicht eher umgekehrt? In der letzten Zeit
sind das leuchtendste Beispiel für jene Wahrheit bekanntlich die
Quäker geworden. Diese haben nun freilich auch eine tiefe und
anziehende Lehre, aber der grosse Eindruck, den sie während des

Krieges und nachher gemacht und womit sie beinahe die Ehre
des Christentums gerettet haben, war doch ihr Tun, das wie
ein Wunder wirkte und die Menschen auch gegen den grössten
Radikalismus ihres praktischen Bekenntnisses entwaffnete.

Das alles liegt auch mir sehr am Herzen; ich stehe mit tiefer
Beschämung davor. Aber ich will davon nicht weiter reden; es
ist besser, jeder von uns rede davon mit Gott und mit sich selbst.
Ich möchte sogar eher noch einen Trost hinzufügen : Wenn es
eine ernste Tatsache ist, dass wir gleichsam die Sache Gottes durch
unser Beispiel tragen sollen, so ist es auf der andern Seite eine
ebenso grosse frohe Tatsache, dass die Sache Gottes,
wenn wir ihr uns aufrichtig zuwenden, ihrerseits uns
trägt, uns Kraft mitteilt, uns Siege über Schwäche, Egoismus
und Leidenschalt, wie über andere, dunkle Mächte verleiht, die
uns eine rein private Frömmigkeit nie gewährt; dass auch
in dieser Beziehung das Wort gilt: „Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
zufallen."2)

Von alledem habe ich also nicht geredet; meine Aufgabe war,
x) Matth. 5, 13ff; 7, 16; Joh. 17, 19. 2) Matth. 6, 33.

267



gewisse allergrösste Dinge hervorzuheben, die zugleich Probleme
sind, gewisse typische Aufgaben und Schwierigkeiten, die gerade
aus unserer Sache aufsteigen. Auch hierin sogar habe ich mich
beschränken und manches weglassen müssen, was auch nicht
unwichtig ist; ich nenne nur das Abstinenz- und
Askeseproblem in seinen verschiedenen Formen. Ich hoffe aber, doch
ungefähr das getroffen zu haben, auf das es ankommt, das wesentlich

ist, und ich hoffe es umso mehr, als es im Grunde die ewigen
Aufgaben und Fragen des Reiches Gottes sind, um die es
sich handelt. Denn immer kämpft das Reich Gottes mit den Götzen
der Welt und diese stellen sich immer dar als falsche Religion auf
der einen Seite und auf der anderen als Egoismus, Mammonsdienst,

Gewalt- und Machtstreben, Gebundenheit an die
sinnlichnatürliche Welt.

11. Freiheit und Gebundenheit in der Mitarbeit.
Wir müssen uns aber an dieser Stelle überhaupt noch einmal

grundsätzlich klar machen, auf welche Art und Weise wir durch
unsere Lebensführung dem Reiche Gottes dienen können.

Handelt es sich nun etwa um einen Moralismus des Reiches
Gottes, oder doch um eine Ethik desselben, um ein wohlgeordnetes

System von Regeln, in die sein Tun zu spannen hätte, wer
dem Reiche Gottes dienen will?

Nichts könnte falscher sein, als dies. Bedenken wir doch, dass
dem Reiche Gottes dienen, wie wir immer wieder gezeigt haben,
soviel bedeutet, als Gott dienen und dass dieses bedeutet, aus
Gott zu leben, statt aus der Welt. Nun aber ist Gott der Lebendige.

Nur wer an den Lebendigen glaubt, glaubt an sein Reich.
Darum aber kann sein Dienst stets nur ein Lebendiges sein, ein
Unmittelbares, nicht ein System. Gewiss ist sein Wille eindeutig,
er will das Reich Gottes und das Reich ist eine sehr bestimmte
Sache, es ist die Welt der fleischgewordenen Heiligkeit und Güte
Gottes. Aber wie nun der Einzelne diesen Willen Gottes zu
verwirklichen hat, das ist kein Gesetz und System, sondern Sache
des allerindividuellsten, allerintimsten Verhältnisses zwischen Gott
und ihm. Das ist Sache des Glaubens — also eine unendliche
Freiheit, in die niemand hineinreden darf, und ist Sache des Gehorsams

— also eine unbedingte Gebundenheit, die sich ebenso
sehr aller fremden Einsprache entzieht. In diesem Verhältnis
muss ein Mensch einmal etwas nicht tun, was alle Welt für richtig

hält und ein andermal etwas tun, was alle Welt verurteilt. In
diesem Sinne muss für den Dienst am Reiche
Gottes inmitten von dessen alle bindender
Wahrheit doch jeder gerade seinen Weg gehen.
Das ist die Wahrheit, die wir als Vorzeichen zu allem setzen müs-

268



sen, was wir bisher vom Dienste am Reiche Gottes und von der
Nachfolge gesagt haben. Es sei wohl beachtet!

Aber wie sollen wir diesen unsern Weg erkennen?
Ich antworte, und auch diese Wahrheit ist von ausschlaggebender

Wichtigkeit : Wir müssen uns dabei jedenfalls vor allem Machen
hüten. Das wäre jener Aktivismus, gegen den heute so viel geredet
wird, Wahres und Unwahres, Unser Tun muss vielmehr M i t-
arbeit am Werke Gottes sein. Das bedeutet, dass wir nichts tun
sollen, als was Gott uns aufträgt. Gott aber spricht zu uns aus
unserer Wirklichkeit, aus unseren Lebensumständen, unseren
Verhältnissen, unserer bisherigen Lebensbahn. Hier müssen wir
seinen Willen tun, hier seinen Ruf vernehmen — wenn dieser
echt ist — hier glauben und hier gehorchen, wie uns von Abraham
erzählt wird. Wenn wir das Reich im Herzen tragen, dann wird
Gott dafür sorgen, dass unser Tun ihm dient, dann kann und
soll alles ihm dienen, dann mündet das Bächlein unseres Tuns
in den grossen Strom des Tuns Gottes und derjenigen Menschen,
die ihm helfen; dieser Strom wird durch es gemehrt, aber dieses
Bächlein empfängt seinen Lebenssinn von ihm. Wir müssen
aufmerken, müssen wachen, müssen bereit sein — „bereit sein ist
alles" — aber wir brauchen wieder nicht zu sorgen, brauchen nicht
zu hasten, zu zwingen — es ist Arbeit und Raum für Alle, und
Gott hat Zeit.

12. Unser Licht leuchten lassen!
Damit ist vielleicht auch auf ein Bedenken geantwortet, das

uns nun wohl beständig im Herzen zu schaffen gemacht hat. Wir
sollen, wenn auch gewiss in einem bescheidenen Sinne, das Reich
Gottes durch unser persönliches Leben tragen, Gottes Sache
verherrlichen, unserer besonderen Sache Vertrauen schaffen. Liegt
darin nicht etwas Bedenkliches? Wenn wir nun von der Schwere
der Aufgabe absehen, ist es nicht schon eine Gefahr, wenn wir
uns bewusst sind, dass wir Vorbilder sein sollten, dass wir
beobachtet werden — oder gar werden wollen? Wird dadurch nicht
alle Naivität, Unmittelbarkeit und Wahrheit unseres Tuns zerstört?
Ist dann die Gefahr pharisäischen Hochmutes nicht ebenso gross
wie die der Verzweiflung an dieser Aufgabe? Ist darum nicht
sogar das Wort des Meisters: „Lasset euer Licht leuchten vor den
Menschen" in einen gewissen Verruf geraten?

Liebe Freunde! Der Einwand ist sehr ernst zu nehmen. Hier
drohte bei falschem Verstehen tatsächlich ein tödliche Gefahr.
Aber es waltet freilich ein Missverständnis. Selbstverständlich

soll all das, was wir gefordert haben, nein,
was das Evangelium fordert, nicht um der Menschen
willen geschehen, obschon es den Menschen dient,
sondern um Gottes willen. Vor ihn allein haben wir uns

269



1 ' - "S

dabei zu stellen, nicht vor die Menschen. Nicht im Schaufenster
soll unser Tun sich abspielen, sondern im Kämmerlein. So
meint es ja doch der Meister, der in der Bergpredigt vor allem den
Geist des Pharisäismus bekämpft und die Anweisung gibt, dass
nicht nur das Gebet, das wichtigste Tun, sich im Kämmerlein
abspiele, sondern auch dass beim Almosen, dem Symbol alles
Handelns auf die Menschen hin, die linke Hand nicht wisse, was
die rechte tue. Das Wort von unserem Licht, das wir leuchten
lassen sollen, ist selbstverständlich nur so gemeint. Der Meister
redet hier, wie oft, paradox, lasset uns ihn mit Verstand hören.
Alles, was wir genannt, gehört vor Gott und in
die Stille, dann allein wird es leuchten.

Auch gehört zu dieser Wahrheit eine Ergänzung. Wir müssen,
wenn wir Gott dienen wollen, oft so handeln, dass wir den
Menschen anstössig werden, dass sie unser Tun nicht verstehen
können. „Selig sind, die um der Gerechtigkeit willen verfolgt
werden."1) Damit ist von vorneherein ein Gegengewicht zu einem Tun
geschaffen, das etwa das Lob oder doch die stille Anerkennung
der Menschen eintragen könnte, und aller Versuchung zu religiöser
Eitelkeit geWehrt. Das Verhältnis wird sich sogar so gestalten,
dass gerade das, was an unserem Tun „Salz der Erde" und „Licht
der Welt" sein soll, den stärksten Anstoss gibt. Desto klarer wird
die Regel, dass wir zunächst nur für Gott handeln dürfen, wenn
wir seinem Reiche dienen wollen.

13. Tun und Gnade im Reiche Gottes.
Aber es erhebt sich im gleichen Zusammenhang noch eine letzte

Frage, die ich nicht unbeantwortet lassen darf, wenn ich schweres
Missverständnis so viel als möglich vermeiden will. Wer so grosses
Gewicht auf das persönliche Tun derer legt, die auf das Reich
Gottes warten, der erregt bei der heutigen Wachsamkeit besonders

der Theologen in Bezug auf diesen Punkt unvermeidlich den
Schein, als ob er meine, dass durch dieses Tun das Reich Gottes
herbeigeführt, vielleicht sogar gemacht werden könne.
Wir stossen damit wieder auf ein Thema der ersten Besprechung,
der über unseren Glauben an das Reich Gottes, müssen ihm aber
auch in diesem Zusammenhang einige Worte widmen.

Was bedeutet denn unser Tun für das Reich
Gottes? Hängt dieses davon ab? Können wir es durch unsere
persönliche Lebensführung fördern oder schädigen? Können wir
es damit gar herbeiführen, es damit machen?

Um mit dem Letzten zu beginnen, so ist klar, dass wir nicht
meinen, das Reich Gottes machen zu können. Das hat, entgegen
den üblichen Reden über uns, nie jemand von uns geglaubt. Wir

x) Matth. 5, 10.

270



haben es immer gewusst und gesagt: Das Reich Gottes ist Gottes
Gabe. Es ist Gottes Verheissung. Es ist „in keines
Menschen Herz gekommen" und keine Menschentat kann es machen;
es ist Gnade. Es kommt ohne unser Verdienst; es kommt trotz
unserer Sünden ; es kommt als Wunder. Aber es kommt
doch nicht ohne die Menschen. Denn es will ja unter
den Menschen und in den Menschen herrschen. Darum muss es sich
mit ihrem Herzen und Gewissen, ihrem Wollen und Tun verbinden;

sonst kann es nicht wirklich werden. Es kann sich darum
nicht auf der Erde niederlassen, wenn nicht Menschen daran
glauben, darauf warten und sich darauf rüsten. Darum aber kommt
eben doch auf die Haltung der Menschen sehr viel, in gewissem
Sinne alles, an. Ihr Glauben und Hoffen haben die Kraft und
Verheissung, das Reich auf die Erde herabzuziehen, wie ihr Unglaube
und ihre Herzenshärtigkeit die Kraft, sein Kommen zu hindern. Das
ist die ganz sonnenklare Meinung der Bibel und ebenso die Erfahrung

aller Geschichte des Reiches Gottes. Treue, Reinheit, besonders

auch unschuldiges Leiden, haben die Macht, im Einzelnen
oder im Ganzen grosse Siege, grosse Durchbrüche des Reiches
herbeizuführen. Einzelnen Erwählten ist besonders viel anvertraut.
Wenn ein Moses, ein Jesaias, ein Paulus strauchelte, fiele, untreu
würde, so hätte das für Gottes Sache auf Erden die schwersten
Folgen; auf ihre Treue, ihren Gehorsam kommt ungeheuer viel an.
Das Leben Christi selbst ist die höchste Offenbarung dieser Wahrheit.

Sein Werk konnte nur getan werden, wenn er seinen Weg im
vollendeten Gehorsam, vollendeter Reinheit, vollendeter Wahrhaftigkeit,

vollendeter Liebe und vollendetem Vertrauen ging bis zum
Ende; vom Ausgang seines Kampfes auf dem Berge der
Versuchung, in Gethsemane, auf Golgatha hing der Verlauf der
Geschichte des Reiches Gottes wie der Weltgeschichte ab.

Darum bleibt bestehen, dass das Reich Gottes als Gabe und
Wunder der Gnade Gottes doch auch durchaus menschliches Tun
ist und von menschlicher Haltung abhängig. Ich füge dem Gesagten

noch den Hinweis auf die grosse Wahrheit hinzu, die einst
Franziskus in dem Worte ausgesprochen hat: „Jeder versteht nur, was
er tut," die zu seiner Zeit ein Kierkegaard und in unseren Tagen
ein Tolstoi so gewaltig verkündigt haben, die aber durchaus auch
der Meinung des Evangeliums entspricht: Wir können die
Wahrheit des Reiches Gottes nur in dem Masse
verstehen, als wir sie in unserem Leben
verwirkliche n.1) Die Wahrheit Gottes ist eine Sache der E x i-

stenz, nicht der Theorie, sie ist in diesem Sinne, trotz aller
Objektivität, ja gerade um ihretwillen, unendlich subjektiv.

xy Vergi, z. B. Joh. 7, 16—17.

271



Gott weiss, warum er beides so zusammengebunden hat. Es bleibt
dabei: Gott und Mensch arbeiten zusammen am Kommen des
Reiches, zum Reiche gehört die Nachfolge und was Gott
zusammengefügt hat, das soll die Theologie nicht scheiden.

Aber nachdem dies mit aller Kraft behauptet worden ist, soll
noch einmal betont werden, dass dies die Gnade des Reiches
nicht aufhebt. Im Gegenteil, so widerspruchsvoll, ja unlogisch das
zu klingen scheint : auch das Tun des Willens Gottes
ist Gnade — es stammt aus Gnade und ist Vollendung der
Gnade. Wir können nur geben, was wir empfangen haben. Was
wir aus uns selbst allein hervorbringen können, falls es so etwas
überhaupt gibt, ist armselig. Wir können nur lieben, weil wir uns
geliebt wissen; wir können nur vergeben, weil uns vergeben ist;
wir können nur arm sein, weil wir reich sind; wir können nur
sorglos sein, weil für uns gesorgt wird. Alles Tun im Dienste des
Reiches Gottes stammt aus dessen eigenen Kräften, das Reich Gottes
aber ist wie gesagt eine Gabe. Wir haben bei der Erörterung der
Bergpredigt gezeigt, wie ihr einfacher Sinn eben darin besteht,
dass sich darin die Orientierung des Tuns an Gott ausdrückt,
im Gegensatz zu der Orientierung an der Welt. Gott aber ist für
den Menschen immer Gnade. Auch sein Gericht ist Gnade. Am
deutlichsten nun wird uns seine Gnade freilich im Wunder der
Wunder, in der V e r g e b u n g d e r S c h u 1 d. Weil diese aber am
Kreuze am deutlichsten hervortritt, so ist das Kreuz, zu dem die
Auferstehung gehört, der Schlüssel zur Bergpredigt, entspringt an
seinem Fusse die Kraft alles Tuns, das dem Reich Gottes entspricht
und dient.

14. Die Quelle des Tuns.
Weil auf diese Weise Gott selbst der Urheber alles dessen ist,

was wir durch unsere Lebensführung für seine Sache tun können,
so ist auch die Frage beantwortet, die uns gewiss schon lange
auf unseren Lippen liegt: „Woher nehmen wir die Kraft zu
solchem Tun ?" Ich antworte : Wir werden zu solchen Tun
fähig in dem Masse, als Gott wirklich und gross
in unswird. Darum ist das Eine, was not tut, dass wir zu ihm
gehen, uns von ihm ziehen, uns von ihm bekehren lassen von der
Orientierung an der Welt weg zu der Orientierung an ihn. Mit
anderen Worten : Wennwir dem Reiche Gottes dienen
wollen, so ist der Weg und die Kraft dazu, dass
wir dieses selbst in unser Herz aufnehmen. Dann
wirkt es dort alles von sich selbst.

15. Der neue Weg der Bewegung.
Und nun, liebe Freunde, möchte ich zum Schlüsse wieder an

den Punkt zurückkehren, von dem ich ausgegangen bin. Ich bin

272



ausgegangen von der Tatsache, dass unsere Bewegung die
Aufgaben und Fragen der persönlichen Lebensführung vernachlässigt
habe. Wir Hessen es noch etwas unentschieden, ob das ein Nachteil
oder ein Vorteil gewesen sei. Dass es auch ein Vorteil gewesen
sei, habe ich zu zeigen versucht. Aber nun möchte ich zum Schlüsse
doch betonen, dass wir jetzt einen Schritt weiter tun sollten auf
unserem Wege. Jene Einseitigkeit hat unsere Sache doch auch zu
schwerem Schaden gereicht. Ich habe angedeutet, dass dieses
zweite Thema von den Veranstaltern der Konferenz auch durch
die Beobachtung gewisser schwerer Mängel unserer Bewegung
aufgedrängt worden ist. Darf ich einige dieser Mängel offen
nennen? Vielleicht kann ich sie am kürzesten aussprechen, wenn ich
an jenes Wort anschliesse, der bedeutsamerweise gerade Paulus,
der Vorkämpfer des Glaubens, gesprochen hat : Wir haben
bisher wohl stark den Glauben und die
Hoffnungbetont, aber die Liebe, die grösste unter
ihnen, nicht i mg 1 e i c h e n Masse.

Wie kann ich das meinen Die Veranstalter der Konferenz sind
ausgegangen von der Beobachtung, dass wir Religiös-Sozialen oft
so auffallend unsozial seien, so wenig Gemeinschaftsgeist und
Gemeinschaftsgewissen hätten. Der am meisten tragische Beweis
dafür ist die bekannte grosse Spaltung, die sich unter uns
vollzogen und die unserer Sache so schwer geschädigt hat. Sie ist
trotz aller Unterschiede in der Auffassung dieser Sache doch nur
möglich gewesen, weil der Glaube stärker war als die Liebe und
die Theologie wichtiger als die Bruderschaft in Christus. Aber
diese Spaltung ist nicht die einzige geblieben, wenn es auch die
schlimmste und offenkundigste war. Immer wieder bröckeln wir
auseinander, drohen in kleine Kreise und Gruppen zu zerfallen,
die einander fremd werden. Jeder dieser Kreise hat eine gewisse
Neigung, wieder sein eigenes Leben zu führen, seine Sache für die
Wichtigste zu halten und die grosse gemeinsame zu versäumen.
Wir reden zu wenig mit einander, arbeiten zu wenig mit einander,
helfen zu wenig einander, ja wir müssen oft froh sein, wenn wir
einander nicht hemmen und schädigen, und das tun gerade wir,
die wir doch neue Gemeinschaft unter den Menschen
verkündigen! Spotten wir damit nicht unser selbst und machen unsere
Sache zum Spott? Wir müssen uns oft wundern, wenn in
Bewegungen, die doch bei weitem nicht etwas so Grosses und Reines
vertreten wollen, wie die unsrige, sich manchmal so viel mehr Einheit,

so viel mehr Eifer, so viel mehr Opferfähigkeit, so viel mehr
Bekennermut kund zu tun scheint. Nicht etwa, dass diese
Dinge unter uns fehl ten; es wäre schweres Unrecht, dies
zu behaupten. Es gibt auch unter uns ergreifende Beispiele von
Eifer für die gemeinsame Sache, von Hingebung und Treue.

273



Daneben aber gibt es so viel egoistische Eigenbrödelei, so viel
Gleichgültigkeit und auch etwa grosse, wehtuendfe Untreue, die
unsere Sache lähmt. Hier muss etwas nicht in
Ordnungsein und zwar im Zentrum. Dieses etwas müssen
wir herausfinden und überwinden.

Aber dieser Mangel spielt auch für das ganze öffentliche
Auftreten und Wirken unserer Bewegung eine äusserst erschwerende
Rolle. Es fehlt auch hier manchmal jenes Etwas. Lange, lange
schon spüre ich es schmerzlich und ringe um Abhilfe. Was ist es?
Darf ich es ganz einfach sagen : Wir sind bis jetzt unserem

Volke und der Gemeinde der Gläubigen und
Ungläubigen überhaupt noch zu wenig evange-
liumsmässig entgegengetreten und das heisst:
zu wenig als Vertreter der Liebe. Nicht etwa, dass es
uns ganz an Liebe gefehlt hätte. Es wäre wieder ein schweres
Unrecht, wenn man dies behaupten wollte. Wir wollen auch gegen
uns selbst nicht ungerecht sein. Unser ganzes Wollen und Kämpfen
und Leiden hatte ja doch wohl zur Quelle die Liebe, die Liebe zum
Volk, die Liebe zu den Brüdern, die aus der Liebe Christi zu uns
kam. Aber ich meine trotzdem, diese Liebe sei als solche doch
noch zu wenig greifbar hervorgetreten, sie habe sich einerseits zu
stark als religiöse Lehre, anderseits zu stark als Busspredigt und
Kampf gezeigt, sie sei noch zu wenig im Sinne Pestalozzis, des
Franziskus, der Heilsarmee, der Quäker, zu wenig unmittelbar,
laienhaft, volkstümlich, hilfreich, gütig, barmherzig, zu wenig als
Evangelium hervorgetreten.

Und das scheint mir nun die Wendung zu sein, die unsere
Sache nehmen will und nehmen muss : Sie muss noch mehr
als persönliche Haltung ihrer Träger hervortreten.

Wir müssen zunächst untereinander mehr Brüder
und Genossen werden. Nicht dass ich meinte, wir sollten uns
äusserlich enger an einander schliessen im Sinne einer
Organisation oder gar einer Sekte. Das Gegenteil ist meine Meinung
und mein Wunsch :wirgehören in dieWeltund sollen
nur immer tiefer hinein. Nur um dies mit der grössten
uns möglichen Kraft tun zu können, sollten wir selbst uns mehr
berühren. Ich denke mir immer noch, dass wir äusserlich von
einander ganz unabhängige kleine Gruppen über das Land hin
bilden müssen, die keiner Partei und keiner Richtung verschieden
sind, sondern bloss verbunden in einem besonderen Glauben und
Hoffen und zu einem bestimmten Dienst. Es müssen Herdfeuer
sein, welche die Wärme eines neuen Lebens verbreiteten. An diese
Herdfeuer muss sich jeder setzen können, den der Geist dieser
Familie anzieht. Denn eine grosse Familie muss es sein, eirte

ganz freie neue Gemeinschaftlichkeit. Also gewiss keine Sekte

274



' - -

wollen wir sein; statt selbst eine neue Sekte zu bilden, möchten wir
vielmehr das Sektentum der Welt überwinden helfen. Auch nicht
eine Gemeinschaft im Sinne einer besonderen Organisation wollen
wir sein, sondern Gemeinschaft in der Welt schaffen helfen. Aber
in dieser Form sollte noch mehr Bekümmerung um einander, noch
mehr Opferbereitschaft für einander, noch mehr gemeinsame Arbeit
sein, noch mehr Selbstverleugnung, noch mehr wirklicher Sozialismus,

noch mehr Bruderschaft.
Ich glaube an den Segen der Gemeinschaft. Vereinzelt werden

wir schwach und arm, die Flamme unseres Glaubens und Liebens
wird in der Einsamkeit matt — wie wird sie aufleuchten in mehr
Gemeinsamkeit! Ich meine, dass in solcher Gemeinsamkeit vieles
möglich wäre, was unmöglich ist, wenn wir isoliert bleiben.
Haben wir diesen Segen der Gemeinschaft nicht oft gespürt, wenn
wir beieinander waren? Wir sollten aber immer beieinander
sein. Ihr versteht, was ich damit meine. Was hätten wir während
des Krieges und nachher der Welt sein können, wenn wir diesen
Zusammenhalt gehabt hätten, wenn die Kraft der Liebe und
Hingabe aus uns gestrahlt hätte, wie sie aus den Quäkern strahlte!
Wenn wir dieses Allergrösste nicht genug gehabt haben, was war
daran schuld? Vielleicht doch, liebe Freunde, dass uns unsere
Sache wichtiger war, als Gottes Sache. Darum waren wir so
empfindlich, so eifersüchtig, so sehr zum Weggehen oder zur
Sonderung geneigt. Unsere Sache war zu wenig im rechten und zu
viel im falschen Sinne persönlich. Gewiss zeigten sich an unserer
Sache, so wie sie unter uns vertreten wurde, grosse Mängel ; gewiss
hafteten und haften noch an uns Allen individuelle Fehler,
Einseitigkeiten, Menschlichkeiten. Wenn wir auf diese schauen,
so entleiden wir uns und entleidet uns die Sache bald; so
kommen wir auseinander, gehen unsern persönlichen Liebhabereien
nach, nehmen diese zu wichtig und vergessen das Gemeinsame.
Da gibt es nur eine Hilfe: der freie Zwang Gottes, der über uns
ist, der grösser ist als unsere Mängel und Tugenden und in dem
alle Ueberempfindlichkeit und Uebersubjektivität untergeht. Es
gibt auf Grund einer sensitiven Subjektivität keine Gemeinschaft
im tieferen Sinne des Wortes. Die Subjektivität (in diesem Sinne)
trennt. Es muss etwas Uebersubjektives, Bindendes, Heiliges da
sein, wo eine Gemeinde entstehen soll. Gott allein, der Gott, der
über uns ist und unter uns, schafft solche Gemeinschaft.

In diesem Geiste zu neuer Freudigkeit und Stosskraft gesammelt,

gingen wir an Kampf und Arbeit in der Welt. Die Einen, die
dazu gerufen wären, gingen nach wie vor in die sozialistischen
Organisationen, in Partei, Genossenschaft, Gewerkschaft, Bildungsarbeit,

bereit zum Dienen und auch zu dem Leiden, das nicht ausbleibt;
die Andern an die Stätten der Not und des Lasters ; die Dritten in die

275



Arbeit einer neuen Volksbildung, besonders die, welche den
missverständlichen Namen der Volkshochschule trägt. Wenn
ich von dieser letztern nur ein einziges besonderes Wort sagen
darf, so möchte ich erklären, dass ich sie als eine der besonderen

Aufgaben und Gelegenheiten unserer Bewegung betrachte,
weil ich meinerseits sie im Sinne Pestalozzis verstehen
möchte, nicht als eine neue Form von Schule oder Lehrmethode,
sondern als Suchen neuer Gemeinschaft aus neuem sozialem und
religiösem Lebenssinn, als neue Liebe von Mensch zu Mensch
und aus der Liebe quellendes neues Verständnis. Und so würden
wir den Kampf um soziale Gerechtigkeit und Frieden auf
Erden kämpfen in jener neuen, persönlichen, menschlichen,
über alle Parteilosungen hinausführenden, evangeliumsmässigen
Art, welche äusserste Schärfe und äusserste Herzensweite vereinigte
in der mit Glauben und Hoffnung verbundenen und sie krönenden
Liebe. So würden wir, um dies Grosse nur noch einmal anzudeuten,
uns vor allen in die Tiefen begeben, zu den Brüdern und
Schwestern in Not und Sünde.

Liebe Freunde! Der Weg unserer Sache, den ich anzudeuten
versucht habe, scheint mir der Weg in die Zukunft zu sein. Ich bin
tief überzeugt, dass er die kommende Erweckung der Christenheit
bezeichnet. Auf ihm werden sich das, was man Sozialismus nennt
und das, was man Christentum nennt, in jenen Höhen zusammenfinden,

welches wir Reich Gottes nennen. Hoch über all der Not
und Verheissung, all dem Dunkel und Chaos, aber auch all der
Sehnsucht der Welt, hebt sich der Weg empor, über dem die zwei
Worte leuchten : das Reich und die Nachfolge. L. R a g a z.

iiiiiiiiiiiii m ihhiiiiiii mi imiiiimiii m intimili ili m mm min mi mm m iiiiiiiiiiim illinium ihm

| O | Aussprache | Q [
rinriiiiiiiiiiiiiiiiiiiiMiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii itili iiiiiiiiiiriiiiiiiiiiiii ili ini iiriiiiiiii il iiiiiiiiiiiiriii in iiiiiitiiiiiin uni iriimii mu imi multimi iniii'-iiiuniitT

Der Vegetarismus.
Vorbemerkung der Redaktion. Ich glaubte, die Aussprache

über das Wort: „Du sollst nicht töten" werde besser abgeschlossen, weil sie
mir auf ein falsches Geleise zu geraten schien, ohne natürlich solchen, die sich
gern noch dazu geäussert hätten, das Wort abschneiden zu wollen. Es zeigt
sich nun aber, dass der Vegetarismus sich zu ungestüm zum Worte
meldet, als dass man ihn einfach ignorieren könnte. Tatsächlich beobachten
wir ja auf Schritt und Tritt, was für eine Macht die auf die sog. Lebens-
reform gerichteten Bestrebungen aller Art über viele Gemüter haben; eine
Macht, die meines Erachtens nicht nur Gutes, sondern auch Schlimmes wirkt.
Eine ernsthafte und freundschaftliche Erörterung dieses Themas ist also schon
am Platze. Ich hoffe, dass sie zu einer wirklichen Abklärung führen werde
und hoffe zu diesem Zwecke, dass wir nicht bloss unsere feststehenden Dogmen

vertreten wollen, die wir um keinen Preis zu lassen gesonnen sind, zu
denen wir vielmehr bloss die Andern auch bekehren möchten, sondern dass
es uns aufrichtig um die Wahrheit zu tun sei.

276


	Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Schluss). 8., Die Bruderschaft ; 9., Der Konflikt ; 10., Tragen und Getragensein ; 11., Freiheit und Gebundenheit in der Mitarbeit ; 12., Unser Licht leuchten lassen! ; 13., Tun und Gnade im Reiche Gottes ; 14., Die Quelle des Tuns ; 15., Der neue Weg der Bewegung

