
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 5

Artikel: Zur Weltlage : das Judentum und die europäische Welt

Autor: Kohn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tischem Dilettantismus das ungöttliche Problem des Unfriedens und
der Gewalttätigkeit lösen will. Solche Rechnung kann und wird
nie stimmen.

Wir kommen zum Schlüsse unserer, das Persönliche wenig, das
allgemein Gültige stärker betonenden Ausführung darüber, was
George Fox und William Penn für die ganze Menschheit durch
die unentwegte Anwendung rein christlicher Grundsätze getan
haben, ihr eigenes Volk und alle anderen Völker aufs stärkste
beeinflussend im sittlichen, religiösen und ethisch-philosophischen Sinne.
Der eigentliche Gründer und geistige Anreger war der einfache
George Fox, der den Weg der Befreiung zeigte, den einzig wirklich
mit Erfolg gangbaren, „den Weg, die Wahrheit und das Leben'*.
William Penn stellte seine hohen Geistesgaben und seine reichen
materiellen Mittel zum beispielgebenden „heiligen Experiment" der
Gründung Pennsylvaniens zur Verfügung. Was auch andere später
daran verdorben haben, die aufbauende Kraft der Menschheit wird
immer auf das grosse Vorbild zurückblicken, um sich Rat zu
erholen, i

Professor Rufus M. Jones, dessen Werke über die „Geistigen
Reformatoren des 16. Jahrhunderts" und über die Geschichte des
Quäkertums besonders lesenswert sind, charakterisiert George Fox
treffend mit folgenden Worten : „Er hatte zwar keinen ordentlichen
Schulunterricht genossen; aber er war ein Mann von ungewöhnlicher,

angeborener Auffassungsgabe, von ausserordentlicher
Lebenstiefe und rasch im Verstehen; er war der geborene Führer, ein
Genie des Geistes und Herzens, eine schöne Vereinigung von
Mystiker, weitausblickendem, hellseherischem Weisen und praktischem
Lebensreformer; er war ein furchtloser, rauher Wahrheitskämpe
für eine lebensfrische, bisher ganz ungewohnte, neue Form des
Christentums." Rudolf Boeck f-
^llllllllHIJIIMIMmil^lllllllMIHIIllllllllMiniMIIMIIIIIIIllUlllllM

I O 1 Zur Weltlage I Q I

HIHIHI llllllllllll lllllllll IU11IIII1H1III

Das Judentum und die europäische Welt.1)
Die Geschichte des Judentums ist seit dem Auszug Abrahams,

aus Mesopotamien und der Herausführung der Kinder Israels aus
Aegypten Kristallisation um einen geistigen Mittelpunkt. Den Prozess

der jüdischen Geschichte bildet der Kampf der zu diesem Zen-

x) Der vorliegende Aufsatz eines bedeutenden Vertreters des heutigen Judentums,

von dem ich hoffe, dass einige andere ihn ergänzen werden (einer ist
schon gerüstet) mag dazu dienen, ein richtigeres Bild als das des Antisemitismus

von dem zu geben, was das moderne Judentum in seinem Besten (und

225



trum hinführenden und der von ihm ablenkenden Kräfte. Völker
sind wie Menschen Gebilde der Natur und des Geistes zugleich.
Das jüdische Volk war stets vorwiegend ein Geistesgebilde; in ein
anderes Volk wird sein Mitglied hineingeboren und findet sich in
ihm ohne weitere geistige Handlung seinerseits auf naiv-natürliche
Weise; in das Judentum tritt der Jude wohl durch die natürliche
Tatsache der Geburt ein, aber volles Heimatrecht erlangt er erst
durch einen geistigen Akt, durch den Willensentschluss der
Einfügung in das geschichtlich gewordene jüdische Wesen, durch die
bewusste Uebernahme der Schwere und Aufgabe, die ihm durch
die Eigenart des Judentums, durch seine „Auserwählung" gestellt
ist. Je klarer und. entschiedener dieser Bewusstseinsakt vollzogen
wird, desto stärker äussern sich die zentripetalen Tendenzen im
Judentum. Es wird als ein abgesondertes, eigenbestimmtes Wesen
erkannt, dessen Geschichte und Bestimmung es aus dem Kreise der
anderen, mehr natürlichen Völker heraushebt. Diese Eigenart hat
die jüdische Geschichte bestimmt und ist ihrerseits durch sie
verstärkt worden. Sie hat das Judentum immer, im Altertum wie heute,
aus der Mitte der Völker herausgestellt, es zu einer in der Menge
einsamen Minderheit gestempelt, hat den Antisemitismus als eine
Erscheinung hervorgerufen, die ebenso ohne ihres gleichen ist wie
das jüdische Volk und seine Geschichte.

Immer wieder aber sind an die Seite dieser zentripedalen
Tendenzen in der jüdischen Geschichte zentrifugale getreten. Das Joch
dieser besonderen Lebens- und Denkart erwies sich als zu schwer,
die Enge der Absonderung wirkte zu Zeiten drückend und lähmend.
Der Enge gegenüber lockte dann von aussen die Weite neu
entdeckter seelischer Landschaften; die Abschüttelung der Last des
nach dem Bunde mit Gott gerichteten Lebens verhiess Freiheit und
Ungebundenheit sorgloser Sonnentage. Das jüdische geschichtliche
Leben ist in einem Rhythmus von Fall und Aufstieg, von Blüte und
Auflösung verlaufen, und auch die Aeusserungsintensität der
jüdischen Kultur war diesem Gesetz unterworfen. Die jüdische Kultur
stellte seit den Tagen der nomadischen Hebräer, die ihre Volks-
werdung durch einen geistig-moralischen Akt, die Bindung an das
Sittengesetz Gottes, erfahren hatten, ein geschlossenes System dar,
das in seinem Kern unversehrt, an seinem Rande einen wechselnden
Reichtum von Aeusserungen und Uebergangsformen kannte. In
seinem Grundzug blieb es aber durch über dreitausend Jahre ein-

nur auf dieses kommt es ja überall an) ist und will; aber auch solche, die das
jüdische Problem an sich nicht berührt, werden ihn mit tiefem Interesse lesen
können. Ich mache bei diesem Anlass auf die bedeutende Schrift des gleichen
Verfassers: „Die politische Idee des Judentums" aufmerksam,
die das gleiche Problem in einem weiteren Rahmen behandelt, und darf
vielleicht bei dieser Gelegenheit auch an die meinige : „Christentum und
Judentum" erinnern. D. Red.

226



heitlich, es war stets sittlich, sozialethisch und religiös orientiert.
In seinem Mittelpunkte stand das Verhältnis von Mensch zu Gott,
von Mensch zu Mensch. Die Aeusserungsformen der bildenden
Künste, die die griechische Kultur auszeichneten, waren ihm ebenso
fremd wie die der römischen eigentümlichen Formen staatsorganisierender

Fähigkeiten.
Der Höhepunkt des Prophetismus, die Abfassung des Deute-

ronomiums, des Hiobbuches und der Psalmen, die für die künftige
Gestaltung und Festigung des Judentums entscheidenden Ereignisse,

fielen in die Zeit des Untergangs der in äusserer Machtentfaltung

unbedeutenden und verhältnismässig nur kurzlebigen
israelitisch-jüdischen Staatsgebilde. Aber das Bewusstsein der
Zusammengehörigkeit und der gemeinsamen Bestimmung der Menschen
jüdischer Abstammung erhielt sich lebendig, von allen äusseren
Schicksalen unabhängig. Es hatte jene geistig-sittliche Form
angenommen, die es aus dem noch unentwickelten Nationalbewusstsein
der anderen Völker schon im Altertum hervorhob und ihm Dauer
verlieh. Der jüdische Nationalismus war nicht an den Staat gebunden;

es waren gerade die Vertreter des jüdischen Nationalismus in
seiner entfalteten Form, die durch ihr Bestreben der Versittlichung
der Lebensgrundlagen des jüdischen Volkes zur Schwächung oder
Zerstörung der staatlichen Gewalt beitrugen, an deren Stelle es

galt, die Unmittelbarkeit menschlicher Beziehungen, deren Richt-
mass die Gerechtigkeit Gottes sein sollte, treten zu lassen. Der
jüdische Nationalismus war bestimmt durch das Bewusstsein der
Auserwähltheit durch Gott zu vorbildlichem Leben, durch den steten
Abfall von der Last dieser Selbstverpflichtung und durch die
Hoffnung auf Herbeiführung des Reiches Gottes auf Erden

So konnte sich eine Harmonie und Geschlossenheit der
jüdischen Kultur entfalten, die ihren Trägern inmitten der Verwirrungen
und politisch-sozialen Umwälzungen der Zeitalter einen eigenen
Stil wahrte, gleichzeitig aber auch die Gefahr einer seelischen
Begrenztheit und einer unberechtigten Ueberhebung in sich barg, die
manchmal bis zu lächerlicher Abschliessung vor der Grösse der
fremden Umwelt führte. Doch bestand meistens lebhafter Austausch
und Verkehr mit umgebenden Kulturen an der Peripherie der
jüdischen. Alles menschliche Denken ist miteinander verbunden; von
dem Denken des jüdischen Volkes führten beinahe stets viele
Verbindungslinien in die Weite der Welt. Immer waren jüdische
Denker, von den Verfassern der ältesten Legenden der Bibel, Philo
und den Vätern der Mischna über Maimonides und Spinoza bis
zu Hermann Cohen von fremden Gedankengängen angeregt, immer
beeinflussten auch sie ihrerseits die Ideologie der Völker. Aus dem
jüdischen Bezirke kamen der Umwelt das Urchristentum, kam der
Traum des Reiches Gottes, der in allen Revolutionen und religiösen

227



Erschütterungen des Abendlandes nachgewirkt hat; über den Rand
des Judentums blickten stets Juden voll Sehnsucht nach der Weite
und Schönheit da draussen, nach der ruhigen Sicherheit eines
Lebens, das nicht in jedem Augenblicke vor Gott steht. Zu Zeiten
gewannen diese zentrifugalen Tendenzen, diese Sehnsucht nach
Abschüttelung der scharf absondernden Eigenart, nach einer An-
gleichung^ an alle anderen Völker, sei es durch den Untergang des
jüdischen Volkes, sei es, öfters noch, durch ein Dasein als Volk
gleich allen anderen Völkern, die Oberhand. So war es nach der
Besitzergreifung Kenaans. Das Richterbuch erzählt davon, und das
achte Kapitel des ersten Buches Samuels gibt den Schlüssel zu der
Art, in der das Judentum seine eigene Geschichte sieht. Indem die
Juden „einen König haben wollen, um allen anderen Völkern zu
gleichen", haben sie ihren Gott verworfen.

Die Berührung mit kulturell überlegener Umgebung, in der die
dem Judentum fehlenden Künste und Wissenschaften wie auch
äussere Glanzentfaltung und zivilisatorische Hochleistungen einen
führenden Rang einnahmen, stärkte stets die zentrifugalen
Tendenzen in der Judenheit, insbesondere wenn gleichzeitig im Judentum

eine Zeit der Enge und Erstarrung in besonders hohem Masse
eingetreten war. So war es vor allem in der hellenistischen Periode
gewesen. In noch stärkerem Grade war es so am Ausgang des
achtzehnten Jahrhunderts. Das Judentum stand im siebzehnten
und achtzehnten Jahrhundert in einer Periode des Stillstands seiner
geistigen Entwicklung, freie Regsamkeit des Geistes, kühnes Erfassen

neuer Wege des Gedankens schienen ihm versperrt. Die Dumpfheit
dieser abgeschlossenen Atmosphäre stand in offenem Kontrast

zu der mächtigen Welle freier Kultur und schöpferischer
Erfindungskraft, die die europäischen Völker seit der Renaissance, vor
allem aber seit der Aufklärung erfasst hatte. Kulturelle Sehnsucht
war eine der Haupttriebfedern der Niedergangsperiode des Judentums

in der ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts; das Wesen
des Niedergangs bestand aber in dem Versuche einer Emanzipation
vom eigenen Selbst, in dem Bestreben, so zu werden, wie die anderen

Völker sind, sei es als individueller Lösungsversuch, der zur
Assimilation, zur Reform und zur Taufe führte, sei es als kollektiver

Prozess einer Anpassung des jüdischen Volkes an die Lebensformen

der anderen, wie es ein Teil der Haskala im Osten Europas
und der politisch-territoriale Zionismus erstrebt hat. Die Kraft des

Tragens einer besonderen Art, die bewusste Liebe und Bejahung
des eigenen, seit vielen Jahrhunderten ererbten Schicksals schien
gebrochen; vom Westen kommend und vor allem die sozial
höherstehenden Schichten erfassend hielt die Assimilation ihren Sieges-
zttg durch die Judenheit.

Diese zentrifugale Tendenz, den anderen gleich zu werden, was

228



letztens die Aufgabe des Judentums bedeuten müsste, wurde durch
die politisch-staatliche Ideologie des achtzehnten und neunzehnten
Jahrhunderts verstärkt. Der mittelalterliche Staat kannte weder
Gleichheit „vor dem Gesetz", noch Einheitlichkeit der Bewohner
seines Territoriums. Persönliches und Standesrecht galten, in dem
freien Gefüge der nebeneinander bestehenden, verschiedenen Gruppen

und Gemeinschaften fand auch die jüdische ihren Platz. Der
absolute Staat des achtzehnten Jahrhunderts verlangte aber die
gleiche Unterordnung aller Bewohner unter seinen Willen, ihre
Einordnung als ihm gegenüber Gleiche in das Gefüge des zentrali-
stischen Verwaltungsapparates. Ein Wille und ein Recht sollten
von nun an im Staate herrschen. War dieser absolute Staat im
Osten und in Mitteleuropa noch dynastisch bestimmt, so verband
sich im Westen bald mit der Vorstellung des absoluten Staates die
der Nation als seines Trägers, der Staatsnation, die den Staat bildet
und mit ihm identisch ist. In England und Frankreich wurden die
Worte Staat und Nation gleichbedeutend. Alle Bewohner sollten
Bürger sein, Gleiche vor dem gleichen Gesetz, beseelt von den
gleichen Idealen, erfüllt von der Liebe zu denselben Institutionen
und Sitten, hingegeben dem Wohle des Staates und der Nation.
Gleiche Rechte bedingten gleiche Art und umgekehrt. Dem Staate
gegenüber gab es, entsprechend dem ahistorischen Individualismus
der Aufklärung, nur Individuen, nicht Stände oder Korporationen.
Die Verfechter der Judenemanzipation in der französischen Natica
nalversammlung, vor allem Clermont-Tonnere, erklärten 1789:
„Den Juden als Nation ist alles zu verweigern, den Juden als
Menschen ist alles zu gewähren." Das Pariser Synhedrion unter Napoleon

I. erklärte: „Aujourd'hui que les juifs ne forment plus une
nation et qu'ils ont l'avantage d'être incorporés dans la grande
nation. ." Dies war auf Grund der damaligen Auffassung von
Staat und Nation legitim. „Un et indivisible", einheitlicn unü
unteilbar war der damals sich herauskristallisierende moderne und
dabei doktrinäre Staat, der seine absolute Staatshoheit bis zu seiner
Oleiehsetzung mit der höchsten sittlichen Idee durch Hegel auf
allen Gebieten behaupten wollte, der gerade im Gegensatz zum
mittelalterlichen Staate keine Autonomie, keine politisch-nationalen
Institutionen, keine Absonderung und Entziehung vor seiner
Gewalt in seinem Innern dulden durfte. In diesem neuzeitlichen Staat
ragte das mittelalterliche Judentum störend hinein; nicht eingefügt
in Wirtschaft, Sitte und politisches Leben der sie umgebenden
Nation wurden die Juden als Herd mancher Uebel angesehen; ihre
Einfügung in den Staat galt daher zu ihrem eigenen und ihrer
Nachbarn Wohl ihrer Erziehung und Besserung. Napoleon I. gab
seiner Ueberzeugung Ausdruck, dass „der von den Juden
verursachte Schaden nicht von einzelnen Personen ausgehe, sondern in

229



der ganzen Verfassung des gesamten Volkes begründet sei." Die
jüdische Notabeinversammlung in Paris sprach sich auch im
August 1806 für die „staatsbürgerliche Erziehung" der Juden, für die
Aufhebung ihrer besonderen Verfassung aus. Es wurde erklärt,
dass von nun an die Juden keine Nation mehr bilden, dass sie in
ihrer Einreihung in die Staatsnation die politische Erlösung sehen,
dass zwischen den Juden verschiedener Staaten kein Solidaritätsgefühl

besteht. Das Judentum als politische Nation verschwand,
der Staatsbürger jüdischen Glaubens erstand.

So war es aus zwei Hauptgründen, deren einer vorwiegend im
Innenleben des jüdischen Volkes, der andere in der politischen
Ideologie jene Zeit seinen Ursprung hatte, dass das Judentum,
vorläufig im Westen Europas, sein geschichtliches nationales Sondersein

zugunsten eines individuellen Gleichseins aufzugeben begann.
Umstände verschiedener Art wirkten mit. Die Philosophie der
Aufklärung und der Revolution wird als von jüdisch-prophetischen
Vorstellungen genährt empfunden; ging doch die französische
Revolution und Aufklärung auf die englische und amerikanische
zurück, deren alttestamentarische Beinflusstheit offenkundig und
vollbewusst war. Der weltbürgerliche Humanismus einerseits, die
Losungen der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, das Nieder-
reissen Jahrhunderte alter trennender Schranken und Traditionen
andererseits müssten nicht nur die jüdische Intelligenz an sich
locken, sie schlugen zugleich eine ideelle Brücke, die den Uebergang
aus Vätergebundenheit zur Weltfreiheit erleichterte. Nicht weniger
stark erwiesen sich wirtschaftliche Anlässe. Der Frühkapitalismua
hatte seinen Einzug in das europäische Wirtschaftsleben gehalten
und war im Begriffe, auch in Mitteleuropa die alte zünftig-feudale
Ordnung abzulösen. Er verlangte eine Loslösung von den bisherigen,

streng gebundenen Wirtschaftsformen. Die Juden, stets ausserhalb

der zünftigen Ordnung und der bäuerlichen Wirtschaft, waren
daher wichtige Pioniere des Frühkapitalismus, insbesondere, da sie
auch über flüssiges Kapital verfügten. Die Juden traten jetzt
gleichberechtigt, ja oft als Schrittmacher in das allgemeine Wirtschaftsleben

ein, und auch dies führte sie von ihrem Sonderleben in eine
Gleichheit der Lebensbedingungen und Erwerbsformen. Der
Kapitalismus, der seinen Mittelpunkt in den grossen Städten hatte,
veranlasste die Juden, vom Lande in die Städte abzuwandern und
damit aus dem gebundenen, traditionellen und gehüteten Leben der
alten kleinstädtischen Gemeinden, wo jeder unter der Kontrolle der
konservativen öffentlichen Meinung stand, in die Freiheit der grossen

Städte, wo das Aufgehen in fremder Umgebung und die Ab-
streifung hergebrachter Sitten erleichtert wurden.

Die Folgen dieses Angleichungsprozesses wirkten sich auf
sozialem, kulturellem und psychologischem Gebiete aus und waren in

230



ihrem. Wesen Erscheinungen ähnlich, die auch andere mittelalterliche

und orientalische Völker bei ihrem Eintritt in die moderne
Lebensform, bei ihrer „Verwestlichung" gekannt haben. Der Prozess

der Säkularisierung des jüdischen Lebens setzte ein. Aeusse-
rem Anschein nach wirkte sich dies freilich dahin aus, dass das
Judentum sich auf die Synagoge und rein religiöse Institutionen
zurückzog, dass es eine „Konfession" wurde, tatsächlich aber wurden

dem Judentum weiteste Lebensgebiete entzogen, die bisher
nach mittelalterlicher Art religiös gebunden gewesen waren, und
säkular-rationalistischer und dabei fremder Ordnung unterstellt.
Die moderne jüdische nationale Bewegung bejahte später diese
Verweltlichung des Judentums und setzte sie fort, indem sie sich
bemühte, die der jüdischen Ordnung entrissenen Lebensprovinzen
ihr wieder einzuverleiben, ohne sie dabei religiös zu binden.

Die Umgestaltung der jüdischen Gemeinde wirkte auch auf die
Stellung der Frau. Bis dahin wie in allen mittelalterlich-orientalischen

Gemeinschaften ans Haus gefesselt, trat sie nun in das öffentliche

geistige und soziale Leben ein. Frauen waren es, die in Berlin
die Schrittmacher der Aufklärung wurden und einen Mittelpunkt
deutschen Geisteslebens schufen. Das Ehewesen und die Aeusserungen

der Erotik erfuhren eine tiefgehende Umgestaltung. Sie
lösten sich aus patriarchalisch-sippenhafter Bindung, sie wurden
individuell und ihre Wege führten die Jugend oft jenseits der Grenzen

der Judenheit. In der veränderten Auffassung des Verhältnisses
zur Frau spiegelte sich der Gegensatz, der in der Zeit der Assimilation

die Generationen trennte. Der Vater fand die Wege des
Sohnes sündhaft, der Sohn sah in dem Vater nur die tote
Vergangenheit, die staubige Enge, der es zu entrinnen galt. Die Heiligtümer

des Vaters, die dieser in ununterbrochener Reihenfolge von
vielen Geschlechtern seiner Ahnen empfangen hatte, warf der Sohn
zum alten Gerumpel. Die Leidenschaftlichkeit der Assimilation
und die Dialektik des Interesses führten zu einer Verzerrung der
perspektivischen Schau: im Judentum erschien alles hässlich, tot,
unwürdig und verächtlich, draussen aber sah alles schön, jung
und edel aus.

Alles, was das Ghetto und die achtzehn Jahrhunderte des Exils,
in denen das Judentum verachtet gewesen war, geschaffen hatten,
wurde abgelehnt, nur die Bibel, der als dem „Alten Testament"
auch im ganzen Abendlande Verehrung gezollt wurde, blieb in
ihrem Ansehen und gewann noch an Ansehen; man wandte sich ihr
wieder zu, versuchte sie ohne die allegorischen und willkürlichen
Deutungen des Mittelalters zu lesen und in die Landessprachen zu
übersetzen, um so den Zugang zur Bibel, mehr aber noch den zu
den Landessprachen zu erleichtern. Moses Mendelssohns deutsche
Bibelübersetzung, von der der Pentateuch 1782 erschien, bildete

231



den literarischen Beginn der Assimilationsperiode. Sie erledigte
das Ghetto: durch die Hinwendung zur Bibel, durch den Versuch
einer rationellen Erklärung (die sogenannte Biuristenschule wurde
darin grundlegend) und durch die Verlebendigung der hebräischen
Sprache, deren Schönheit Mendelssohn pries und deren
grammatikalisches Studium er einleitete. Von seiner Bibelübersetzung
angeregt, wurde zwei Jahre später die erste hebräische Zeitschrift
„Hameassef" in Königsberg begründet. Seine Bibelübersetzung
leitete aber auch die Assimilation ein: durch ihre Hinwendung zur
deutschen Sprache und durch ihre Abwendung von der Umgangssprache

des jüdischen Volkes in Mittel- und Osteuropa, dem
Jiddischen, das bald die Verachtung teilte, die man allen Institutionen
des Ghettos entgegenbrachte. Selbst des Namens „Jude" schämte
man sich vielfach, man suchte das alttestamentarische „Israelite"
wieder zu erwecken. Die Geschichte der Auflösung des mitteleuropäischen

Judentums vollzog sich in wenigen Jahrzehnten. Ihre
Tendenzen waren die Gleichwerdung mit der Umgebung und die
Einfügung in den damaligen Staat, Reform und Emanzipation. Die
gemässigte Assimilation, wie sie Martin Philippson in der Nachfolge

seines Vaters Ludwig dargestellt hat, wollte die Juden „zur
Stellung ihrer Ansprüche als vollwertige Menschen und Staatsbürger"

veranlassen. „Zugleich tat sich unter ihnen das ernstliche
Bestreben kund, ihre Glaubensgenossenschaft auch im Innern
umzugestalten und ihr so das Recht auf Gleichstellung endgültig zu
erwerben; sie umzugestalten in kultureller und sozialer Beziehung.
Das spezifisch Orientalische und Mittelalterliche sollte abgestreift,
der vieltausendjährige, edle und unvergängliche Kern des Judentums

herausgeschält und mit Formen umgeben werden, die den
Empfindungen und geklärten Anschauungen der Neuzeit
entsprächen. Die Juden sollten sich des knechtischen Schmutzes des
Ghettos entledigen, in Aussehen und Geberden, in Sitte und
Beschäftigungsart der andersgläubigen Umgebung näher gebracht
werden. Während sie fortfuhren, treue Juden zu sein, sollten sie
zugleich in vollem Umfange Deutsche werden: Deutsche jüdischen
Glaubens." In dem Kampfe um die Emanzipation standen Gabriel
Riesser und der edle Liberale Johann Jacoby in erster Reihe.
Ihnen allen war Grundsatz, dass das Judentum keine Nation,
sondern ein „blosser Glaubensverein" sei. „Wo ist das andere Vaterland,

das uns zur Verteidigung ruft? Wir sind nicht eingewandert,
wir sind eingeboren, und weil wir es sind, haben wir keinen
Anspruch anderswo auf eine Heimat, wir sind entweder Deutsche oder
wir sind heimatlos," „Unser Messias ist die Wahrheit, welche
immer mächtiger an altverjährten Vorurteilen und mittelalterlichen
Satzungen rüttelt, und über kurz oder lang uns frei machen wird;
nach Palästina zurückzukehren begehren wir nicht, wir streben

232



nur — wie gering und gerecht ist unsere Forderung — wieder
zum ungekränkten Menschen- und Bürgerrechte zu gelangen." Aus
diesem Dilemma: Deutsche — heimatlos, Rückkehr nach Palästina
— ungekränkte Menschen- und Bürgerrechte — erschien den
Vorkämpfern der Emanzipation in den zukunftsfrohen Jahren um 1830
der Ausweg eindeutig, sie hatten ihre Lösung nicht gegen die
Juden zu verteidigen, sondern gegen die anderen; ein halbes
Jahrhundert später standen Pinsker und Herzl, die Begründer des
politisch-territorialen Zionismus, vor dem gleichen Dilemma; die
Lösung, die sie ihm gaben, war aber der von 1830 entgegengesetzt.
In beiden Lösungsversuchen war es nicht die innere Beziehung zu
jüdischem Wesen, sondern das Gefühl für Ehre und Würde, das,
zu den verschiedenen Zeiten freilich in verschiedener Richtung, den
Ausschlag gab. Ein Brief Jacobys vom 10. Juli 1832 gibt eine tiefe
Einsicht in das Seelenleben der Besten jener Generation. Sie litten
an ihrem Judentum: „Der Gedanke: Du bist ein Jude! ist eben,
der Quälgeist, der jede wahre Freude lähmt, jedes sorglose
Sichgehenlassen gewaltsam niederdrückt!" Der Jude leidet daran, als
minderwertig zu gelten, er will, kann er nicht die Liebe seiner
Mitbürger erwerben, ihre Achtung erkämpfen. Es gilt, alle Juden, die
vor allem, die nur an ihre persönlichen Existenzsorgen und Vorteile
denken, aufzurütteln, sie an Freiheit und Ehre und den Kampf
darum zu gemahnen. „Wer von Jugend auf im Gefängnis lebte,
fühlt nicht die drückende, brustbeklemmende Luft desselben; —
eine freiere Atmosphäre zu atmen, dies Glück kennt er zu wenig,
um sich danach zu sehnen, um es schätzen zu können. Solche
Unglückliche muss man aus dem Schlafe aufrütteln, den schwachen
Rest ihres Ehrgefühls in Anspruch nehmen, sie mit der Nase auf
ihre Ketten stossen, um sie zur Einsicht und zum Gefühl ihrer
Schmach zu bringen." Die Besten der Generation von damals, „die
Söhne eines Jahrhunderts, dessen Atem die Freiheit ist," (Gabriel
Riesser) suchten einen Weg ins Freie, in Würde und Seelengrösse ;

nur dass sich der Weg als ein Irrweg erwies. Ein neuer Weg ins
Freie sollte ihn später ablösen, beider Masstäbe für Würde und
Freiheit waren aber nicht dem Judentum, sondern der Umwelt
entnommen.

Diese Assimilation an die Wertmasstäbe der abendländischen
Völker wirkte sich bis zur Würdelosigkeit in der Reform aus.
Samuel Holdheim, Rabbiner in Schwerin, Hess selbst das religiöse
Sonderleben der Israeliten vor der Einfügung in den Staat der
Gegenwart völlig zurücktreteni; er lehrte, das Leben des Judentums
müsse völlig von den Gesetzen und Nationaltendenzen jener Staaten
reguliert werden, in die die Juden zufällig verstreut sind. Aufgabe
der Rabbiner sei es, alles auszuscheiden, was an das ehemalige
Sondersein der Juden gemahne und sie irgendwie als von den anderen

233



Staatsbürgern unterschieden erhalten könne. Die oberste Aufsicht
und Entscheidung über das Judentum stehe aber den Staatsregierungen

zu, die das Recht hätten, alles, was sich dem Rahmen der
allgemeinen Gesetzgebung nicht anpasse, abzuschaffen. Die
jüdischen Ehe- und Speisegesetze, die Sabbatruhe und der Samstag als
Wochenende und Feiertag, jüdische Schule und Gemeinde, all das
sollte beseitigt werden. Die hebräische Sprache sollte aus dem
Gottesdienst verschwinden, und ein Grundpfeiler der jüdischen
Religiosität, der Messianismus, verbannt werden. Die Berliner
Reformgemeinde ging in ihren Neuerungen auf dieser Bahn: der
Gottesdienst erfolgte fast ausschliesslich in deutscher Sprache und
mit unbedecktem Haupte, die Frauen wurden den Männern bei
religiösen Handlungen gleichgestellt, der Sabbatgottesdienst wurde am
Sonntag abgehalten.

So sollte sich die Reform das Judentum dahin auflösen, dass der
Jude des neunzehnten Jahrhunderts, berauscht von dessen scheinbarer

Grösse, sich völlig loslöste von seiner Vergangenheit und
wurzellos und ohne jede eigene Substanz sich ganz dem Lebenstriebe

hingebe, der sich von einer Staatskultur als letztem Ziele
leiten Hess, deren sittliche Hohlheit den später Geborenen klar
geworden ist. Diese Reform konnte daher keine Dauer haben, aus
ihr führte der Weg in die Taufe, in die völlige Assimilation durch
Verschwinden und Untertauchen in der Umwelt. Tausende gingen
damals diesen Weg. Das liberale Judentum aber, das sich als
Nachfolger der Reform erhob, hat wieder an die jüdische Vergangenheit
angeknüpft, es hat den zentrifugalen Tendenzen auch zentripetale
entgegensetzt. Sein Lehrer, Abraham Geiger, hat in seiner
Untersuchung über die jüdische Geschichte versucht, ihr tieferes Wesen zu
e.rfassen und in ihr eine freie Entwicklung und stete Anpassung zu
sehen. Er hat auf sie die Philosophie und die Geisteslage des
neunzehnten Jahrhunderts übertragen. Ihm bot die alte Zeit Beispiele
dafür, „dass ein gebildetes Volkstum mächtig auf die Geister
wirkend auch an dem religiösen Leben des Judentums keineswegs spurlos

vorübergeht, und dass die Bekenner des Judentums, treu und
anhänglich ihrer Religion, dennoch in Sitte und Sprache des Landes
eingingen." Das Judentum hat ihm schon früh alles Nationale
abgestreift: „Das Judentum hat die Schranken des engen Volkstums
gebrochen; nicht die Geburt macht den Juden, sondern die
Ueberzeugung, die Anerkennung des Glaubens." „Das (jüdische) Volksleben

war eine zeitliche Hülle, ein Mittel, notwendig, damit der
Glaube sich vollständig befestige." Aber dieser Glaube war bei
Geiger wenigstens eine lebendige Kraft. Das liberale Judentum ist
aber auch über Geiger hinausgegangen, zurückgegangen zum
Judentum. Ismar Elbogen hat dies in seiner Rede zum Gedächtnis
des fünfzigsten Todestages Geigers erklärt: „Weder hat die Ent-

234



wicklung der Menschheit sich so vollzogen, noch das Leben innerhalb

des Judentums sich so gestaltet, wie man es 1840 erwarten
konnte. Ganz andere Kräfte, als man damals voraussah, sind zur
Herrschaft gelangt. Es haben sich im Judentum Kräfte gebildet,
positive und negative, erhaltende und zerstörende, von deren
Gewalt und Wucht man damals nichts ahnte. Es haben innerhalb der
Judenheit der Welt, innerhalb der Völker und ihrer Stellung zum
Judentum Umwälzungen schwerwiegendster Art stattgefunden und
uns vor Probleme gestellt, die in Geigers Tagen unbekannt waren,
die auch mit seiner Einstellung nicht immer sich verantworten
lassen." Im Judentum erwachten und erwuchsen neue Kräfte, bis sie
unter der Einwirkung der Zionsliebe zu voller Blüte gediehen und
selbst auf alle Seitenwege und Nebenstrassen, in die im neunzehnten

Jahrhundert das jüdische Leben sich ergossen hatte, ihre
beseelenden Einflüsse geltend machten.

Zu gleicher Zeit, als die Reform das Dilemma zwischen Sonderleben

und Eingliederung in den Staat auf die Art zu lösen suchte,
dass ersteres letzterem völlig Raum gab, kam aus dem Lager der
Orthodoxie ein Lösungsversuch anderer Art. Samson Raphael
Hirsch, damals Rabbiner in Oldenburg, veröffentlichte im Jahre
1838 seine „Neunzehn Briefe". Ihm ist Israel ein Volk mit einer
bestimmten Aufgabe. „An Einem grossen Bau arbeiten wir alle,
alle Völker, jedes mit seinen Tugenden und Fehlern, seiner Weisheit
und seinem Wahn, mit seinem Steigen und Fallen und mit dem, was
es als Summe seines Daseins der Nachwelt vermacht; dafür werden
alle Guten unter allen Völkern gelebt haben; dazu wird auch der
Griechen Kunst, wenn rein, die Gemüter veredelt, ihre Weisheit,
wenn wahr, die Geister erleuchtet, dazu der Römer Schwert alle
Völker vereinigt, friedlicher der Europäer Handel dazu Nationen
verbrüdert haben, und dazu wird auch Jissroel sein Teil auf seine
Weise lösen." Das Judentum hatte von Anbeginn seine eigene
Aufgabe, „Erfüllung göttlichen Willens" und daher seine Sonderexistenz:

„Eben darum müsste es gesondert bleiben; durfte nicht
eingehen ins Treiben der übrigen Völker, damit es nicht auch untergehe

in Besitz- und Genussvergötterung." Es war und bleibt ein
Volk durch seine Lehre auch ohne Land und Boden, „nicht
eingehend ins Treiben und Streben der übrigen Völker, heiliges
Menschentum im eigenen Leben bewährend." Wohl bejahte Hirsch die
Einfügung in den Staat der Gegenwart, die Emanzipation. Er
begrüsste sie als Erlösung von unerträglichem Drucke, der zur
Verkümmerung führen müsste, er erklärte es als Pflicht, „des
Staates Zwecke zu fördern und das eigene Wohl nicht getrennt von
des Staates Wohl zu achten". Denn „nie war Land und Boden das
Einigungsband des Judentums, sondern die gemeinsame Aufgabe
der Thauroh; darum ja auch eine Einheit noch, wenn auch fern vom

235



Lande — und darum noch Einheit, wenn auch überall in der
Zerstreuung angebürgert; bis sie Gott einmal auch äusserlich als Volk
auf einem Boden vereinigen werde, eine Zukunft, die, als Ziel des
Goluss gesteckt, verheissen ist, aber ja nicht tätig von uns gefördert
werden darf, nur erhofft." Aber „die ganze Frage der Emanzipation",

die für Riesser und Geiger von entscheidender Wichtigkeit
war und das Primat besass, hat nach Hirsch, „als bloss unser
äusseres Geschick zunächst berührend, im Judentum nur ein
untergeordnetes Interesse. Ein anderes Ziel ist uns vorgesteckt, dessen
Erreichung ganz in unseren Händen, das der Verwirklichung des
Judentums durch Juden." Es gilt die Zeit zum Judentum zu erheben,

nicht das Judentum zurzeit zu nivellieren. Die Reform, deren
die Juden bedürfen, ist die durchs „wiedererkannte, geistig erfasste,
mit aller Tatkraft verwirklichte Judentum". Dazu bedarf es der
Schulen, die jüdisches neben allgemeinem Wissen vermitteln, beide
zu einer vom Judentum getragenen Einheit verschmolzen, bedarf es,
dass der Jugend die hebräische Sprache wie die Sprache ihres
Landes zu eigen sei, dass „in beiden sie denken gelehrt
werde". Die Zersetzung im Judentum, die zur Zeit Samson
Raphael Hirschs eingesetzt hat, wird, das weiss er, noch Jahrzehnte
anhalten, das Judentum befindet sich in einem Gestaltwandel. „Mag
immerhin diese Zeit des Kreissens unser, unserer Kinder, unserer
Enkel Leben noch überdauern, so werden die Urenkel sich freuen
des zum Licht und zum Leben gedrungenen Kindes; sein Name ist:
„sich selbst begreifendes Judentum." Hirschs Zuversicht war
berechtigt; seine Enkel und Urenkel sind Zeugen dessen geworden,
wie das Judentum wieder erkannt und bekannt zu werden begann.
Nur dass Hirsch den Gestaltwandel, in dem sich die geistigen und
sozialen Aeusserungsformen des Judentums befinden, nicht erfasste;
das Judentum, das aus diesem Gestaltwandel hervorzugehen
beginnt, ist ein anderes, als die Orthodoxie der vierziger Jahre des

vergangenen Jahrhunderts erwartet hat. Wie die Reform in
Mitteleuropa ihre ursprünglich stürmische und drängerische ahistorische
Tendenz aufgab (nur in Nordamerika erhielt sie sich in dieser
Form) und dem liberalen Judentum den Platz räumte, so starb zu
der gleichen Zeit in Mitteleuropa (in Osteuropa erhielt sie sich bis
in die Gegenwart) die starre, tatsächlich an die Lebensformen des
traditionellen Judentums der letzten Jahrhunderte gebundene, jede
Berührung mit der geistigen Umwelt leugnende Orthodoxie aus
und an ihre Stelle trat die Neu-Orthodoxie, die die moderne
Bildung, das Berufsleben und den Staat ihrer Zeit bejahte, dafür sich
aber umso starrer an eine Reihe äusserer Gebräuche klammerte. In
dieser Orthodoxie, die damals noch an der Grenze der altherkömmlich

gebundenen stand, erwachte auch zuerst der Zionsgedanke,
das Verlangen nach der Rückkehr der Juden in ihre einstige Heimat,

236



deren unmittelbare Wirklichkeit noch in allen Gebeten und
religiösnationalen Traditionen den Zerstreuten lebendig bewahrt geblieben
war. Aber dieser Zionismus war noch völlig religiös orientiert,
er war noch nicht aus dem Gestaltwandel des Judentums im
neunzehnten Jahrhundert und aus seiner Berührung mit der europäischen

Moderne hervorgegangen; er war eine geradlinige
Fortsetzung des religiös-messianischen Zionismus des Ghetto; er fand
seine Begründung ausschliesslich in Sprüchen der Bibel und des
Talmuds und sein Ziel war die vollständige Erfüllung aller
traditionellen Gebote und Gebräuche, von denen viele, insbesondere der
Opferdienst, an das Land gebunden sind und sich mit Israel
zusammen in der Diaspora befinden, von der sie erlöst werden sollen.
Der Rabbiner Hirsch Kalischer veröffentlichte 1862 sein Buch über
die Wiederherstellung Zions; ihm schlössen sich andere an, die
ähnlich wie der noch von den Wellen der Sabbatai Zewi-Bewegung
ergriffene italienische Dichter und Kàbbalist Moses Chaim Lüz-
zatto, der nach einem von reiner Glut erfüllten kurzen Leben in das
Heilige Land zog und dort nach seiner Ankunft 1747 starb, von
mystischer Sehnsucht nach der Ankunft des Messias getrieben
waren. Unter ihnen ragte Elijahu Gutmachér hervor, ein Heiliger
und ein mystischer Philosoph, der glaubte, dass der einzelne durch
seelische Reinheit und Selbstentäusserung das Geschlecht für die
Erlösung bereiten könne, eine einsam-asketische, patriarchalischhilfsbereite

Gestalt. Er fühlte die Substanz des Judentums schwinden,

und daher wollte er ringen, dass die Erlösung komme. Als
Kalischer im Jahre 1860 die erste Versammlung von Rabbinern und
Notabein zur Erörterung der Frage der Palästinabesiedlung nach
Thorn einberief, beteiligte Gutmacher sich daran ebenso wie an
der 1861 in Frankfurt an der Oder begründeten Gesellschaft zur
Kolonisierung Palästinas, deren treibende Seele Dr. Chaim Lorje
war, ein glühender Mystiker aus der Schule des grossen späten
Kabbalisten Jizchak Lurja, und ein seltsamer, verworrener, ans
Krankhafte grenzender Mensch. Die von ihm geleitete Gesellschaft
Vergrösserte sich schnell, sie gewann Mitglieder in den verschiedenen

Städten Deutschlands, in Russland, in England und Frankreich,
in der Türkei und in überseeischen Ländern. Aber durch seine
bizarre und masslose Persönlichkeit brachte Lorje schon nach
einigen Jahren den Verein zu einem jähen Ende. Aber der Gedanke
der Besiedlung Palästinas durch Juden als Erfüllung einer Mizwa
hatte damals jüdisch-religiöse Personen in allen Ländern erfasst.
Ihnen war es klar, dass es sich dabei um eine Besserung der Lebenslage

und auch eine wirtschaftliche Belebung und Hebung der
palästinensischen Juden und um die Ermöglichung der Einwanderung
weiterer Juden durch Gründung grosser Kapitalgesellschaften
handle. Zu ihnen gehörte der im Orient geborene Semliner Rab-

237



l: :......

biner Jehuda Alkalai, der ursprünglich, seine Hoffnungen auf die
Alliance Israelite Universelle gesetzt hatte, die im Jahre 1870 auf
Anregung Charles Netters, der dem Gedanken def Palästinabesiedlung

anhing, die erste Ackerbauschule in Palästina in der Nähe
Jaffas, „Mikwe Israel" (Hoffnung Israels) begründet hatte. Später,
mehr als siebzigjährig, reiste Alkalai zur Förderung seiner
Bestrebungen selbst nach Palästina, wo unter dem Vorsitz des damaligen
Ghachambaschi eine „Israelitische Allianz für Besiedlung Palästinas"

gebildet wurde. Nach seiner Abreise brach die Gesellschaft
zusammen. Die Chaluka-Juden, die in Jerusalem von frommer
Unterstützung bloss dem Gebet und Studium lebten, traten gegen die
landwirtschaftliche Arbeit auf, die die Juden vom Gottdienen
ablenke. Alkalai eilte nach Jerusalem zurück, wo er im Herbst 1878
achtzigjährig verschied. Kurz nachher erwarben einige seiner
Anhänger bei Jaffa eine Bodenfläche, auf der sie jüdische Familien zu
einem Dorfe ansiedelten, aus dem die heute grösste landwirtschaftliche

Siedlung Palästinas hervorwuchs, Petach Tikwa, das Tor der
Hoffnung. - ;

Aber dieser auf rein orthodoxer Basis erwachsene Zionsge-
danke, der noch in seiner Grundlage, wenn auch nicht mehr in
seiner Form, dem jüdischen Mittelalter angehörte, stellte ebenso
wie die Orthodoxie selbst in Mittel- und Westeuropa einen immer
dünner werdenden und bald völlig versikernden Seitenarm des
jüdischen Flusses dar. Der Hauptarm nahm eine andere Richtung, er
führte zu einer sehr schnell fortschreitenden Auflösung und zur
Assimilation. Das Judentum hatte in den siebziger und achtziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts den tiefsten Stand seiner
Lebensintensität erreicht, den es je gekannt hat. Man wollte nur den
andern gleichen, nichts mehr. Der über dreitausendjährige Kampf
um den Sinn und die Erfüllung jüdischer Art schien beendet: Es war
nicht mehr, wie in früheren Jahrhunderten, eine Erscheinung, die
die jüdische Peripherie erfasst und zu einem Abbröckelungsprozess
geführt hat, der Kern des Judentums selbst schien ergriffen. Noch
lebte in schöpferisch-sensitiven Menschen, wie in Heinrich Heine
und Alexander Weill, _ abseitigen, erregten, tiefer verbundenen
Individuen in aller Loslösung das Bewusstsein der Tragik, der Aus-
erwählung und der Schuld; das'Judentum erwies sich als unzerstörbar.

Aber sein character indelebilis tritt zwar uns Nachlebenden
selbst in jener Zeit klar, ins Bewusstsein, den Mitlebenden konnte
und müsste als letzte. Zuckung erlöschender Lebenskraft erscheinen,
was wir als „unterirdisches" Weiterfliessen fortwirkender ^Energien
deutem : r-;, ^ntef.-hki'ji-yjtj- * u- s« «ad üntf:»?«?«; wir

: Nur einem Manne war es- in jener Zeit gegeben; als Schüler
seiner Zeit, ja -als Vorkämpfer ihres Liberalismus und ihrer:kritischen

Philosphie sein Leben seiner Aufgabe zu widmen: der Be-

238



-- - -- " - • ".- -

wusstwerdung des Judentums, der Deutung seiner Bestimmung
und seiner Zukunft, seiner Opposition gegen die Welt Roms und
der Imperium-Kirche, gegen die Welt in Paris und der Moderne.
Joseph Salvador war der Sohn eines Spaniolen aus Südfrankreich
und einer katholischen Mutter. Die Reihe seiner Werke, ansteigend
durch alle entscheidenden Epochen der jüdischen Geschichte, ist
eine grosszügige Geschichtsphilosophie des Judentums und der
Menschheit, in deren Geistesentwicklung das Judentum einen
zentralen Platz einnimmt, gespiegelt in der Auffassung seiner Zeit und
ihrer Kämpfe um Freiheit und um die Bewahrung der Revolution,
aber niemals losgelöst von ihrem Boden, dem Selbstbewusstsein
des Judentums. Salvador begann mit seiner „Loi de Moïse ou
Système religieux et politique des Hébreux" 1822), führte das
Problem der Volkswerching und Volksartung Israels weiter aus in
seiner „Histoire des Institutions de Moïse et du' peuple hébreu"
(1828), untersuchte die entscheidende Wende der jüdischen
Geschichte in seinen Werken „Jesus-Christ et sa Doctrine" (1838) und
„Histoire de la domination romaine en Judée et la ruine de
Jérusalem" (1847) und gab seiner .Zukunftshoffnung auf das neue
Jerusalem Ausdruck in seinem abschliessenden Bekenntnis „Paris,
Rome, Jérusalem" (1860). Salvador-war Philosoph, sein Blick ging
auf das Ewige und Entscheidende im Judentum, auf die Kernfrage
des Sinnes, nicht auf die gegenwärtige Lage oder Not des Volkes.
Es ging ihm um die Idee des Judentums, um seine Erhebung zu
der Höhe dieser Idee, um eine geistige Entscheidung und Würde,
vor der aüe Fragen der Leiden und der Staatsbürgerschaft zu nichts
werden, „Israel ist das Privileg verliehen worden, seit zweitausend
Jahren für eine Idee zu leiden. Aber dies ist keine Tragödie,^ es ist
eine Epopöe. Die wahre Tragödie und das unsagbar Traurigste
wäre das Martyrum eines Israels, das seiner eigenen Leiden unwürdig

wäre." (Israel Zangwill.) Das Judentum des neunzehnten
Jahrhunderts fiel von der Höhe einer tragischen Epopöe in die
Niederungen eines tragi-komischen Melodramas, Salvador aber sah die
Epopöe. ,¦:.,-;-.. r,i ?tò

Salvador war wie Herz ein Sohn der Aufklärung.und der
Revolution, die ihm beide die alte von Moses gegebene Verfassung zu
verwirklichen suchten. Zwei Grundideen kennzeichnen das Judentum

nach Salvador, die der Einheit und die der Zukunft, der Einheit

der menschlichen Rasse, ihrer Gleichheit nrtd Brüderlichkeit,
und die ihrer Zukunft im messianischen Bunde mit Gott Das
Christentum hat diese Idee übernommen» hat sie.aber.-verfälscht.
Das Judentum hat sie aber ungeachtet seiner Zerstreuung' und
seines Leidensweges, der aus ihm das Märtyreryolkgemachthat,
vm das Messiasvolk zu werden, treu bewahrt, Rom hat über
Jerusalem triumphiert, indem es einige seiner Gedanken, übernahm, Paris

239



über Rom, als es in den Prinzipien der Revolution getreuer auf die
Verfassung Jerusalems zurückging, aber Paris brachte nur die Politik,

die zu ihrer Vollendung und Beharrung der Religion bedarf,
die nur vom neuen Jerusalem kommen kann. Das Judentum ist
keine abgeschlossene, begrenzte Kodifikation, es ist plastisch und
ewig und fortschreitend Wie der Geist, wenn auch immer in sich
identisch. Nur hat es die Kraft, den neuen Messianismus herauszuführen.

Und die weltpolitischen Zusammenhänge selbst sind dem
Bau des neuen Jerusalems günstig. Noch vor 1830 schrieb Salvador:
„Les oscillations des peuples continuent. Après avoir importé les
arts, la civilisation, la religion des rives de l'Asie, l'Occident est
entraîné par la force des choses à les y reporter. Des intérêts
nouveaux surgiront des idées nouvelles; et certes l'importance
politique de Jérusalem et du pays d'Israel ne pourra manquer de
renaître dès que le génie de l'homme sera parvenu à creuser l'isthme
de Suez et à mêler les eaux de l'Océan à celles de la Mediterranée."

Salvador sah den alten Kampf zwischen Rom und Jerusalem
weitergehen, zwischen Israel und den Völkern, sah die kommende
Aufgabe des noch lebenden, des sich verjüngenden Israel bis zu
seiner Aussöhnung mit den Völkern in der neuen Menschheit, die
aus Israels Lehre hervorgehen soll. Und er sah Israel (zum Unterschied

Von S. R. Hirsch) wandlungsfähig und eingestellt in die
Zusammenhänge der neuesten Zeit und ihres Gestaltwandels. In einer
Zeit der Auflösung des Judentums, der Zweifel und der Flucht, vor
denen kein anderer Ausweg schien als die Rückkehr zur absondernden

Starrheit, zum Ritual der Orthodoxie, grub er nach dem tiefern
Sinne des jüdischen Geistesprozesses und glaubte an seine Zukunft:
„Sowie Gott-Jesus, und nicht der Mensch sich seine Autorität an
Stelle der eingesetzten Götter gesetzt und im Schosse Roms seine
höchste Manifestation gefunden, so muss ein neuer Messianismus
erblühen und sich entwickeln; so müss sich ein Jerusalem neuer
Ordnung, zwischen Orient und Okzident gelegen, an die Stelle der Cäsaren

und Päpste setzen. Nun, ich verhehle es mir nicht, Seit einer langen
Reihe von Jahren habe ich keinen andern Gedanken genährt als die
Zukunft dieses Werkes. So lange es meine Kräfte mir erlaubt haben,
habe ich dessen Fahne aufgepflanzt. Es wird nicht lange dauern,
so wird sie in jüngeren Händen als den meinen kräftiger flattern."

Zwei Jahre bevor Salvador im Jahre 1864 diese Zeilen
niederschrieb, war das Buch eines Mannes erschienen, der sein Erbe
übernehmen und in ungeahnter Weise bereichert weitergeben sollte,
der wie Salvador von der historischen Notwendigkeit überzeugt
War, „dass die Inspirationen Jüda's und ihr ursprünglicher Keim
noch einmal wirksam werden". Moses Hess, der in sich die fruchtbaren

Anregungen der beiden Strömungen, die die Revolution des
Judentums in der Neuzeit eingeleitet haben, der Aufklärung und

240



des Chassidismus, vereinigt, kann als die zentrale Figur und der
geistige Wendepunkt in der Geschichte des Judentums des
neunzehnten Jahrhunderts bezeichnet werden. Noch ist auch er ein
Einsamer und ein Vorläufer, aber von ihm strahlen bereits alle jene
Kräfte aus, die das Judentum wieder zu einem neuen Bewusstsein
und Anstieg führen sollten. Dr. Hans Kohn (Jerusalem).

nillllllllllHIHIMHHMHIIlUtllllllHIHIHIIIHIIHHHIHHmjllIHllllllllllhlllllHMH

[öf Aus der Arbeit | Q |

nlllllMMMMIIIIllMIIMlIlllllininiMIIMniMIMIIMMMIIIUllllllllllllllliMMIllMIIIIllHIMMinUIIMIIMIMIlllIliniUnUlllMMIlMllllllllllilllliriMIHIinilMllMllinnl

Arbeit und Bildung, Zürich,
„Arbeit und Bildung" hat wieder zwei „Semester" hinter sich. Sie bedeuten

wieder einen Fortschritt. Besonders sind es die zwei grossen
Weltanschauungskurse, die viel Volk angezogen haben. Der erste handelte von der
Seele. Er wurde, da Prof. Förster verhindert war, hauptsächlich durch Prof.
Dr. Walter Gut bestritten. Bloss den Schlussvortrag hielt der Schreibende.
Es handelte sich um die Fragen nach dem Wesen der Seele, nach ihrer Krankheit

und Gesundheit, nach den für ihre Entfaltung günstigen und ungünstigen
Verhältnissen. Prof. Gut, der in seiner Person den Theologen, Philosophen
und Psychiater vereinigt, verstand es, mit grosser Klarheit und Anschaulichkeit

einer aus allen Bevölkerungskreisen zusammengesetzten Teilnehmerschaft
von etwa 150 Personen die in Betracht kommenden Tatsachen, Aufgaben und
Fragen auseinanderzusetzen und vom psychologischen immer wieder zum
ethischen und religiösen Problem weiterzuleiten. Es war bezeichnend, dass
gerade die Weltanschauungsfragen aus der Mitte der Teilnehmer
mit besonderer Lebhaftigkeit gestellt wurden. Infolge davon wurde
notwendig, für die aufgeworfenen Probleme nach Neujahr einen neuen Kurs
einzurichten. Dieser handelte von folgenden Themen: Sind Leid und Rätsel der
Welt mit dem Gottesglauben vereinbar? Was kann uns die Wissenschaft sagen
und was nicht? Gibt es eine Freiheit des Willens? Empfangen wir das
Gesetz unseres Handelns von der Natur oder vom Geiste? Gibt es eine Wahrheit?

Referenten waren (in der Reihenfolge der Themen): Prof. Dr. Ludwig

Köhler, Dr. med. Alexander v. Muralt, der Schreibende,
Prof. Dr. Emil Brunner. Wir sind den Referenten, die uns bei diesem
Werke so trefflich geholfen haben, von Herzen dankbar. Die Teilnehmerzahl
betrug wieder etwa 150. Unser Saal vermochte sie nicht recht zu fassen.
Man sieht, wie lebendig diese Dinge sind. Daneben haben wir im ersten
Semester einen speziell von einem bestimmten Kreis von jungen Leuten
gewünschten und für sie eingerichteten Kurs über „religiöse Grundfragen"

gehabt, den der Schreibende leitete und der auch von der heutigen
geistigen Gärung Zeugnis ablegte.

Das zweite Semester brachte uns einen Kurs von Pfarrer Dr. Jakob
Weidenmann über Ferdinand Hodler, der sich zu einer vorzüglichen

Einführung in die bildende Kunst überhaupt gestaltete. Wieder folgte
eine zahlreiche Teilnehmerschaft reich erfreut und belehrt den von Geist und
Humor sprudelnden, pädagogisch aufs trefflichste angelegten Erläuterungen
eines grossen Themas. Dazu gesellte sich ein mehr den sozialen Fragen
gewidmeter Kurs, der an Hand von Gustav Landauer die Grundprobleme
des heutigen Sozialismus, besonders das des Marxismus, behandelte. Ihn leitete
Dr. Max Kleiber. Die auch wieder recht zahlreichen Teilnehmer kamen
meistens aus den Kreisen der sozialistischen Jugend und es herrschte eine
lebendige und kameradschaftliche Aussprache.

241


	Zur Weltlage : das Judentum und die europäische Welt

