
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 5

Artikel: Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Fortsetzung).
4., Das Kreuz ; 5., Das Bergpredigt ; 6., Die Armut ; 7., Die
Gewaltlosigkeit

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir müssen aus der Fülle, die uns erschlossen ist, nehmen „Gnade
um Gnade".

Und das nun scheint mir auch das letzte Geheimnis der Erlösung
des Einzelnen. Es ist so gewaltig und so zart, dass nur wenige
Worte es andeuten dürfen. Dann muss es heissen: „Wer es fassen
kann, der fasse es."

Auch für uns als Einzelne ist die Erlösung geschehen, wir müssen

sie bloss fassen. Die Quelle fliesst überreichlich, wir müssen
bloss daraus schöpfen. Warum sind wir so wenig Erlöste? Weil
wir das nicht wissen Wir mühen uns ab, eine Quelle zu schaffen,
wo schon eine fliesst. Wir bringen die Wassertropfen unserer
„Werke" herbei, die doch in der Hitze auf unserer Hand vertrocknen

oder im Abgrund der Unendlichkeit der sittlichen Forderung
verschwinden. Wir wollen, mit andern Worten, uns selbst erlösen.
Aber das ist das Geheimnis: Die Erlösung ist ja da, ergreife sie
doch! Auch du bist erlöst — sei es doch! Du starrst auf die
Uebermacht des Bösen in dir und hast Angst. Aber diese Ueber-
macht ist gar nicht vorhanden, ausser für deine Angst. Auch hier ist
das Gericht ergangen; du musst bloss seinen Spruch vollziehen.
Auch in dir ist die Macht des Bösen, so himmelhoch sie scheint,
ganz schwach geworden. „Ein Wörtlein kann sie fällen." Glaube
daran, fasse dieses Wunder! Was suchst du nach dem Guten, nach
der Fülle seines Lebens? Siehe, es ist da, schöpfe daraus! Es ist
dein eigen, nimm es an! Ergreife es im Glauben! Du gehst neben
einem Paradies in der Wüste einher, weil du das Gute selber
machen willst. Aber siehe, es umgibt dich, umleuchtet dich, umfliesst
dich. Es ist in Gott, dem Guten und du bist sein Kind; es wird zu
dir gesprochen : „Mein Sohn, du bist immer bei mir und alles, was
mein ist, ist dein." Es ist in Christus Fleisch geworden, du aber
darfst an seinem Tisch sitzen, darfst seinen ganzen Reichtum in dich
aufnehmen, darfst aus seiner Fülle Gnade um Gnade nehmen ; darfst
dich in sein Bild verwandeln lassen, von Klarheit zu Klarheit. Die
Siegesmacht des Guten ist über dir, um dich, sie fliesst, wenn du
willst, in dich. Du b i s t erlöst, glaube es, sei es L. R a g a z.

Unsere Lebensführung im Dienste des
-ï C ; Reiches Gottes. ^

¦ ¦'¦'¦¦ ¦ (Fortsetzung.) •: - •"

4. Das Kreuz.

Ueber beiden Formen steht das Wort des Meisters: „Wer mit
mir gehen will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich

2Ö4



--,;: ',-¦¦..-

und folge mir nach."1) Es liegt darin zunächst das Selbstverständliche,
dass, wer an das Reich glaubt, sich auch für das Reich einsetzt. Er
hat künftig nur diesen einen Lebensinhalt; dieser ist die köstliche
Perle, an die er alle andern gibt, um dadurch nur desto reicher zu
werden; er ist der unermessliche Reichtum seines Lebens. Ein
Schwanken darf es da nicht mehr geben: „Wer die Hand an den
Pflug legt und blickt zurück, der ist nicht geschickt zum Reiche
Gottes."2) Da ist die Selbstverleugnung, die das Wort Jesu meint.
Es ist nicht diese oder jene grosse Selbstüberwindung, diese oder
jene Entsagung, sondern es ist die völlige Umkehrung der natürlichen

Lebensrichtung, die gänzliche Hingabe des Eigenlebens an
Gottes Sache. Wer sie dürchgemaht hat, der hat nun nicht mehr ein
privates Leben, zu dem Gottes Sache ein blosser Anhang wäre,
sondern geht mit seinem Ich in Gottes Sache auf. Er ist damit noch
nicht das, was wir etwa einen Heiligen nennen. Auch in ihm regen
sich selbstische Triebe und natürliche Leidenschaften; aber er weiss,
dass diese gerichtet sind durch die Sache, der er dient, dass Gott ihn
schon durch die Sache selbst unaufhörlich richtet; er weiss, dass er
Gott gehört, dass sein Reich den Sieg auch über alles bedeutet, was
in uns widergöttlich ist.

Hier stossen wir auf einen Punkt von entscheidender Bedeutung:
auf den Unterschied zwischen dem, was ich Nachfolge nenne und
dem, was man so unter der sog. christlichen Religion und Sittlichkeit

zu verstehen pflegt. Diese ist auf der einen Seite ein Ausstrecken
der Hände aus einem Privatleben nach Gottes Gaben, nach
seiner Hilfe und Gnade, und anderseits eine Summe von Regeln
und Uebungen christlicher Frömmigkeit und christlicher Sittlichkeit,

die man mehr oder weniger eifrig auf sich nimmt. Hier
fehlt durchaus die Selbstverleugnung in dem echten, umfassenden
Sinn des Wortes Jesu. Man legt sich wohl viele einzelne
Selbstverleugnungen auf, aber nicht die Selbstverleugnung, die
Aufgabe des Selbst an Gott. Im Vordergrund steht das Selbst. Es soll
von Gott gerettet, getröstet, erhöht werden ; Gott ist im Grunde sein
Diener; es soll im Grunde sein Wille geschehen. Wenn für die Nachfolge

die Losung lautet: „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes

und seiner Gerechtigkeit," so für diese sog. christliche Religion
und Sittlichkeit: „Trachtet am ersten nach eurem religiösen und
sittlichen, Vorteil, nebenbei könnt ihr dann auch etwa nach Gottes
Reich und Willen fragen." Gott und sein Reich werden tatsächlich
zum blossen Anhang eines privatim orientierten Lebens. Die Nachfolge

aber ist ein Weg, der Weg vom Reiche zum Reiche; sie ist eine
S a c h e, in der man sich selbst völlig verliert, die uns ganz und ohne

xy Matth. 16, 24.

2) Lukas 9, 62.

205



Best in Anspruch nimmt. Da ist nicht mehr das private Leben hier
«nd Gott dort, sondern das ganze Leben ist von Gott mit Beschlag
belegt und hört auf, ein privates zu sein. Alles Tun ist auf Gottes
Sache gerichtet, alles Hoffen und Zagen, alles Jubeln und Seufzen,
aües Beten und Arbeiten gilt ihr, alles Fehlen und Straucheln ist
Sünde gegen sie. Zwar bleibt das Tun und Sein unendlich hinter
der vollkommenen Treue, der vollkommenen Ganzheit, dem vollkommenen

Gehorsam zurück, aber die Orientierung des Lebens
bleibt doch dieselbe. Es muss in aller Schroffheit gesagt werden :

Wer sich mit dem Reiche Gottes einlässt, der darf es nicht nur halb
and halb tun, ein privates und weltliches Leben führen und daneben,
zur Verschönerung und Vertiefung dieses Lebens, noch ein wenig
für das Reich Gottes schwärmen und gelegentlich etwas dafür tun.
Dadurch wird die Sache des Reiches Gottes nur kompromittiert und
es kommt für den, der sich so stellt, nichts heraus. Da gilt nun wirklich

die sonst oft fälschlich gebrauchte Losung: Alles oder nichts!
Wer neben ihm noch ein privates Leben haben will, der ist nicht
geschickt zum Reiche Gottes.

Von selbst wird die Nachfolge zum Kampf. Denn die Sache
Gottes ringt mit einer Welt widergöttlicher Gewalten ausser uns
und in uns. Und darum muss, wer in die Nachfolge tritt, das
K r e u z auf sich nehmen. Das ist das Zeichen, das über allem steht,
was wir vom Reiche und der Nachfolge zu sagen haben. Das Kreuz
bedeutet ja auch nicht, wie in der üblichen Abschwächung der
christlichen Privatreligion, allerlei Ungemach und Schmerzen des
Lebens überhaupt, sondern das Leiden in Gottes Dienst und für
Gottes Sache, Das Kreuz Hegt schon in der Selbstverleugnung für
Gottes Sache. Denn diese bedeutet einen Strich durch die Hoffnungen

und Entwürfe des natürlichen und selbstischen Strebens. Das
Kreuz ist nicht nur etwas, das auf diesem Wege gelegentlich
auftaucht, sondern es ist das Zeichen, das über dem ganzen Wege
steht, es ist, wie Förster sagt, der Querstrich, der von Gott aus durch
die aufstrebende Linie des natürlichen Menschenwesens gemacht
wird — zu seinem Heil. Es ist das gewaltigste Zeichen jener
Umkehrung der Welt, die Gott und sein Reich bedeuten. Aber zu
diesem Kreuz im allgemeinen Sinne über dem Wege der Nachfolge
gesellt sich freilich eines im besonderen Sinne, ein direktes Leiden

um Gottes Sache willen in Anfechtung durch die Welt, Einsamkeit,

Entsagung, Not und Angst — wenn nötig bis in den Tod
hinein. Ohne die Fähigkeit und Willigkeit, dieses Kreuz auf sich zu
nehmen, gibt es keine Nachfolge, auch keinen ernsthaften Glauben
an das Reich. Dieser tut sich gerade in einer freudigen Bereitwilligkeit

kund, dieses Leiden auf sich zu nehmen. Das Kreuz ist das
Zeichen höchsten Adels, es wird von Gott seinen treuesten Streitern
angeheftet; ein Jünger Christi ist als solcher ein Kreuzritter. Zwar

206



sollen wir nicht übertreiben. Wir bleiben auch auf dem Wege der
Nachfolge Menschen. Die via dolorosa bleibt, trotzdem Jesus uns
darauf vorangegangen ist, hart, steil und steinig. Wer wirklich etwas
vom Kreuz in diesem Sinn erfahren hat, der weiss, dass es unsäglich

bitter sein und durch alle Tiefen der Erde und der Hölle führen
kann, bis zur Angst der Gottverlassenheit. Trotzdem, es bleibt dag
Schönste und Grösste, was man erfahren kann. Es ist sozusagen die
höhere Taufe der Seele, die sie von den Dämonen der Welt erlöst.
Wir wollen uns darob nicht beklagen, wollen entschlossen, tapfer,
getrost, leidensfreudig sein,

Ich sage das, liebe Freunde, weil ich glaube, dass wir uns dar*
über völlig klar sein müssen: wer sich mit dem einlässt, was das
Grösste und Tiefste unseres Wollens bedeutet, der muss dafür
leiden. Das ist ganz selbstverständlich. Wer das nicht will, darf sich
gar nicht auf diesen Weg begeben. Und wer es erfährt, darf sich
nicht darüber wundern. Es ist zwar natürlich, dass wir dies
dennoch tun, so wie es natürlich ist, dass wir uns über die Tatsache des
Todes wundern, so selbstverständlich sie zu sein scheint; aber dieses
Staunen muss doch rasch übergehen zur Klarheit darüber, dass es
so sein muss und zuletzt doch zur Freude darüber, dass wir leiden
dürfen. Denn das Grösste und das Beste des Lebens ist es doch und
es ist nicht bloss Ironie, wenn der Meister seinen Lieblingsjüngern
an Stelle des Sitzens zu seiner Rechten und Linken im Reiche Gottes
verspricht, dass sie seinen Kelch trinken und mit seiner Taufe
getauft werden dürfen.

Das alles sind aber noch Dinge, die, so schwer sie auch fallen
mögen, doch grundsätzlich betrachtet sich von selbst verstehen. Es
handelt sich um den Kampf mit Fleisch und Blut, nicht um Probleme.
Solche erheben sich aber, sobald wir einen Schritt weiter gehen.
Erinnern wir uns nun daran, dass das Reich Gottes eine Umkeh-
rungderWelt bedeutet, dass wir darum selbst nur durch eine
völlige Umkehr hineingelangen können. Aus dieser Tatsache
entstehen jene Probleme, die uns heute entgegentreten und die gerade
uns besonders zu schaffen machen. An dieser Stelle lenken wir wieder

in jenen Gedankengang ein, der uns von unserem Hoffen und
Glauben für die Welt zu den Aufgaben unseres persönlichen Lebens
führte. Es handelt sich für uns nicht bloss im allgemeinen um die
persönliche Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes, sondern
um die besonderen Forderungen, Fragen, Aufgaben, die aus unserer
besonderen Sache aufsteigen'. Also kommen für uns nicht bloss
die allgemeinen Probleme derer, die dem Reiche Gottes dienen wollen,

in Betracht, sondern ganz bestimmte, einzelne, die uns gerade
auf unserem Wege begegnen.

207



,,,,.,.:. „r~^

'-¦¦ '¦:-.>; -¦;-;,'':• m 5. Pie Bergpredigt. ;v?. ;.---... ;-.J;

j-Diese Probleme decken sich weithin mit dem, was wir die
Probleme der Bergpredigt nennen können. Ich verstehe hier unter
Bergpredigt nicht bloss das, und auch wieder nicht alles das, was
hl den »Kapiteln fünf bis sieben des Evangeliums nach Matthäus
und den entsprechenden Abschnitten der andern Evangelien
geschrieben steht, sondern dasjenige im Evangelium, was Vinet das
^Ausserordentliche" nennt, alles das, was in sittlicher Beziehung
sozusagen in eine Ueberwelt führt. Denn die Bergpredigt ist der
paradoxeste Ausdruck jener völligen Umkehrung der Welt, die das
Reich Gottes meint. Hier werden nicht nur, in schroffem Gegensatz
zu den Wertungen der Welt, die Armen, die Leidenden, die
Unterdrückten und Verfolgten, die Hungernden und Dürstenden selig
gepriesen, sondern wird auch verlangt,.dass wir nicht widerstehen dem
Uebel, sondern dass wir dem, der uns einen Schlag auf den rechten
Backen gibt, den andern hinhalten, dem, der uns den Rock nehmen
will, auch den Mantel geben, mit dem, der uns eine Meile zwingen
will, zwei gehen, dem geben, der uns bittet und uns nicht
abwenden von dem, der uns anborgen will. Es wird uns gesagt,
dass wir unsere Feinde lieben sollen. Und es wird uns, was fast
noch schwerer scheint, gesagt, dass wir nicht sorgen sollen,
sondern Gott sorgen lassen, der für die Vögel des Himmels und die
Blumen des Feldes sorgt. Wenn wir „Bergpredigt" in einem
weitern Sinne nehmen, so tritt uns dazu vor allem noch die
Forderung der Entäusserung von Besitz, des völligen Bruches mit
unserer geistigen und leiblichen Umgebung und der furchtlosen
Bereitschaft zum Bekennen und Leiden entgegen. Können wir
das? Sollen wir das? Dass wir es tun, wird aus irgend einem
Grunde, wohl nicht ganz mit Unrecht, gerade vom uns erwartet.
Auch wir selbst erwarten es sozusagen von uns. Es scheint wohl
einer inneren Notwendigkeit zu entsprechen, dass, wer an das Reich
glaubt, sofort zur Bergpredigt kommt.

Aber wie verhält es sich mit uns? Wir stehen beschämt, weil
wir vor diesem Masstabe nicht standhalten; wir stehen vielleicht
auch unschlüssig, weil wir nicht wissen, ob das wirklich ein Weg
für uns ist oder nicht, ob er vielleicht überhaupt unmöglich ist oder
ob er einen andern Sinn hat als den, dass wir ihn gehen könnten und
sollten. Jedenfalls steht es so: die Bergpredigt ist uns eine Beschämung

und eine Unruhe, gerade uns.
Wie soll ich in wenigen Worten vom Sinn der Bergpredigt, dieser

alten, schweren Sache, reden können? Ich kann es bloss, weil
ich es für meine Aufgabe halte, diese Fragen weniger zu beantworten,

als sie so recht eindringlich zu unsern Fragen zu machen.
Es gibt eine Auffassung der Bergpredigt, wonach diese wirklich
von vornherein nicht den Sinn hätte, ein Weg für uns zu sein. Sie

208



gpäs .¦ .ï'Ssî'i1- -,--¦-•- ¦--: ~-... =-> ~ \--

sei eschatologisch zu verstehen, das heisst : sie zeige etwas, was erst
im vollendeten Reiche Gottes geschehen könne und werde, aber
nicht etwas, was jetzt möglich wäre. Nicht selten wird diese
Behauptung so gewendet, dass die Bergpredigt uns bloss zeigen wolle,
was wir sollten, aber nicht könnten, also eine blosse göttliche
Ironie sei. Ich halte diese Auffassung für falsch. Nichts, gar nichts
in den Worten Jesu deutet darauf hin, ja, diese Worte, die so einfach,
so hoch und licht wie im Firnschnee leuchtende Berggipfel vor uns
stehen, bekämen damit etwas, das anzunehmen mir fast wie Lästerung

erschiene. Nein, diese Worte sind eben die E r
Lösung von der Welt, die Jesus uns ankündigt; diese
Worte sind Glanz von dem Reiche Gottes, das er predigt und bringt;
dieser Weg ist ein Weg für uns, sobald wir etwas vom Reiche Gottes

spüren. DasistjafreilichdieVorbedingung. Ich
will mich nicht für zu gut halten, oft Gesagtes noch einmal zu sagen :

Die Bergpredigt ist selbstverständlich nicht ein Weg für solche, die
nichts von Gott wissen oder wissen wollen, sondern bloss der Weg
für die Jünger. Weil solcher nach der Meinung des Neuen
Testamentes stets wenige sind, so werden auch wenige die Bergpredigt
fassen und als ihren Weg verstehen. Sie ist, mit andern Worten,
der Weg der Gemeinde Christi. Darum kann sie nicht in eine fremde
Welt, etwa in die Politik und das Wirtschaftsleben, auf gleiche Weise
hineingestellt werden, wie etwa ein allgemein anerkanntes oder
Anerkennung forderndes soziologisches Gesetz. Wohl aber kann sie
von der Gemeinde aus revolutionierend in Politik und Wirtschaftsleben

einbrechen. Vor allem darf man die Bergpredigt nicht aïs
etwas betrachten, das man seufzend auf sich nähme, weil man eben
doch ein „Christ" sein möchte. Sie ist in uns nur echt, wenn sie
eine Freude ist — nicht ein Müssen, sondern ein Dürfen, nicht
ein G es e t z, sondern eine E r 1 ö s u n--gi :Die Bergpredigt ist
nicht eine moralische Forderung von unerhörter und fast ünmögh-
cher Sehwere, die auf unsere schwachen Schultern gelegt werden
sollte und sie erdrücken müsstej sondern sie ist.eine Gabe, eine

Erlaubnis, eine Freiheit, die höchste von allen Freiheiten,
sie ist, wie ich soeben gesagt, die Erlösung von der We 11 mit ihrem
furchtbaren Druck, gerade auch ihrem moralischen'Druck. Ihr Sinn
ist im Grunde-nicht schwer zu fassen: sie irs-t einfach das,
w a sin un ser er Sgä ei e wi x d> we n n wi:r:v o n.G>.o t?t#e»»
rührt werden, von Gott, dem FLei Ltg.eri; der unserM qjfc&ït
ist; geradesotwiß dierFfoffnungaufdas ReiehvtHid der Glaubedaran
iö unserer Seele entsteht, wenn wir mit ihnî,: dem Lebendigen; m
wirkiitte Verbindung^ete^
naelt Matthäus,; das-wohl auch nichtaufälhgriam*Anfang des iSfeuefit
Testamentestebt^-tmmitteih des~ Mighest
durchv-Johaanes!-und |e'süs: die ^BéûjpnBdigtïtfo^tiff VJSö?<@öifriffiE£

2W



seinem Reiche führt der Weg sofort ; zur Bergpredigt. Keine
Rede davon, dass wir, um sie zu verstehen und zu leben, bis zur
Vollendung des Reiches Gottes warten müssten. Mit vielem
müssen wir gewiss darauf warten, vielleicht auch mit einer
vollendeten Erfassung und Verwirklichung der Bergpredigt. Dies
Los teilt sie mit unserem Glauben und Hoffen; auch für dieses
heisst es: „Es ist noch nicht erschienen": es ist noch nicht vollendet;
wir warten auf die Erfüllung. Aber sind wir deshalb ohne Glauben
und Hoffen wie die Heiden So mag es uns heute noch an der
Vorbedingung zu vielem fehlen» was in der Bergpredigt an letzten
Möglichkeiten angedeutet ist; wir müssen damit warten. Aber nicht
mit ihrem Verständnis und ihrer Verwirklichung überhaupt.

Allerdings, auch dies zu bemerken sei nicht versäumt, muss die
Bergpredigt mit Geist verstanden werden. Ohne irgendwie ihren
Ernst abzuschwächen, müssen wir, wie immer bei Jesu Worten, von
einer groben Wörtlichkeit absehen, und zwar gerade
auch, weil diese zu wenig ernst wäre. Dann aber,
ihrem Sinne nach, ist sie das, dem wir nicht entgehen können,
wenn wir von dem Gotte, der uns im Reiche Christi entgegentritt,
berührt und erfasst sind. Denn dann wird Armut zum Reichtum,
Verfolgtsein zur Freude. Dann wird Sorge zur Sünde. Dann können

wir dem Bösen nicht mehr mit Bösem begegnen und nicht mehr
auf unserem Rechte als einem Letzten bestehen; dann dürfen wir
die innere Verbindung mit dem Feinde nicht abbrechen; dann
müssen wir in jener Reichsunmittelbarkeit leben, die spricht: „Zu
den Alten ist gesagt, ich aber sage euch," jenseits des Menschen-
gesetzes allein im Gesetz Gottes, der die Freiheit ist — und das ist
es ja, was in unendlicher Gewalt des Ernstes und unendlicher
Herrlichkeit die Worte Jesu meinen. Es ist einfach die Welt
Gottes, des Allmächtigen1, Heiligen, Gütigen, die
Welt Gottes, des Herrn und des Vaters, gegenüber

unseret Welt der Gier, der Sorge, des
Macht- und Besitzstrebens, der Rechthaberei
und des Hasses. Wir gehen diesen Weg in dem
Masse, als wir dem gehorchen, was Gott in uns
fordert und wirken will. Wenn wir ihn nicht gehen
oder schlecht gehen, so darum, weil wir überhaupt immer
wieder von Gott abfallen, der Welt mehr glauben und dienen als
ihm; aber deshalb bleibt doch bestehen: der Weg der Bergpredigt
ist der Weg Gottes, es ist der Weg, den man geht, wenn man —
in dem Sinne, der jetzt klar ist — einen Gott haï und ihm gehorcht.
Wenn wir die Welt Gottes vertreten wollen, so
müssen wir die Bergpredigt leben; — nein, wir
müssen nicht, sondern es ist unsere höchste Freude, das Müssen
ein herrliches Dürfen.

210



Ich weiss, hier entstehen neue Fragen, die zn beantworten mm
aber nicht meine Aufgabe sein kann. Zum Teil kann es die
Aassprache tun, im übrigen wollen und können wir ja heute mehr
Fragen stellen als beantworten.

6, Die Armut.
Von diesem immerhin noch allgemeinen zweigt sich ein besonderes

Problem ab, das uns auf unserem Wege begegnet und. das freilich

auch ein altes Problem der Nachfolge ist: es liegt im V e r h ä 11-

niszum Besitze. Wenn dieses Problem gerade jetzt auftaucht,
nach der Erörterung über die Bergpredigt, so ist das wieder kein
Zufall. Denn wenn die Bergpredigt die paradoxeste Erläuterung
jener Umkehrung der Welt ist, die das Reich Gottes, die Gott
bedeutet, so tritt diese Umkehrung nirgends deutHcher hervor als an
diesem Punkte; wenn Mammon der Herr der Welt ist, wenn es wahr
ist: „Nach Gold drängt, Am Golde hängt Doch alles," so kann es
keine stärkere Umkehrung der Welt geben als die Armut. Diese
aber steht an der Eingangspforte des Reiches: „Selig sind die Armen,
denn ihrer ist das Himmelreich." Armut ist hier freilich ein umfassender

Begriff. Auch die „geistlieh Armen" sind gemeint. Armut
ist einfach die rechte Grundeinstellung des
Menschen zu Gott in allen Dingen. Aber freilich ist
das Verhältnis zum materiellen Besitz im EvangeHum von ganz
besonderer Wichtigkeit. Wie ich nun früher angedeutet, werden
w i r schon durch unsere Stellung zum Sozialismus darauf gestossen.
Wir bekämpfen den Kapitalismus nicht nur als wirtschaftlich-gesellschaftliche

Macht, sondern auch und in erster Linie als Mammonismus

des Herzens. Und nun wissen wir, dass das EvangeHum in
dieser Beziehung sehr streng ist. Der Kampf zwischen Gott und
Mammon wird auch in der Bergpredigt als entscheidend wichtig
erklärt. Und erst wenn wir von Nachfolge reden, dann taucht fast
von selbst die Entäusserung vom Besitz, die Armut vor uns auf.
Wir sehen einen Franz von Assisi vor uns und können
nicht umhin, in ihm einen Nachfolger Christi zu erkennen, dem nur
ganz blinde theologische Voreingenommenheit die Echtheit abstreiten

könnte. Ja, ihn, den nun ein Jubiläum misshandelt, den eine
Kirche und ein Staat, dieser von dämonischer Machtgier besessen,
jene jedenfalls weltlich gross und reich, verherrlichen, während sein
Wesen und seine Botschaft sie richtet, wollen wir in inniger Freude
und Dankbarkeit grüssen. Wir hören mit ihm das Wort Jesu an den
reichen Jüngling: „Verkaufe, was du hast und gib es den Armen,
und dann komm und folge mir nach," und das andere Wort: „Wer
unter euch nicht absagt allem, was er hat, der kann mein Jünger
nicht sein." Davon werden viele von uns im tiefsten beunruhigt.
Auch abgesehen von diesen bestimmten Worten beunruhigt uns

211



f ¦-¦, • •....' .¦;"..-,¦ :

schon das Bewusstsein der Bruderschaft und Solidarität, wenn wir
den Unterschied zwischen unserer Lebensstellung und dem unserer
darbenden Brüder und Schwestern vergleichen. Und endlich
beunruhigt uns die Tatsache, dass an allem Besitz so viel Unrecht klebt,
diese Tatsache, die auch in dem Worte Jesu ausgedrückt ist, das
vom „Mammon der Ungerechtigkeit" redet.1) Das Verhältnis zum
Besitz, das uns als Sozialisten zu schaffen macht, bedrängt uns noch
ungleich, mehr als Christen. Unser Leben ist halb und schief, vom
bösen Gewissen verfolgt, bis dies Verhältnis in Ordnung ist.

.- Und wi e bringen wir es in Ordnung?
Liebe Freunde! Wie gross, wie herrlich, ja wie befreiend wäre

es, wenn wir wirklich tun könnten, was Franziskus getan hat, alles
weggeben, was wir haben, seis viel, seis wenig! Das schiene uns
das Rechte, das Ernste, das Schönste Und doch glaube ich nicht,
dass das die Meinung Jesu ist und ich sage das sicher nicht, um dem
anscheinend schwersten Wege selber zu entgehen und ihn andern zu
ersparen. Vielmehr muss ich auf Grund meiner Erfahrung und des
Neuen Testamentes diese Sache weiter fassen. Ich stosse bei meinem
Ringen mit diesem Problem stets auf zwei Wege. Eigentlich ist es
ja nur e i n Weg, der sich aber in zwei Aeste spaltet. Die eine grosse
Grundwahrheit dieser Sache ist, wie ich meine, die, dass wir
keinen eigenen Besitz haben, dass all unser
Besitz, prägnant ausgedrückt, Gott und dem Bruder
gehört. Das muss unsere Grundempfindung und grosse Beunruhigung

sein. Wer diese Beunruhigung nicht empfände, der könnte
wohl kaum als Jünger Christi angesprochen werden. Das Verhältnis
eines Menschen zum Besitz bleibt nun einmal der schärfste Prüfstein
für sein Verhältnis zu Gott. Was für ein Verhalten aber folgt nun aus
dieser Grundwahrheit, die unsere Grundempfindung sein muss? Ich
antworte: Dass wir unsèrn Besitz durchaus in den
Dienst Gottes und der Brüder stellen — restlos.
Wir sind, wenn wir Besitz haben, nurVerwalterGottes.

Wenn ich dies sage, so weiss ich genau, was man mir entgegnen

wird: „Das ist ja das, was man immer gesagt hat; so steht es

ja in jedem Leitfaden für Konfirmanden und in jedem
Lehrbuchchristlicher Ethik zu lesen. Aber was hat es genützt? Ist dadurch
verhindert worden, dass heute der Mammonismus die Welt
beherrscht wie noch nie? Wie hat man die Verwaltung des Besitzes
im Namen Gottes aufgefasst? Im besten Fall so, dass man damit
sparsam umging, sich verpflichtet fühlte, das Vermögen ungeschmälert

oder wenn möglich vermehrt den Erben zu hinterlassen, Gottes
Teil aber in Almosen, Gaben für wohltätige Zwecke und
Testamentsverfügungen für Mission und Armenanstalten erledigte. Was ist
uns geholfen, wenn man diese alte Antwort wieder auffrischt?

x) Vergi. Matth. 19, 21; Luk. 14, 33; Luk. 16, 9 u. 11.

212



Ich erwidere ; Diesen Einwand verstehe ich nur zu gut und
lasse sein Recht gelten, aber er hebt meine Behauptung nicht auf.
Dass es eine alte Antwort ist, kann kein Einwand sein. Es ist
vielleicht gerade unsere Aufgabe, allerlei alte Antworten wieder
aufzufrischen. Sie steht nun einmal auch im Neuen Testament, dem
doch niemand mangelnden Ernst oder gar Bürgerlichkeit vorwerfen

wird. Es ist durchaus nicht so, dass dort von allen, die auf das
Reich warten, der völlige Verzicht auf ihren Besitz gefordert wird.
Auch Jesus tut dies nicht. Wohl aber ist klar, dass dort mit
unerbittlichem Ernste und grosser Selbstverständlichkeit festgehalten
wird, dass wir nur Verwalter sind, dass der Besitz Gott und dem
Bruder gehört. Und nun sage ich:Darausmuss Ernst werden!

Dann ist alles in Ordnung. Und dasistnun
eine Aufgabe der kommenden Erweckung der
Christenheit. Freilich sehe ich genau, dass man diese
weitgespannte Wahrheit zur Bequemlichkeit missbrauchen, dass man
unter dem Vorwand, den Besitz für Gott und den Bruder zu brauchen,

sich selbst damit das Leben schön und und leicht machen kann.
Aber ich frage: Wer stellt uns Bürgschaft für den Ernst der
Menschen — wenn es ihnen nun einmal nicht ernst ist? Ist es ihnen
ernst, dann ist jene Grundwahrheit genug, ist es ihnen aber nicht
ernst, dann stellt die strengsten Regeln für sie auf, und sie werden
sie nur desto sicherer umgehen. Der Ernst muss von Gott selbst
kommen, der eine Erweckung der Seelen schafft. Und ich denke,
dass er in gewaltigen kommenden Erschütterungen von aussen
und von innen her ihn schaffen wird. Wie der Krieg das
Gewaltproblem in den Mittelpunkt der religiösen Probleme gerückt hat,
so werden die sicher nicht aufhörenden sozialen Erschütterungen
es mit dem Problem des Besitzes oder der „evangelischen Armut"
tun. Franziskus wird auf die Weise, die den neuen Tagen
entspricht, zu seinem neuen Rechte kommen.

So sage ich denn: in diesem unerbittlichen, gegen Selbstbetrug
vorsichtigen Ernst lasst uns das was wir haben tatsächlich und ehrlich

Gott und den Brüdern zur Verfügung stellen, indem wir es
als Verwalter ihnen dienen lassen. Lasst uns tief von dem Bewusstsein

durchdrungen sein, dass unser Besitz nicht «ns gehört, dass wir
dafür Gott und den Brüdern Rechenschaft schuldig sind, dass er
in diesem Sinne ihnen gehört. Lasst uns dabei, was unerlässlich
dazu gehört und nicht umsonst im Evangelium so enge damit
verbunden ist, die Mahnung tief ins Herz prägen : „S o r g e t n i c h t
— Gott sorgt." Das „Sorget nicht" ist, was die Armut, ein
Grundmoment der ganzen Wahrheit der Bergpredigt. Was für Pflichten
sich daraus im Einzelnen ergeben, kann ich hier nicht weiter
ausführen. Das kann auch nur der Einzelne in seiner besonderen Lage
wissen. Hier muss im höchsten Ernst doch die höchste Frei-

213



heLt des Reiches Gottes walten. Nur zweierlei darf ich vielleich
rasch hervorheben : irgendwelche Ueppigkeit, irgendwelcher ego^
lsusehek Luxus des? Lebens — worunter ich aber nicht
Lebensschönheit und rieSensfreude verstehe — scheint mir durch die
Grundwahrheit dieser Sache ausgeschlossen, wenigstens so lange,
als,es noch Armut und Elend gibt, und ebenso klar scheint, dass
wir unsere Sache durch nichts so furchtbar kompromittierten, als
wenn man an uns mammonistisehe Gebundenheit, Härte, Gier,
Selbstüberhebung beobachten könnte.

Aber noch eins habe ich. zu sagen, und das ist eine sehr wichtige
Ergänzung.! Es gibt noch einen zweiten Weg, jener Grundwahrheit
gerecht zu werden. An Bestimmte Menschen mag doch die Aufforderung

Jesu: „Verkaufe, was du hast und gib es den Armen"
herantreten; für sie mag die Entäusserung von allem Besitz eine freie
Notwendigkeit werden. Entweder, empfinden sie den Besitz als
allzuschwere Versuchung, oder sie haben eine Berufung, die sie als
Besitzlose besser^erfüllen können, oder sie hören einen Ruf Gottes,
der gerade das von ihnen fordert. Das ist dann ein Fall, von dem
was ich Nachfolge Christi im engeren Sinne nennen

möchte, etwas was nicht alle Jünger tun müssen,
sondern Einzelne besonders Gerufene und Erwählte. Nur der
Erwählte selbst kann wissen, ob er diesen Weg gehen soll, wie
und wie weit er ihn gehen soll. Er darf ihn jedenfalls nicht gehen,
wenn er ihm nicht eine hohe F reude und Befreiung ist, wie
er es ja dem Franziskus war. Unter dieser Voraussetzung aber
halte ich es für notwendig, dass dieser Weg immer wieder
Menschen finde, die darauf gehen. Dante vertritt ein grosses Recht,
wenn er, mit Franziskus, der Armut in der Christenheit immer einen
Königinnensitz eingeräumt sehen will. Dadurch vor allem wird der
Thron Mammons gestürzt. Solche Menschen und Bewegungen
sorgen dafür, dass die Beunruhigung in der Besitzfrage nicht auffa

ort,, dass jener Ernst eintritt, der die alte Wahrheit lebendig
macht. Diesen Weg geht auch in unserer heutigen Mammonswelt da
und dort eine Hohe Seele. Es geht ihn auf besonders erschütternde
Weise unser Freund KeesBoeke. Auf ein gewaltiges Vermögen
verzichtend, lebt er»mit einer Frau aus reichster und vornehmster
Familie und einer grossen Kinderschar wie ein Bettler. Es ist gewiss
nicht unser aller Weg, wohl nicht der eines Einzigen unter uns,
aber es ist ein Weg, dem der Segen nicht fehlen wird, ein Weg, der
hilft, die Seelen zu dem gewaltigen-Ernst des Verhältnisses zwischen
Gott und Besitz aufzurütteln und die Gewalt Mammons zu brechen.

Wenn ich meine Auffassung dieses Problèmes kurz zusammenfassen

soll, so sage ich : Eine Entäusseru n g unseres Besitzes,
ein Verkauf, eine Hingabe an Gott und den Bruder ist von
uns allen gefordert. Sie sind auf beiden von mir geschilderten

214



*
' ' ¦ " '

'

; ; .lii *_ ;-r-

Wegen (zwischen denen es selbstverständlich viele' mittlere gibt)
möglich. Wenn es uns bloss ernst ist! ^,

In diesem Sinne ist die A r m ut, wie Franziskus und Dante mit
dem Evangelium meinen, ein Grundmoment, gleichsam das Vorzeichen

alles Christentums im Sinne des Neuen Testamentes. Eins ist
meine Hoffnung: dass aus unserer Mitte auf alle Fälle, seis in dieser,
seis in jener Gestalt, ein Strom antimammonistiScher Kraft hervorbreche.

Ein Durchbruch muss von uns auf diesem Gebiete
jedenfalls geschehen.

i -a- 7. Die Gewaltlosigkeit. - ~--:^-:

Ein weiteres, besonderes Problem des persönlichen Lebens, das
vielen unter uns zu schaffen macht, ist das Verhältnis zu der Macht,
die wir Gewalt nennen. Auch hier handelt es sich um eine der
fundamentalen Umkehrungen des Weltwesens durch das Reich Gottes.

Denn welcher Trieb hat tiefere Wurzeln in unserem natürlichen

Wesen als der nach Durchsetzung unseres Selbst um jeden
Preis? Das Problem entsteht für uns wieder aus der Tatsache, dass
wir Sozialisten und dass wir, um nochmals dieses etwas kompromittierte

Wort zu brauchen, Christen sind. Als Sozialisten sind wir
gegen den Krieg; wir sind aber als religiöse Sozialisten nicht nuT
gegen den Völkerkrieg, sondern in unserer grossen Mehrheit auch
gegen die Aufrichtung des Sozialismus durch das Mittel der Gewalt.
Aber sind wir auch gegen den Klassenkampf? Sind wir
gegen den Kampf überhaupt und gegen jede Gewalt? Wir sind
als Jünger Jesu — um nun dieses vielleicht allzukühne Wort zu
gebrauchen — dazu berufen, Frieden zu schaffen, Frieden zu
verkündigen; aber wie stellen wir uns dann zu dem Kampfe um
soziale Gerechtigkeit? Es gilt für uns das Wort: „Selig sind die
Friedebringer, denn sie sollen Söhne Gottes heissen," und es gilt
das andere, dass wir nicht widerstehen sollen dem Bösen. Wie
können wir mit solchen Losungen Kämpfer sein, im sozialen
Ringen Partei nehmen? Das ist das alte tragische Problem,
das auf dem religiösen Sozialismus lastet und gewiss vielen von
uns eine ewige Unruhe des Gewissens ist. Von aussen kömmt es

an uns so gut wie von innen. Es stossen uns darauf unsere
sozialistischen Gegner und auch Freunde, indem sie fragen : „Wie könnt
ihr rechte Kämpfer für unsere Sache sein, wenn ihr doch an das
Evangelium glaubt, das vor allem Frieden stiften will?" Es stossen
uns darauf aber auch — mit mehr oder weniger Recht — die Christen,

indem sie uns fragen : „Wie könnt ihr, die ihr doch auf Versöhnung

aus sein solltet, das Schwert schwingen, scharfe Kampfçsworte
sagen?" Es stossen uns darauf, wie ich schon angedeutet, die Gegner

des Kampfes gegen den Krieg, indem sie uns fragen : „Ueht ihr
denn in eurem eigenen Leben nie und nirgends Gewalt? Seid ihr
bereit, darauf restlos zu verzichten?"

215



Man könnte nun wohl sagen, das sei nicht eigentlich ein Problem

des persönlichen Lebens, sondern eins von allgemeiner und
prinzipieller Tragweite, und gewiss ist dem so. Es hat denn auch noch
eine andere Gestalt, als die, worauf ich jetzt allein Rücksicht nehme.
Aber auch hier, wie in der Besitzfrage, spitzt sich das allgemeine
und grundsätzliche Problem zu einem persönlichen zu. Es stellt
sich dann s o dar : Wie wir nicht recht gegen den Mammonismus
kämpfen können, ohne dass unser Leben sich entsprechend gestaltet,
so können wir nicht gegen die Gewalt kämpfen, wenn wir dem
Gewaltgeist in unserem persönlichen Leben dienen und in unserem
Kampfe zum Ausdruck bringen. Wir müssen überall dem
Gewaltprinzip absagen, wenn wir Frieden verkündigen wollen. Aber
dann erhebt sich ja der Einwand: Sollen wir denn überhaupt den
Kampf vermeiden? Sollen wir überall bloss vermitteln, bl o s s
Versöhnung predigen? Beides um jeden Preis? Das wäre auch
wieder nicht das Rechte, entspräche übrigens auch nicht dem Bei-
spieljesu selbst. Und es ist ja ohne weiteres klar, dass wir die
Bergpredigt wie das ganze Evangelium nicht in einem unmännlichen,
weichlichen, passiven Sinne verstehen dürfen. Das Evangelium ist die
ungeheuerste Energie und Aktivität des Kampfes gegen das Böse, die
es gibt und die sich denken lässt. Es braucht unter uns nicht gesagt
zu werden, dass das : „Ihr sollt nicht widerstehen dem Bösen" nicht
bedeutet: „Ihr sollt das Böse nicht bekämpfen!" sondern bloss:
„Ihr sollt das Böse nicht auf seinem eigenen Boden und mit seinen
eigenen Waffen, sondern vonderHöheher, mit einer
überlegenen Kraft bekämpfen." Mir steht fest, dass wir als Kämpfer
für das Rechte, für Gottes und der Menschen' Sache, eine
unbedingte Schärfe der Wahrheitsrede mit einer ebenso
unbedingten Kraft der Güte, eine leidenschaftliche

Parteinahme für das, was wir für recht halten, mit
einer grenzenlosen Freiheit des Sinnes und Weite
des Herzens verbinden sollten. Wo eines von diesen beiden
Elementen fehlt, da ist nicht der ganze Jesusgeist auf dem Plan.
Eine Weichheit, die nicht kämpfen, Partei nehmen, herb sein kann,
verfehlt ihn. Man neigt zwar heute, auch etwa unter uns, vielfach
dazu, zum Teil aus Reaktion gegen die Brutalität des Krieges und
andere Erscheinungen der Zeit, zum Teil vielleicht doch auch aus
Schwäche; aber dabei geht nach meiner sehr bestimmten Empfindung

die Hälfte der Wahrheit verloren. Unser im Relativen zerfahrenes

Geschlecht bedarf aber wohl gerade der Erweckung und Stählung

durch die Schärfe unerbittlichen Wahrheitszeugnisses. Ebensosehr

freilich geht die ganze Wahrheit verloren bei einer Schärfe,
über der die Liebe vergessen wird. Zwischen diesen beiden
Einseitigkeiten schwanken die Meisten von uns hin und her. Viele von
uns fehlen mehr nach der einen, viele mehr nach der andern Seite,

216



nicht leicht einer trifft die ganze Wahrheit. Gibt es wohl eine V e r-
b i n d u n g beider Elemente, eine Ueberbietung des Gegensatzes

in einer höheren Einheit?
Liebe Freunde Ich glaube wohl, dass es dies gibt. Zwar zwingt

die Aufrichtigkeit mich, auch nur den Schein des Anspruches
abzuweisen, als ob ich diese Verbindung p e r s ö n lieh zu verwirklichen

vermöchte. Aber alle Schwäche des eigenen Vollbringens
hindert mich nicht zu sehen, worauf es ankäme. Ich darf nun das
grosse Wort nicht scheuen : Die Verbindung bestünde in der Liebe
— in einer Liebe, die so gross wäre, dass man ihren Ton erschütternd

auch aus der herben Wahrheitsrede fühlte, einer Liebe, die
zürnen, strafen, hart die Wahrheit sagen müsste, eberi um der Liebe
willen. So ist es in Jesus. Er, der Herbste, ist auch der Zarteste,
seine unendliche Liebe ist so unendlich scharf. Und sie
redet zuletzt vom Kreuz aus! Das erschüttert die Herzen,

dass sie seine Wahrheit hören müssen. Und diese Liebe, die in
ihrer Heiligkeit so scharf ist, das ist eben das Göttliche, das ist
Gott selbst. Das ist das Geheimnis dieser Verbindung, und das
scheint mir auch für uns die Lösung zu sein, die wir suchen müssen.
Unsere Schärfe müsste aus der Liebe, dem Mitleid der Liebe, kommen,

nicht aus Hass, Rache- und Gewaltgeist, anmassender oder
empfindlicher Ichsucht, und man müsste das spüren können. Sie
müsste darum zuerst am Herzen Gottes, des Heiligen aber auch
Barmherzigen, geläutert sein. Sie müsste aus tiefem Schmerz stammen,

nicht aus der Lust am Wehtun oder gar einem selbstgerechten
Richtgeist, aus dem Verstehen und Helfenwollen, nicht aus
Ungerechtigkeit und Härte. Und um das Allerletzte zu sagen : die höchste
Liebe, die nicht in Weichlichkeit, sondern in herbster Kraft nur liebt,
nur duldet, nur vergibt, istvonselbst diese härfsteRic h-
t e r i n. Wieder stehen wir vor dem Geheimnis des Kreuzes.
Dem Kreuze entgeht auch diese Liebe nicht, aber das Kreuz ist
auch die höchste Verbindung von Wahrheitsdienst und Liebesopfer;
es allein ist immer die wahre Vermittlung und Versöhnung.

Wenn wir, liebe Freunde, zwar in grosser persönlicher
Unvollkommenheit, aber in sicherer Orientierung darnach diese Stellung
einnähmen, so würde unsere innere und äussere Haltung völlig
einheitlich. Wir wären dann die schärfsten Kämpfer gegen
das soziale Unrecht, viel schärfer als alle reinen Klassenkämpfer,
die im Grunde der Macht, die sie bekämpfen, selber huldigen, aber
wir wären es nicht im Geiste der Gewalt, nicht im Namen eines rein
gesellschaftlich orientierten und vielleicht gar noch hassvoll verstandenen

Klassenkampfes, wir streckten damit gleichzeitig die Hände
nach dem Gegner aus, Verbindung suchend, ja wir suchten in
allem Gegensatz die Verbindung, in allem Kampf den Frieden.

217



Wir wären die leidenschaftlichsten Antimilitaristen, aber nicht in
einem Geiste, der im Grunde nur ein feiner Militarismus ist, sondern
aus wirklichem Widerwillen gegen die Gewalt, aus Abscheu gegen
jene Gewalt, die Brudermord wird und das göttliche Ebenbild im
Menschen schändet, aus suchender Liebe. So meine ich, sollen und
können wir unerbittliche Kämpfer sein und doch Friedebringer, so
sollen und können wir Streiter sein und doch Versöhner. Beides
ist freilich wieder nur möglich, wenn wir der Verheissung bedenken

: „Sorget nicht, Gott sorgt, redet Wahrheit und seid der Liebe
treu — fürchtet euch nicht!" Denn wir wollen uns keinem Illusionen
hingeben: auch wir werden damit nicht etwa der Anfechtung
entgehen, nicht etwa beliebter werden, im Gegenteil tiefer beunruhigen
und stärker gehasst und verfolgt werden, eben als die, welche tiefer
beunruhigen — wir werden und wollen dem Kreuz nicht
entgehen. Aber auch hier wird das Kreuz die tiefste Versöhnung sein.
Vor ihm allein beugen sich die Dämonen.

Vor dieser Hauptsache, wenn Ernst waltet, müssen Spitzfindigkeiten

zurücktreten, mit denen man uns etwa vexieren will : wie weit
wir die Gewaltlosigkeit treiben, wie wir, wenn Einer und so fort
und so fort! Es handelt sich für uns nicht um ein Dogma von der
Gewaltlosigkeit, wie überhaupt nirgends um ein Dogma, sondern
um die Besiegung eines der Grundfeinde Gottes und seines Reiches,
jenes dämonischen Triebes nach Selbstdurchsetzung um jeden
Preis, der zu jener Macht führt, die wir Gewalt nennen. Dieser
Macht müssen wir mit Gott Herr werden, wir müssen auch an
diesem Punkte die Umkehr des Reiches Gottes vollziehen. Darauf
kommt es an. Dann werden wir für das Einzelne in Freiheit den
rechten Weg finden und mit der Zeit auch dort Siege erringen,
wo jetzt noch kein Zugang zu sein scheint. Das Wesentliche ist,
dass wir stärker werden in jener Liebe, die auch wahrhaftig ist,
weil sie als selbstlos keine Furcht kennt. Vielleicht darf auch gerade
an dieser Stelle an das erinnert werden, was ich die Nachfolge
im engern Sinne genannt habe. Gewiss sind gerade in diesem
Kampfe gegen das Reich der Gewalt, wie überall auf dem Gebiete,
wo wir uns jetzt befinden, besondere Berufungen und b e -

sondere Taten und Siege möglich. Dass die
Dienstverweigerung, um nur dies eine Beispiel zu nennen, eine solche
ist, werden wir alle zugeben. Gewiss aber sind noch andere möglich

und werden hervortreten, wenn es dafür Zeit ist. L. R a g a z.
(Schluss folgt.)

1218


	Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Fortsetzung). 4., Das Kreuz ; 5., Das Bergpredigt ; 6., Die Armut ; 7., Die Gewaltlosigkeit

