Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)
Heft: 5
Artikel: Unsere Lebensflihrung im Dienste des Reiches Gottes (Fortsetzung).

4., Das Kreuz ; 5., Das Bergpredigt ; 6., Die Armut ; 7., Die
Gewaltlosigkeit

Autor: Ragaz, L.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wir miissen aus der Fulle, die uns erschlossen ist, nehmen ,,Gnade
um Gnade®.

Und das nun scheint mir auch das letzte Geheimnis der Erlgsung
des Einzelnen. Es ist so gewaltig und so zart, dass nur wenige
Worte es andeuten diirfen. Dann muss es helssen ,Wer es fassen
kann, der fasse es.” '

Auch fiir uns als Einzelne ist die Erlésung geschehen, wir miis-
sen sie bloss fassen. Die Quelle fliesst tiberreichlich, wir miissen
bloss daraus schopfen. Warum sind wir so wenig Erloste? Weil
wir das nicht wissen! Wir miithen uns ab, eine Quelle zu schaffen,
wo schon eine fliesst. Wir bringen die Wassertropfen unserer
, werke® herbei, die doch in der Hitze auf unserer Hand vertrock-
nen oder im Abgrund der Unendlichkeit der sittlichen Forderung
verschwinden. Wir wollen, mit andern Worten, uns selbst erlésen.
Aber das ist das Geheimnis: Die Erlosung ist ja da, ergreife sie
doch! Auch du bist erlost — sei es doch! Du starrst auf die
Uebermacht des Bosen in dir und hast Angst. Aber diese Ueber-
macht ist gar nicht vorhanden, ausser fiir deine Angst. Auch hier ist
das Gericht ergangen; du musst bloss seinen Spruch vollziehen.
Auch in dir ist die Macht des Bosen, so himmelhoch sie scheint,
ganz schwach geworden. ,Ein' Wortlein kann sie fillen.“ Glaube
daran, fasse dieses Wunder! Was suchst du nach dem Guten, nach
der Fulle seines Lebens? Siehe, es ist da, schopfe daraus! Es ist
dein eigen, nimm es an’! Ergrelfe es im Glauben! Du gehst neben
einem Paradies in der Wiiste einher, weil du das Gute selber ma-
chen willst. Aber siehe, es umgibt dlch umleuchtet dich, umfliesst
dich. Es ist in Gott, dem Guten und du bist sein Kind; es wird zu
dir gesprochen: ,,Mem Sohn, du bist immer bei mir und alles, was
mein ist, ist dein.* Es ist in Christus Fleisch geworden, du’ aber
darfst an seinem Tisch sitzen, darfst seinen ganzen Reichtum in dich
aufnehmen, darfst aus seiner Fiille Gnade um Gnade nehmen; darfst
dich in sein Bild verwandeln lassen, von Klarheit zu Klarheit. Die
Smegesmacht des Guten ist iiber d1r um dich, sie fliesst, wenn du
Wlllst 1n dlch Du bi is terlost, glaube es, sei es! " L.Ra gaz.

Llnsere Lebensfuhrung im Dlenste des

Relches Oottes
(Fortsetzung )

"4 Dis Kreuz, o

~ Ueber beiden Formen steht das Wort des Meisters: ,,Wer mlt
mir gehen will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich

204



‘und folge mir nach.**) Es liegt darin zunéachst das Selbstverstiandliche.

dass, wer an das Reich glaubt, sich auch fiir das Reich einsetzt. Er
hat kiinftig nur diesen einen Lebensinhalt; dieser ist die kostliche
Perle, an die er alle andern gibt, um dadurch nur desto reicher zu
werden er. ist der unermessliche Reichtum seines Lebens.  Ein
Schwanken darf es da nicht mehr geben: ,,Wer die Hand an den
Pilug legt und blickt zuriick, der ist nicht geschickt zum Reiche Got-
tes.”) Da ist die Selbstverleugnung, die das Wort Jesu meint.
Es ist nicht diese oder jene grosse Selbstiiberwindung, diese oder
jene Entsagung, sondern es ist die vollige Umkehrung der natiir-
lichen Lebensrichtung, die génzliche Hingabe des Eigenlebens an
. Gottes Sache. Wer sie durchgemaht hat, der hat nun nicht mehr ein
privates' Leben, zu dem Gottes Sache ein blosser Anhang wire,
sondern geht mit seinem Ich in Gottes Sache auf. Er ist damit noch
nicht das, was wir etwa einen Heiligen nennen. Auch in ihm regen
sich selbstische Triebe und natiirliche Leidenschaften; aber er weiss,
dass diese gerichtet sind durch die Sache, der er dient, dass Gott ihn
schon durch die Sache selbst unaufhérlich richtet; er weiss, dass er
Gott gehort, dass sein Reich den. Sleg auch iiber alles bedeutet, was
in uns widergoéttlich ist.

~ Hier stossen wir auf einen Punkt von entscheidender Bedeutung:
~ auf den Unterschied zwischen dem, was ich Nachfolge nenne und
dem, was man so unter der sog. christlichen Religion und Sittlich:
keit zu verstehen pflegt. Diese ist auf der einen Seite ein Ausstrecken
der Hande aus einem Privatleben nach Gottes Gaben, nach sei-
ner Hilfe und Gnade, und anderseits eine Summe von Regeln
und Uebungen chnsthcher Frémmigkeit und christlicher Sittlich-
keit, die man mehr oder weniger eifrig auf sich nimmt. Hier
fehlt durchaus die Selfbstverleugnung in dem echten, umfassenden
Sinn des Wortes Jesu. Man legt sich wohl viele einzelne Selbst-
verleugnungen auf, aber nicht die Selbstverleugnung, die Aui-
- gabe des Selbst an Gott. Im Vordergrund steht das Selbst. Es soll
~von Gott gerettet, getrostet, erhoht werden; Gott ist im Grunde sein
Diener; es soll im Grunde sein Wille geschehen ‘Wenn fiir die Nach-
folge dlé Losung lautet: ,,Trachtet am ersten nach dem Reiche Got--
- tes und seiner Gerechtigkeit,* so fiir diese sog. christliche Religion
und Sittlichkeit: , Trachtet am ersten nach eurem religidsen und
sittlichen. Vorteil, nebenbei konnt ihr dann auch etwa nach Gottes
- Reich und Willen fragen. Gott und sein Reich werden tatsichlich
- zum blossen Anhang eines privatim orientierten Lebens. - Die Nach-

folge aber ist ein W e g, der Weg vom Reiche zum Reiche; sie ist eine

- Sache, in der man sich selbst volhg verliert, dle uns ganz. und ohne

1) Matth. 16, 24.
~ %) Lukas 9, 62.



Rest in Anspruch nimmt. Da ist nicht mehr das private Leben hier
und Gott dort, sondern das ganze Leben ist von Gott mit Beschlag
belegt und hért auf, ein privates zu sein. ‘Alles Tun ist auf Gottes
Sache gerichtet, alles Hoffen und Zagen, alles Jubeln und Seufzen,
alles Beten und Arbeiten gilt ibr, alles Fehlen und Straucheln ist
Siinde gegen sie; Zwar bleibt das Tun und Sein unendlich hinter
der vollkommenen Treue, der vollkommenen Ganzheit, dem vollkom-
menen Gehorsam zuriick, aber die Orientierung des Lebens
bleibt doch dieselbe. Es muss in aller Schroftheit gesagt werden:
Wer sich mit dem Reiche Gottes einlasst, der darf es nicht nur halb
und halb tun, ein privates und weltliches Leben fithren und daneben,
zur Verschonerung und Vertiefung dieses Lebens, noch ein wenig .
fiir das Reich Gottes schwéirmen und gelegenﬂlch etwas dafiir tun.
Dadurch wird die Sache des Reiches Gottes nur kompromittiert und
es kommt fiir den, der sich so stellt, nichts heraus. Da gilt nun wirk-
lich die sonst oft falschlich gebrauchte Losung: Alles oder nichts!
Wer neben ihm noch ein privates Leben haben will, der ist nicht
geschickt zum Reiche Gottes.

Von selbst wird die Nachfolge zum Kam pf. Denn die Sache
Gottes ringt mit einer Welt widergéttlicher Gewalten ausser uns
und in uns. Und darum muss, wer in die Nachfolge tritt, das
K r e u z auf sich nehmen. Das ist das Zeichen, das iiber allem steht
was wir vom Reiche und der Nachfolge zu sagen haben. Das Kreuz
bedeutet ja auch nicht, wie in der iiblichen Abschwachung der
christlichen Prlvatrellglon allerlei Ungemach und Schmerzen des
Lebens iiberhaupt, sondern das Leiden in Gottes Dienst und fiir
Gottes Sache. Das Kreuz liegt schon in der Selbstverleugnung fiir
Gottes Sache. Denn diese bedeutet einen Strich durch die Hofinun-
gen und Entwiirfe des natiirlichen und selbstischen Strebens. Das
Kreuz ist nicht nur etwas, das auf diesem Wege gelegentlich aui-
taucht, sondern es ist das Zeichen, das iiber dem ganzen Wege
steht, es ist, wie Forster sagt, der Querstrlch der von Gott aus durch
die aufstrebende Linie des natiirlichen Menschenwesens gemacht
wird — zu seinem Heil. Es ist das gewaltigste Zeichen jener Um-
kehrung der Welt, die Gott und sein Reich bedeuten. Aber zu die-
sem Kreuz im allgememen Sinne iiber dem Wege der Nachfolge
gesellt sich freilich eines im besonderen Sinne, ein direktes Lei-
‘den um Gottes Sache willen in Anfechtung durch die Welt, Einsam-
keit, Entsagung, Not und Angst — wenn nétig bis in den Tod
hinein. Ohne die Fahigkeit und Willigkeit, dieses Kreuz auf sich zu
nehmen, gibt es keine Nachfolge, auch keinen ernsthaften Glauben
an das REICh Dieser tut sich gerade in einer freudigen Bereitwillig-
keit kund, dieses Leiden auf sich zu nelimen. Das Kreuz ist das Zei-
chen hochsten Adels, es wird von Gott seinen treuesten Streitern
angeheftet; ein Junger Christi ist als solcher ein Kreuzritter. Zwar

206



sollen wir nicht iibertreiben.” Wir bleiben auch auf dem Wege der
Nachfolge Menschen. Die via dolorosa bleibt, trotzdem Jesus uns
darauf vorangegangen ist, hart, steil und stelmg ‘Wer wirklich etwas
vom Kreuz in diesem Smn erfahren hat, der weiss, dass es unsig-
lich bitter sein und durch alle Tiefen der Erde und der Hélle fiithren
kann, bis zur Angst der Gottverlassenheit. Trotzdem, es bleibt das
Schonste und Grosste, was man erfahren kann, Es ist sozusagen die
hohere Taufe der Seele die sie von den Damonen der Welt erlost.
Wir wollen uns darob nicht beklagen, wollen entschlossen, tapfer,
getrost leidensfreudig sein, o

~ Ich sage das, liebe Freunde, weil ich glaube dass wir uns dar-
iiber vollig klar sein miissen: wer sich mit dem einldsst, was das
Grosste und Tiefste unseres Wollens bedeutet, der muss 'dafiir lei-
den. Das ist ganz selbstverstindlich. Wer das nicht will, darf sich
gar nicht auf diesen Weg begeben. Und wer es erfihrt, darf sich
nicht dariiber wundern. Es ist zwar natiirlich, dass wir dies den-
noch tun, so wie es natiirlich ist, dass wir uns iiber die Tatsache des
Todes wundern, so selbstverstiandlich sie zu sein scheint; aber dieses
Staunen muss doch: rasch iibergehen zur Klarheit dariiber, dass es
80 sein muss und zuletzt doch zur Freude dariiber, dass wir leiden
diirfen. Denn das Grésste und das Beste des Lebens ist es doch und
es ist nicht bloss Ironie, wenn der Meister seinen Lieblingsjiingern
an Stelle des Sitzens zu seiner Rechten und Linken im Reiche Gottes
verspricht, dass sie seinen Kelch trmken und mlt seiner Taufe ge-
tauft werden diirfen.

Das alles sind aber noch Dinge, die, so schwer sie auch fallen
mogen, doch grundsitzlich betrachtet sich von selbst verstehen. Es
handelt sich um den Kampf mit Fleisch und Blut, nicht um Probleme.
Solche erheben sich aber, sobald wir einen Schritt weiter gehen.
Erinnern wir uns nun daran dass das Reich Gottes eine Um k e h-
rung der Welt bedeutet, dass wir darum selbst nur durch eine
volllge Umkehr hmemgelangen kénnen. Aus dieser Tatsache ent-
stehen jene Probleme, die uns heute entgegentreten und die gerade
uns besonders zu schaffen machen. An dieser Stelle lenken wir wie-
der in jenen Gedankengang ein, der uns von unserem Hoffen und
Glauben fiir die Welt zu den Aufgaben unseres personlichen Lebens
fithrte. Es handelt sich fiir uns nicht bloss im allgemeinen um die
personliche Lebensfiihrung im Dienste des Reiches Gottes, sondern
um die besonderen Forderungen, Fragen, Aufgaben, die auts unserer
:besond»eren Sache aufsteigen. Also kommen fiir uns nicht bloss
die allgemeinen Probleme derer, die dem Reiche Gottes dienen wol-
len, in Betracht, sondern ganz beshmmte, emzelne die uns gerade
,auf unserem \Xfege begegnen '

207



s . 5. Die Bergpredlgt P A TR
leBS&' ProbMe decken sich ~weithin- nnt dem ‘waswir dxe
Probleme der Bergpredigt: nennen-kénnen.: Ich- verstehe hier unter
Bergpredigt nicht bloss “das, und- auch. wieder nicht alles das, was
in: denKapiteln fiinf bis: 51ebe11 des Evangeliums mach Matthius
und - den: entsprechenden: Abschnitten - der andern - ‘Evangelien - ge-
schrieben steht,- sondern--dasjenige ‘im: Evangelium, was. Vinet das
,,Ausserordenthche“ ‘nennt, alles das, was in- sittlicher Beziehung
sozusagen in. eine- Ueberwelt fithrt. Denn die Bergpredigt ist der
paradoxeste: Ausdruck jener volligen Umkehrung der Welt, die das
Reich Gottes meint. Hier werden: nicht nur, in schroffem Gegensatz
zu den Wertungen: der. Welt, die Armen, die Leidenden, die Unter<
driickten und Verfolgten, die Hungernden und Diirstenden selig ge- -
priesen, sondern wird auch verlangt,.dass wir nicht widerstehen dem
Uebel; sondern dass wir dem, der uns einen Schlag auf den rechten
Backen gibt, den andern hmhalten, dem, der uns den Rock nehmen
will, auch den Mantel geben, mit dem, der uns eine Meile zwingen
w111 ‘zwei gehen, dem geben, ‘der uns bittet und uns nicht - ab-
wenden von dem, der uns abborgen will.- Es wird uns gesagt.
dass wir unsere Feinde lieben sollen. Und es wird uns, was fast
noch schwerer scheint, gesagt, dass wir nicht sorgen sollen, son-
dern Gott sorgen laSS-en-, der fiir die Vogel des Himmels und die
Blumen des Feldes sorgt. Wenn wir ,Bergpredigt® in einem
weitern Sinne nehmen, so-tritt uns dazu vor allem noch die For-
derung ‘der Entiusserung von Besitz, des volligen Bruches mit
unserer geistigen und leiblichen Umgebung und der furchtlosen
Bereitschaft zum Bekennen und Leiden entgegen. K6nnen wir
das?-Sollen wir das? Dass wir es tun, wird aus irgend einem
Grunde; wohl nicht ganz mit Unrecht, gerade von uns erwartet,
Auch wir selbst erwarten es sozusagen von uns. Es scheint wohl
einer inneren Notwendigkeit zu entsprechen, dass, wer an das Reich
glaubt sofort zur Bergpredigt kommt. .

Aber wie verhilt es sich mit uns? Wir stehen beschamt ‘weil
wir vor ‘diesem' Masstabe nicht standhalten; wir stehenr vielleicht
auch unschliissig, weil wir nicht wissen, ob das wirklich ein Weg
filr uns ist oder nicht; ob er vielleicht uberhaupt unmoglich ist oder
ob er-einen andern Sinn hat als den, dass wir ihn gehen kénnten und:
sollten. - Jedenialls: steht es so: die Bergpredlgt 1st uns eme Bescha-‘
mung und eine Unruhe, gerade uns.:. .

- Wie soll ich in:wenigen Worten vom Slnn der Bergpredlgt dle-'i
ser alten; schweren Sache, reden konnen? Ich kann es' bloss,; weil
ich es fiir meine. Aufgabe halte diese Fragen weniger zu ‘beantwor-
ten, als sie so recht emdrmghch zu un'sern. Fragen zu machen.
Es gibt eine Auffassung der Bergpredigt, wonach" diese wirklich
von vornherein nicht:den Sinn hétte, ein- Weg fiir uns zu sein. Sie:



se1 eschatologlsch zu verstehen, das helsst ‘sie zeige etwas, was erst

im vollendeten Reiche Gottes geschehen ‘kénne und werde, -aber
mcht etwas, was jetzt moéglich wire. - Nicht selten wird dlese Be-
hauptung so gewendet, dass die Bergpredlgt uns bloss zeigen wolle,

- was wir sollten, aber nicht kénnten, also eine blosse gottllche
Ironie sei. Ich halte diese Auffassung fiir falsch. ‘Nichts, gar nichts
in den Worten. Jesu deutet darauf hin, ja, diese Worte, die so einfach,
so hoch und licht wie im Firnschnee leuchtende Berggipfel vor uns
stehen, bekdmen damit etwas, das anzunehmen mir fast wie Laste-
rung erschiene. - Nein, diese Worte sind eben die Erlé-
sungvonder’ Welt die Jesusuns'ankiindigt; diese

‘Worte sind Glanz von dem Reiche Gottes, das er predigt und brmgt
dieser Weg ist ein Weg fiir uns, sobald wir etwas vom Reiche Got-
tes spiiren. Dasistja freilich dieVorbedingung. Ich
will mich nicht fiir zu gut halten, oft Gesagtes rioch einmal zu sagen:
Die ‘Bergpredigt ist selbstverstandlich nicht ein Weg fiir solche, die
nichts von Gott wissen oder wissen wollen, sondern bloss der Weg
fiir die Jiinger. Weil solcher nach der Memung des Neuen' Testa-
mentes stets wenige sind, so werden auch wenige die Bergpredigt
fassen und als ihren Weg verstehen. Sie ist, mit andern Worten,
der Weg ‘der Gemeinde Christi. Darum kann sie nicht i eine fremde:
Welt, etwa in die Politik und das Wirtschaftsleben, auf gleiche Weise:
hmemgestellt werden, wie etwa ein allgémein: anerkanntes oder An-
erkennung fordemdes soziologisches Gesetz. ‘Wohl- aber kann sie
von der Gemeinde aus revolutionierend in Politik und Wirtschafts-

leben einbrechen. Vor. allem darf: man die Bergpredigt nicht als
etwas betrachten, das man seufzend auf sich nihme; weil man. ‘eben.
doch ein ,,Christ* sein. mochte: Sie ist in uns nur echt, wenn sie:
eine Freude ist — nicht ein Miissen, sondk:rn ein- Durfen nicht
ein Gesetz, sondern eine"Etlésun. g Die Bergpredigt ‘st
nicht eine moralische Forderung von unerhorter und fast unmogh-
cher Schwere, die auf unsere schwachen Schultern gelegt werden
sollte und:sie erdriicken: miisste; sondern: sie: ist. eine G'a be, -eine
Erlaubnis, eine Freiheit, die hochste voi. allen Freiheiten;
sie ist,; ‘wie ich. soeben gesagt; die'Erlésung von der. W.elt mit: 1h1'em;
fufrchtl;xaren Druck, gerade auch ihrem moralischen-Druck.” Thr Sinn:
ist-im Grunde: mcht schwer :zie fassén: s i€ st einfach das;
wasinunserer Seelewird, wena wirvom Géot‘tbea
rithrt werden, von Gott, dem Heﬁlge"n :der unser-V: atet:
isty geradesowie dwﬂoﬁnmgauf das Reiely 'und der ‘Glaubesdaran
iti-unserer: Seele entsteht, Wenn ‘wir-mit: ihm;-dem-Lebendigen; im
wirkliche Verbindung: *tmte;n “Es ist’kein*Zufall; werin ‘im-Evangelium.
nach-Matthaus; dastwohb auch nicht zufaltig-ams Anfang des Neuetii
Testamentessstebit,: unmittelbar-ant: die> Ankimdigng dés Reighes:
dugch::Johannes::und Jesiis: diq Bengpmdlg:t*dolgrt Vit Goth unids

T
\



seinem Reiche fiihrt der Weg sofort zur Bergpredigt. ~Keine
Rede daven, dass wir, um sie zu verstehien und zu leben, bis zur
Vollendun g des Reiches Gottes warten miissten.  Mit vielem
miissen wir gewiss darauf warten, vielleicht auch mit einer voll-
endeten Erfassung und Verw:rkhchung der Bergpredigt. Dies
Los teilt sie mit unserem Glauberi und. Hoffen; auch fiir dieses
heisst es:,Es ist noch nicht erschienen‘: es ist noch nicht vollendet;
wir warten auf die Erfiillung. Aber sind wir deshalb ohne Glauben
und Hoffen wie die Heiden? So mag es uns heute noch an der Vor-
bedingung zu vielem fehlen, was in der Bergpredigt an letzten
‘Moglichkeiten angedeutet ist; wir miissen damit warten. Aber nicht
mit ihrem Verstandnis und ihrer Verwirklichung - iiberhaupt.
Allerdings, auch dies zu bemerken sei nicht versiumt, muss die
Bergpredigt mit G eist verstanden werden. Ohne 1rgendw1e ihren
Ernst abzuschwichen, miissen wir, wie immer bei Jesu Worten, von
einer groben Wortlichkeit absehen, und zwar gerade
auch, weil diese zu wenig ernst wiare. Dann aber,
ihrem Sinne nach, ist sie das, dem wir nicht entgehen koénnen,
wenn wir von dem Gotte, der uns im Reiche Christi entgegentritt,
beriihtt und erfasst ‘sind. Denn dann wird Armut zum Reichtum,
Verfolgtsein zur Freude. Dann wird Sorge zur Siinde. Dann kon-
nen wir dem Bosen nicht mehr mit Bésem begegnen und nicht mehr
auf unserem Rechte als einem Letzten bestehen; dann diirfen wir
die innere: Verbmdurrg mit dem Feinde nicht abbrechen, ‘dann
miissen wir in jener Reichsunmittelbarkeit leben, die spricht: ,,Zu
den  Alten ist gesagt; ich aber sage euch, jenseits des Menschen-
gesetzes allein im Gesetz Gottes, der die Freiheit ist — und das ist
€5 ja, was in unendlicher Gewalt des Ernstes und unendlicher Herr-
lichkeit die Worte Jesu meinen. Es ist einfach die Welt
Gottes, des Allmachtigen Heiligen, Giitigen, die
Welt Gottes, des Herrn und :des Vaters, gegen-
itber unserer Welt der Gier, der Sorge, des
Macht« und BE‘Sltzstrebens, ‘der Rechthaberei
und des Hasses. Wir gehen diesen Weg in dem
Masse, als wir dem gehorchen, was Gottin uns
iordert und wirken will. Wenn wir ihn nicht gehen
oder schlecht gehen, so darum, weil wir iiberhaupt immer
wieder von Gott abfallen, der Welt mehr glauben und dienen als
ihm; aber deshalb bleibt: doch bestehen: der Weg der Bergpredigt
st der Weg Gottes, ‘es ist der Weg, den man geht, wenn ihan -—
~ in dem Sinne, der ]etzt klar ist — einen Gott hat und ihm gehorcht.
Wenn wir die Welt Gottes vertreten wollen %0,
‘miissen wir die Bergpredigt leben; — nein, wir
‘miissen nicht, sondern es ist unsere hochste Freude das Mussen
ein herrliches Dirfen. - &t S

2‘10



- leh weiss, hier entstehen newe Fragen, die zu beantwerten num
aber nicht meine Aufgabe sein karm. Zum Teil kann es die Aus-
sprache tun, im iibrigen weollen und. konneu w1;r ]a hetrke meh,c
Eragen stellen als beanfwmten A SRR

6 Dle Armut.

 Von dlesem immerhin noch allgemeinen zwelgt smh ein beson-
deres Problem ab, das uns auf unserem Wege begegnet und. das frei-
lich auch ein altes Problem der Nachfolge ist: es liegt im Verhalt
niszum Besitze. Wenn dieses Problem gerade jetzt auitaucht,
nach der Erérterung iiber die Bergpredigt, so ist das wieder kein
Zufall. Denn wenn die¢ Bergpredigt die paradoxeste Erlauterung
jener Umkehrung der Welt ist, die das Reich Gottes, die Gott be-
deutet, so tritt diese Umkehrung nirgends deutlicher hervor als dn
diesem Punkte; wenn Miammon der Herr der Welt ist, wenn es wahr
ist: ,,Nach Gold drangt, Am Golde hingt Doch alles “ so kann es
keine stirkere Umkehrung der Welt geben als die A rm ut. Diese
aber steht an der Eingangspforte des Reiches: ,,Selig sind die'Armen,
denn ihrer ist das Himmelreich. Armut ist hier freilich ein umfas-
sender Begriff. Auch die ,,geistlich Armen“ sind gemeint. Armut
ist einfach die rechte Grundeinstellung des
Menschen zu Gottin allen Dingen. - Aber ireilich ist
das Verhiltnis zum materiellen Besitz im Evangehum von ganz
besonderer Wichtigkeit. Wie ich nun - frither angedeutet, werden -
w i r schon durch unsere Stellung zum Seozialismus darauf gestossen.
Wir bekdmpfen den Kapitalismus nicht nur als wirtschaftlich-gesell-
schaftliche Macht, sondern auch und in erster Linie als Mammonis-
mus des Herzens. - Und nun wissen wir, dass das Evangelium in
dieser Beziehung sehr streng ist. Der Kampf zwischen Gott und
Mammon wird auch in der Bergpredigt als entscheidend wichtig er-
klart. Und erst wenn wir von Nachfolge reden, dann taucht fast
von selbst die Entausserung vom Besitz, die Armut vor uns auf.
Wir sehen einen Franz von Assisi wvor uns und kdénnen
nicht umhin, in ihm einen Nachfolger Christi zu erkennen, dem nur
‘ganz blinde theologische Voremgenommenhe;t die: Echtheit abstrei-
ten konnte. Ja, ihn, den nun ein Jubilium misshandelt, den eine
Kirche und ein Staat dieser von damonischer Maehtgxer besessen,
jene jedenfalls welthch gross und reich, verherrlichen, wahrend sein
Wesen und seine Botschait sie richtet, Wollen wir in inniger Freude
und Dankbarkeit griissen. "Wir horen mit ihm das Wort Jesu an den
reichen Jingling : , Verkaufe, was du hast und gib.es den Armen,
-und dann komm und folge mir.nach, und das andere Wort: ,,Wer
unter euch nicht absagt allem, was er hat, der kann mein Jiinger
nicht sein. Davon werden viele von uns im tiefsten beunruhlgt
Auch abgesehen von diesen bestimmten Worten. beunrchigt uns

211



schon das Bewusstsein der Bruderschaft und Solidaritat, wenn wir
den’ Unterschied zwischen unserer Lebensstellung und dem' unserer
darbenden Briider und Schwestérn vergleichen. Und endlich be-
-unruhigt uns die Tatsache, dass an allem Besitz so viel Unrecht klebt,
diese Tatsache, die auch in dem Worte Jesu ausgedriickt ist, das
vom ,,Mammon der’ Ungerechtlgkelt“ redet.”) Das Verhaltms zum
Besitz, das uns als Sozialisten zu schaffen macht, bedrangt uns noch
unglelch mehr-als Christen. Unser Leben ist halb und: schief, vom
bosen Gewissen verfolgt, bis dies Verhaltnis in Ordnung 1st

- Und wii e bringen wir es in Ordnung ? _'_ i

_ Liebe Freunde! Wie gross, wie herrlich, ja wie befre1end Wire
es ‘wenn wir wirklich tun kénnten, was Franziskus getan hat, alles
Weggeben was wir haben, seis v1e1 seis wenig! Das schxene uns
das Rechte, das Ernste,. das Schonste' Und doch glaube ich nicht,
dass das die Meinung Jesu ist und ich sage das sicher nicht, um dem
anscheinend schwersten Wege selber zu entgehen und ihn andern zu
ersparen. Vielmehr muss ich auf Grund meiner Erfahrung und des
Neuen Testamentes diese Sache weiter fassen. Ich stosse bei meinem
Ringen mit diesem Problem stets auf zwei Wege. Eigentlich ist es
janur ein Weg, der sich aber in zwei Aeste spaltet. Die eine grosse
Grundwahrheit ‘dieser Sache ist, wie ich meine, die, dass wir
keinen eigenen Besitz hab-en, dass all unser Be-
sitz, pragnant ausgedriickt, Gott und dem Bruder ge-
h6rt Das muss unsere Grundempfindung und grosse Beunruhi-
gung sein. Wer diese Beunruhigung nicht empfinde, der kénnte
wohl kaum als Jiinger Christi angesprochen werden. Das Verhaltnis
eines. Menschen zum Besitz bleibt nun einmal der schirfste Priifstein
fiir sein Verhéltnis zu Gott. Was fiir ein Verhalten aber folgt nun aus
dieser Grundwahrheit, die unsere Grundempfindung sein muss? Ich
antworte: Dass wir unsern Besitz durchaus in den
Dienst Gottesund der Briider stellen — restlos.
Wir sind, wenn wir Besitz haben,nur Verwalter Gottes.
- Wenn ich -dies sage, SO Weiss ich genau, was man mir entgeg-
nen wird: ,,Das ist ja das, was man immer gesagt hat; so steht es
ja in jedem- Leitfaden fiir Konfirmanden und in ]edem Lehrbuch-
christlicher Ethik zu lesen. Aber was hat es geniitzt? Ist dadurch
verhindert worden, dass heute der Mammonismus die Welt be-
herrscht wie noch nie? Wie hat man die Verwaltung des Besitzes
im Namen Gottes aufgefasst? Im besten Fall so, dass man, damit
sparsam umging, sich verpflichtet fithlte, das Vermogen ungeschma-
lert oder wenn moglich. vermehrt den Erben zu hinterlassen, Gottes
Teil aber in Almosen, Gaben fiir wohltitige Zwecke und Testaments-
verfiigungen fiir Mission und Armenanstalten erledigte. Was ist
uns geholfen wenn man diese alte Antwort wieder auffrlscht? '

1) Vergl. Matth. 19, 21; Luk. 14, 33; Luk. 16, 9 u, 11,
' 212 ‘



“Ich erwidere: Diesen Einwand verstehe ich nur.zu gut und
lasse sein Recht gelteri, aber er hebt meine Behauptung nicht auf.
Dass es eing alte Antwort ist, kann kein Einwand sein.. Es.ist
vielleicht gerade unsere Aufgabe, ‘allerlei alte Antworten w1eder auf-
zufrischen.- Sie steht nun einmal auch im:Neuen Testament, dem
doch niemand mangelnden Ernst oder gar Biirgerlichkeit vorwer=
fen wird. Es ist durchaus nicht so, dass dort von allen, die auf das
Reich warten, der vollige Verzicht "auf ihren Besitz gefordert wird.
Auch Jesus tut dies nicht. Wohl aber ist klar, dass dort. mit uner-
bittlichem Ernste und grosser Selbstverstandhchkelt festgehalten
wird, dass wir nur Verwalter sind, dass der Besitz Gott und dem
Brudergehort Und nun sage ich: Darausmuss Ernstwer-
den! DannistallesinOrdnung. Unddasistnun
eine Aufgabe der kommenden Erweckung der
Christenheit. Freilich sehe ich genau, dass man diese weit
gespannte Wahrheit zur' Bequemlichkeit missbrauchen, dass man
unter dem Vorwand, den Besitz fiir Gott und den Bruder zu brau-
chen, sich selbst dam1t das Leben schon und-und leicht machen kann.
Aber ich frage: Wer stellt uns Biirgschaft fiir den Ernst der Men:
schen — wenn es ihnen nun einmal nicht ernst ist? Ist es ihnen
ernst, dann ist jene Grundwahrheit genug; ist es ihnen aber nicht
ernst, dann stellt die strengsten Regeln fiir sie auf, und sie werden
sie nur desto sicherer umgehen. Der Ernst muss von Gott selbst
kommen, der eine Erweckung der Seelen schafft. Und ich denke;
dass er in- gewaltigen kommenden Erschiitterungen von aussen
und von innen her ihn schaffen wird, Wie der Krieg das Gewalt-
problem in den Mittelpunkt der religidsen Probleme geriickt hat,
so werden die sicher nicht aufhérenden sozialen Erschutterungen
es mit dem Problem des Besitzes oder der ,evangelischen Armut*
tun. Franziskus wird auf die Weise, die den neuen Tagen ent-
spricht, zu seinem neuen Rechte kommen.

So sage ich denn: in diesem unerblttllchen gegen Selbstbetrug
vorsichtigen Ernst lasst uns das was wir haben tatsachlich und ehr-
lich Gott und den Briidern; zur Verfiigung stellen, indem wir es
als Verwalter ihnen dienen lassen. Lasst uns tief von dem Bewuisst-
sein durchdrungen sein, dass unser Besitz nicht eins gehort, dass wir
dafiir Gott und den Briidern Rechenschaft schuldig sind, dass er
in diesem Sinne ihnen gehort. Lasst uns dabei, was unerlassllch'
dazu gehért und nicht -umsonst im Evangehum so enge damit ver-
bunden ist, die Mahnung tief ins Herz prigen: ,Sorget nicht
— Gott sorgt“ Das ,,Sorget nicht® ist, was die Armut, ein Grund-
moment der ganzen Wahrheit der Bergpredlgt Was fiir Pilichten
sich daraus im FEinzelnen ergeben, kann ich hier nicht weiter aus-
fithren. Das kann auch nur der Einzelne in:seiner besondéren Lage,
wissen. Hier muss im hochsten Ern st doch die hochste Frei-

213



heit des Reiches -Gottes. walten. Nur zwe1erle1 darf. ich vielleich
rasch hervorheben: 1rgendwe1che Ueppigkeit,.. irgendwelcher ego-
istischer. Luxus .des : Lebens. — ‘worunter ich:‘aber nicht Lebens-
schonheit und. Lebensfreude verstehe — scheint -mir durch die:
Grundwahrheit dieser Sache: ausgesehlossen., wenigstens so lange,
als es.noch. Armut”und Elend gibt, und. ebenso klar scheint, dass
Wwir unsere Sache dureh -nichts. so. furchtbar: kompromlttlerten als
Wenn: :man- an- ung mammonistische : G»ebundenxhext Harte Gler,.
_Selbstuberhebung beobachten koénnte. . =
Aber noch eins habe ich zu sagen; und das 1st eine sehr w1cht1ge
Erginzupg.: Es.gibt-noch einen.zweiten Weg, jener Grundwahrheit
gerecht zu. werden. An Eestnnmte Menschen mag doch die Auffor--
derung Jesu: ,,Verkaufe was du hast und gib es den Armen“ her-
antreten; fiir sie mag die Entausserung von. allem Besitz eine freie
Notwendlgkeit werden. Entweder: empfmden sie den Besitz als all-
~zuschwere Versuchung, oder sie. haben eine. Berufung, die sie als
Besﬂ:zlese besser.erfiillen_konnen, oder ‘sie horen einen Ruf Gottes,
der .gerade das von. ihnen. fordert Das ist dann-ein Fall, von dem
was ich-Nachfolge Christi im engeren Slnne nen-
nen. mochte, etwas was: nicht alle Jiinger tun miissen, son-
dern Einzelne: besonders Gerufene und - Erwahlte. Nur der Er-
wahlte selbst kann wissen, ob er diesen Weg gehen soll, wie
und wie weit er ihn gehen soll. Er darf ihn jedenialls nicht gehen,'
wenn er ihm mcht eine hohe Freude und Befreiung ist, wie
er es. ja. dem. Franziskus war. Unter dieser Voraussetzung aber ,_
halte. ich. es fiir notwendig, dass dieser Weg immer wieder Men-
schert finde, die darauf gehen. Dante vertritt ein- -grosses Recht,
wenn er, mit Franziskus, der Armut in der Christenheit immer einen
Kéniginnensitz eingeraumt sehen will. . Dadurch vor allem wird der
Thron Mammons gestiirzt.  Solche Menschen und - Bewegungen
sorgen dafiir, dass die Beunruhlgung in der Besitzfrage nicht auf-
hort, dass jener E rnst eintritt, der die alte Wahrheit lebendig
-macht Diesen Weg geht auch in unserer heutigen Mammonswelt da
und dort eine hohe Seele. Es geht ihn auf besonders erschiitternde
Weise unser Freund Kees B oeke. Auf ein gewaltiges Vermogen
verzichtend, lebt ersmit einer Frau aus reichster und vornehmster
Familie und einer grossen Kinderschar wie ein Bettler. Es ist gewiss
nicht unser aller . Weg, wohl. nicht der eines E1n21gen unter uns,
aber es ist ein Weg, dem der Segen nicht fehlen: wird, ein’ Weg, der
hilft, die Seelen zu dem gewaltigen-Ernst des. Verhaltmsses zwischen
Gott und: Besitz, aufzuriitteln und die Gewalt Mammons zu brechen.
‘Wenn ‘ich meine Auffassung dieses Problemes kurz zusammen-
fassen soll, so. sage. | ich: Eine Entausserung unseres Besitzes,
ein Verk auf eine H.ing abe an Gott und den Bruder ist von
uns allen gefordert Sie sind auf beiden von mir geschilderten-

214



Wegen~ (zwischen denen es selbstverstandhch v1e1e mlttlere glbt)'
moghch ‘Wenn' es ‘uns bloss ‘ernst ist!" j
-In diesem Sinne ist die ‘At m u't, wie Franznskus und Darlte mitf
dem Evangelium meinen, ein Grundmoment ‘gleichsam' das ‘Vorzei-
chen alles Christentums im Sinne des Neueri Testamentes. - Eins-ist
meine. Hoffnung “dass aus unserer Mitte auf alle:Fille, seis in dieser,
seis in - ]ener Gestalt, ein Strom: antlmanmiomstlscher Kraft hervor-
breche. -Ein Dua'ch bruch muss von uns auf dlesem Geblete
]edenfalls geschehen i :
. 1. Die- Gewaltlomgkelt

Em Welteres, besonderes Problem des pel‘sonhchen Lebens, das
vielén unter uns'zu schaffen macht; ist'das Verhaltnis zu der Macht,
die“wir G'e w a 1t nennen: ' Auch hler handelt es sich um eine der,
fundamentalen Umikehrunigen des Weltwesens durch das Reich Got-
tes. Denn welcher Trieb hat tiefere Wurzeln“in “unserem natiirli-
chen” Weseén als ‘der nach’ Durchsetzung unseres Selbst um jeden
Preis? ‘Das Problem entsteht fiir uns wieder aus der Tatsache, dass
wir Sozialisten und dass wir, um riochmals dieses' etwas kompro-
mittierte Wort zu brauchen, Christen sind. Als Sozialisten sind wir
gegen den Krleg, wir sind’ aber als religiose Sozialisten nicht nur
gegen den Volkerkrieg, sondern in unserer grossen' Mehrheit auch
gegen die Aufrichtung des Sozialismus durch, das Mittel der Gewalt.
Aber sind wir auch gegen den K1 assenkampf" Sind wir ge-
gen den Kam pf iiberhaupt und gegenjede Gewalt? Wir sind
als Jiinger Jesu — um nun dieses vielleicht allzukiihne Wort zu
gebrauchen — dazu berufen, Frieden zu schaffen, Frieden zu
verkiindigen ; aber wie stellen wir uns dann’ zu dem Kampfe um so-
ziale Gerechtngkeﬁ‘»’ Es gilt fir uns das Wort: ,Selig sind die
Friedebringer, denn. sie¢ sollen S6hne Gottes' helssen “und es gilt
das andere, dass wir nicht widerstehen sollen dem Bosen. Wie
konnen wir mit solchen Losungen Kéampfer sein, im sozialen
Ringen Partei nehmen? Das ist das alte traglsche Problem,
das auf dem religiosen Sozialismus lastet und gewiss vielen von
uns eine ewige Unruhe des Gewissens ist. 'Von aussen kommt es’
an uns so gut wie von innen. Es stossen uns darauf unsere sozia-
listischen Gegner und auch Freunde, indem sie fragen: ,,Wie konnt
ihr rechte Kampfer fiir unsere Sache sein, wenn:ihr doch an das
Evangelium glaubt, das vor allem Frieden stiften will?“ Es stossen
uns darauf aber auch — mit mehr oder weniger Recht — die Chri-
sten, indem sie uns fragen: , Wie konnt ihr, die ihr doch auf Verséh-
nung aus sein solltet, das Schwert schwmgen scharfe Kampfesworte
sagen?“ ‘Es stossen uns darauf, wie ich schon angedeutet, die Geg-
ner des Kampfes gegen den Krleg, indem' sie uns fragen: ,,Uebt ihr
denn in eurem eigenen Leben nie und mrgends Gewalt'? Seld 1hrj
bereit, darauf restlos zu verzichten?“: -

215



Man koénnte nun wohl sagen, das sei nicht eigentlich ein Prob-
lem des personlichen Lebens, sondern eins von allgemeiner und prin-
zipieller Tragweite, und gewiss ist dem so. Es hat denn auch noch
eine andere Gestalt; als die, worauf ich jetzt allein Riicksicht nehme;
Aber auch hier, wie in der Besitzirage, spitzt sich das allgemeine
und grundsatzhche Problem: zu einem personlichen zu. Es stellt
sich dann s o dar: Wie wir nicht recht gegen den. Mammonismus
kampfen konnen, ohne dass unser Leben sich entsprechend gestaltet,
so konnen wir nicht gegen die Gewalt kimpien, wenn wir dem
Gewaltgeist in unserem. personlichen Leben dienen und in unserem
Kampfe zum Ausdruck bringen. Wir miissen iiberall dem Ge-
waltprinzip absagen, wenn wir Frieden verkiindigen wollen. Aber
dann erhebt sich ja der Einwand: Sollen wir denn iiberhaupt den
Kampf vermeiden? Sollen wir iiberall bloss vermitteln, bloss
Versohnung predigen? Beides um jeden Preis? Das ware auch
wieder nicht das Rechte, entsprache iibrigens auch nicht dem Bei-
spiel Jesu selbst. Und es 1st ja ohne weiteres klar, dass wir die Berg-
predigt wie das ganze Evangelium nicht in einem unménnlichen,
weichlichen, passiven Sinne verstehen diirfen. Das Evangelium ist die
ungeheuerste Energie und-Aktivitat des Kampfes gegen das Bose, die
es gibt und die sich denken lasst. Fs braucht unter uns nicht gesagt
zu werden, dass das: ,,Ihr sollt nicht widerstehen dem Bosen* nicht
bedeutet: ,Ihr sollt das Bose nicht bekampfen"‘ sondern bloss:
,,Ihr sollt das Bose nicht auf seinem elgenen Boden und mit seinen
eigenen. Watfen, sondern von der H o6 he her, mit einer iiber-
legenen Kraft bekdmpfen.” Mir steht fest, dass wir als Kampfer
fiir das Rechte, fiir Gottes und der Menscheni Sache, eine unb e-
dingte Scharfe der Wahrheitsrede mlt einer ebenso
unbedingten Kraft der Giite, eine leidenschaft-
liche Parteinahme fiir das, was wir fiir recht halten, mit
~einer grenzenlosen Frelhelt desSinnesund Weite
des Herzens verbinden sollten. Wo eines von diesen beiden
Elementen fehlt, da ist nicht der g an ze Jesusgeist auf dem Plan.
Eine Weichheit, die nicht kimpfen, Partei nehmen, herb sein kann,
verfehlt ihn. Man neigt zwar heute, auch etwa unter uns, vielfach
dazu, zum Teil aus Reaktion gegen dle Brutalitit des Krieges und
andere Erscheinungen der Zeit, zum Teil vielleicht doch auch aus
Schwiche; aber dabei geht nach meiner_sehr bestimmten Empfin-
dung die Halite der Wahrheit verloren. Unser im Relativen zerfah-
renes Geschlecht bedari aber wohl gerade der Erweckung und Stah-
lung durch die Schérfe unerbittlichen Wahrheitszeugnisses. Ebenso-
sehr freilich geht die ganze Wahrheit verloren bei einer Schirfe,
iiber der die Liebe vergessen wird. Zwischen diesen beiden Ein-
seitigkeiten schwanken die Meisten von uns hin und her. Viele von
uns fehlen mehr nach der einen, viele mehr nach der andern Seite,

216



nicht leicht einer trifit die ganze Wahrheit. Gibt es woht eine V e r-
bindung beider Elemente, eine Ueberbletung des Gegen-
satzes in einer hoheren Einheit?

Liebe Freunde! Ich glaube wohl, dass es dies gibt. Zwar zwingt
die Aufrichtigkeit mich, auch nur den Schein des Anspruches ab-
zuweisen, als ob ich ,diese Verbindung persénlich zu verwirk-
lichen vermdchte. Aber alle Schwiche des eigenen Vollbringens
hindert mich nicht zu sehen, worauf es ankime. Ich darf nun das
grosse Wort nicht scheuen: Die Verbindung bestiinde iri der Lieb e
— in einer Liebe, die so gross wire, dass man ihren Ton erschiit:
ternd auch aus der herbent Walirheitsrede fiihlte, einer Liebe, die
ziirnen, strafen, hart die Wahrheit sagen miisste, eberi um der Liebe
willen. So ist es in Jesus. Er, der Herbste, ist auch der Zarteste,
seine unendliche Liebe ist so unendlich scharf. Und sie
redet zuletztvom Kreuz aus! Das erschiittert die Her-
zen, dass sie seine Wahrheit héren miissen. Und diese Liebe, die in
ihrer Heiligkeit so scharf ist, das ist eben das G 6 ttlich e, das ist
Gott selbst. Das ist das Geheimnis dieser Verbindung, und das
scheint mir auch fiir uns die Lésung zu sein, die wir suchen miissen.
Unsere Scharfe miisste aus der Liebe, dem "Mitleid der Liebe, kom-
men, nicht aus Hass, Rache- und Gewaltgelst anmassender oder
empflndhcher Ichsucht und man miisste das spiiren konnen. Sie
miisste darum zuerst am Herzen Gottes, des Heiligen aber auch
Barmherzigen, geldutert sein. Sie miisste aus: tiefem Schmerz stam-
men, nicht aus der Lust am Wehtun oder gar einem selbstgerechten
Richtgeist, aus dem. Verstehen und Helfenwollen, nicht aus -Unge-
rechtigkeit und Hérte. Und um das Allerletzte zu sagen die hochste
Liebe, die nicht in Weichlichkeit, sondern in herbster Kraft nur liebt,
nur duldet nur vergibt, 1stvonse1bstdlescharfsteRlch-
terin. Wieder stehen wir vor dem Geheimnis des Kreuz es.
Dem Kreuze entgeht auch diese Liebe nicht, aber das Kreuz. ist
auch die hochste Verbindung von Wahrheitsdienst und Liebesopfer;
es allein ist immer die wahre Vermlttlung und Versoh-
nung.

- Wenn wir, liebe Freunde zwar in grosser personllcher Unvoll-
kommenheit, aber in 31cherer Orientierung darnach. diese Stellung
einndhmen, so wiirde unsere innere und &dussere Haltung vollig
einhe 1t1 ich. Wir wiren dann die scharfsten Kampfer gegen
das soziale Unrecht, viel schirfer als alle reinen Klassenkampfer,
die im Grunde der Macht die sie bekimpfen, selber huldigen, aber
wir wiren es nicht im Geiste der Gewalt, nicht im Namen eines rein
gesellschaftlich orientierten und vielleicht gar noch hassvoll verstan-
denen Klassenkampfes, wir streckten damit gleichzeitig die Hande
nach dem Gegner aus, Verbindung suchend, ja wir suchten in
allem Gegensatz die Verbindung, in allem Kampf den Frieden.

217



Wir waren die leidenschaftlichsten Antimilitaristen, aber nicht in
einem Geiste, der im Grunde nur ein feiner Militarismus ist, sondern
aus wirklichem Widerwillen gegen die- Gewalt, aus Abscheu gegen
jene Gewalt, die Brudermord: wird und das gotthche Ebenbild im
Menschen schandet aus suchender Liebe. So meine ich, sollen. und
‘konnen wir unerbltthche Kampfer sein und doch. Fnedebrmger SO
sollen und ‘konnen wir Streiter sein und doch Versohner. Beides
ist freilich wieder nur moglich, wenn wir der Verheissung beden-
ken: ,,Sorget nicht, Gott sorgt, redet Wahrheit und seid. der Liebe
treu — fiirchtet euch nicht!“ Denn wir wollen uns keinen Itlusionen
"hlngeben auch wir werden damit nicht etwa der Anfechtung ent-
gehen, nicht etwa beliebter werden, im Gegenteil tiefer beunruhigen
‘und starker gehasst und 'verfolgt werden, eben als die, welche tiefer
beunruhigen — wir werden und wollen dem Kreuz nicht ent-
gehen. Aber auch hier wird das Kreuz die tiefste Versdhnung sein.
Vor-ihm allein beugen sich die Damonen.

~Vor dieser Hauptsache wenn Ernst waltet, miissen Sp1tzf1nd1g-
keiten zuriicktreten, mit denen man uns etwa vexieren will: wie weit
wir die Gewaltlo&gkmt treiben, wie wir, wenn Einer und so fort
und so fort!-Es handelt sich fiir uns mcht um ein Dogma von der
Gewaltlosigkeit, wie iiberhaupt nirgends um ein Dogma, sondern
um die Besiegung eines der Grundfeinde Gottes und seines Reiches,
jenes  damonischen Triebes nach Selbstdurchsetzung um jeden
Preis, der zu ]ener ‘Macht fiihrt, die wir Gewalt nennen. Dieser
Macht miissen wir mit. Gott Herr werden, wir miissen’auch an
diesem Punkte die Umkehr des Reiches Gottes vollziehen. Darauf
‘kommt es an. Dann werden wir fiir das Einzelne in Freiheit den
rechten Weg finden und mit der Zeit auch dort Siege erringen,
wo jetzt noch kein Zugang zu sein scheint. Das Wesentliche ist,
dass wir stirker werden in jener Liebe, die auch wahrhaftig 1st
weil sie als selbstlos keine Furcht kennt. Vlellelcht darf auch gerade
‘an dieser Stelle an das erinnert werden, was ich die Nachfolge
im engern Sinne genannt habe. Gew1ss sind gerade in diesem
Kampfe gegen das Reich der Gewalt, wie iiberall auf dem Gebiete,
wo wir uns jetzt befinden, besondere Berufungen und be-
sondere Taten und S1ege moglich. Dass die Dienstver-
weigerun g um nur dies eine Beispiel' zu nennen, eine solche
ist, werden wir_ alle zugeben. Gewiss aber sind noch andere mog-
lich und werden hervortreten, wenn es dafiir Zeit ist. L. Ragaz.
(Schiuss folgt.) '

218



	Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes (Fortsetzung). 4., Das Kreuz ; 5., Das Bergpredigt ; 6., Die Armut ; 7., Die Gewaltlosigkeit

