
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 4

Artikel: Der Sieg über den Tod

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Form) nicht mehr töten!" Das umfassende Prinzip, das in dem Gebot: „Du
sollst nicht töten!" liegt,' die Heiligkeit und Unverletzbarkeit des Menschenlebens,

muss zu immer vollerer Auswirkung gelangen, gerade wie das Prinzip
der Freiheit des Gotteskindes und des unendlichen Wertes der Seele.

3. Ich möchte aber der Meinung Ausdruck geben, dass das biblische
Wort sich zunächst streng auf den Menschen beziehe und nur auf ihn.
Mir schiene verhängnisvoll, wenn man das Problem des Vegetarismus
mit dem des religiös begründeten Antimilitarismus verquickte. Der Vegetarismus

mag an seinem Orte durchaus berechtigt sein, das soll hier nicht weiter
untersucht werden, aber das „Du sollst nicht töten!" behält seine Gültigkeit,
auch wenn wir es nicht auf das Tier oder gar auf die Pflanzen anwenden
könnten. Denn der Mensch ist nun einmal nach der biblischen

Auffassung (die ich teile) etwas totogenereanderes als
d i e N a t u r. Er ist zu bewusstem sittlichen Leben und bewusster Beziehung
zu Gott (wenigstens der Anlage nach) erwacht. Nur von ihm heisst es, dass
Gott ihn nach seinem Bilde geschaffen habe, und es liegt viel in diesem Wort.
Darum hat in Bezug auf ihn das „Du sollst nicht töten!" seinen besonderen
Sinn. Dadurch ist tiefste Pietät gegen alle andern Geschöpfe Gottes und tiefste
Liebe zu ihnen (etwa nach Art des Franziskus) nicht ausgeschlossen und wenn
man durch diese zum Vegetarismus geführt wird, gut, nur gehört das zunächst
nicht in die Sphäre jenes biblischen Gebotes.

Es besteht eine Gefahr, dass, wenn man die Forderung des Nicht-Tötens
zu weit dehnt, man sie zerreisst. Nahe liegt dann die Folgerung: „Da wir um
das Töten doch nicht herum kommen, warum denn beim Menschen Halt
machen? Das Töten ist nun einmal die Tragik unseres Loses." Diese Anwendung
macht man z. B. von Albert Schweitzers Anschauungen; ob er selbst dies
billigte, weiss ich nicht. Bekannt ist, wie es ein Hauptargument der
Kriegstheologie war und ist, dass man ja aller „Gewalt" doch nicht entrinnen könne
und es darum fast ein Pharisäismus wäre, wenn man tun wollte, als ob man
auf einem Gebiete das könne — eine Anwendung des „Alles oder Nichts",
die man bloss einen Augenblick zu bedenken braucht, um zu erkennen, zu welch
absurden Folgerungen sie führen müsste.

4. Mit alledem isfj nun aber wirklich kein Pharisäismus gemeint.
Es sollen nicht diejenigen verurteilt werden, die in das furchtbare
Kriegsschicksal hineingezogen oder besser hineingeworfen, hineingeschleudert wurden.

Gewiss gilt alles, was Freund N e s 11 e r ausführt. Es handelt sich bloss
darum, die Wurzeln des Militarismus und des Krieges abzuschneiden, nicht
über bestimmte Menschen den Stab zu brechen. Davon ein andermal mehr.
Auch dass die Heiligkeit Gottes in seiner ganzen Schöpfung geehrt werde,
ist sicher notwendig. Heiligung des menschlichen Lebens und rohe Antastung,
Verheerung, Ausnutzung des pflanzlichen und tierischen sind schlechterdings
unvereinbar. Und gerade diese tiefe Ehrfurcht vor aller Schöpfung wird uns
gewiss vor jedem Pharisäismus bewahren, weil wir ja, wenn wir sie hegen,
nie zu irgend einer Selbstgerechtigkeit kommen können, sondern immer in
der Busse bleiben.

Also Heiligung aller Schöpfung aus der Ehrfurcht vor dem Schöpfer und
„Du sollst nicht töten!" jedenfalls für den Menschen.

Der Sieg über den Tod.
Der Tod ist verschlungen in den Sieg. Tod, wo ist dein

Stachel? Hölle, wo ist dein Sieg? Der Stachel des Todes
ist die Sünde, die Kraft der Sünde ist das Gesetz. Gott sei
Dank, der uns den Sieg gegeben hat in unserm Herrn, Jesus

171



Christus. Darum, liebe Brüder, werdet fest, unbewegt,
reich in Werken des Herrn allenthalben, wissend, dass eure
Arbeit im Herrn nicht umsonst ist. 1. Kor. 15, 54—58.

I.
Im Hintergrund alles dessen, was wir fürchten,

steht der Tod. All unsere Angst läuft im letzten
Grunde auf Angst vor dem Tode hinaus. Denn vor was fürchten
wir uns denn, wenn nicht vor unserer Vernichtung, vor der
Vernichtung nicht bloss des Leibes und der Seele, sondern auch alles
dessen, was uns lieb und teuer ist, was dem Leben Wert, Sinn,
Gehalt gibt? Aller Schrecken ist Schrecken vor dem Tode, dem
„König der Schrecken". Was droht uns im Schicksal, wenn
nicht jenes dunkle, grausame Etwas, das uns vernichten will Was
ist das Leid anderes, als eine Herabsetzung unseres Lebenswertes?

Und ist das Leid nicht um so grösser, je mehr sich diese
Herabsetzung dem Nullpunkt nähert? Auch die Sinnlosigkeit
des Lebens ist Tod; denn Sinnlosigkeit ist Nichts. Die Sinnlosigkeit

des heutigen Lebens ist Tod und führt zum Tode. Und was ist
die S c h u 1 d anderes, als eine solche Vernichtung durch Aufhebung
unseres sittlichen Lebenswertes? Paulus sagt, der Stachel des Todes
sei die Sünde und gewiss hat er recht — wir werden es gleich sehen
— aber man kann auch sagen, der Stachel der Sünde, das was
uns daran verwundet, sei, wie in allem andern Weh, der Tod, die
Vernichtung.

Der Tod ist eben der „letzte Feind", wie ihn die Bibel nennt.
Der Tod ist das Gesetz derWelt. Denn er ist der
Ausdruck ihrer Endlichkeit, er ist das Gericht der Endlichkeit, das
verzehrende Feuer der Unendlichkeit, das über alles Endliche hinfährt,
der Hauch des heiligen Gottes, der seine Schöpfung unaufhörlich
von allem falschen Anspruch der Endlichkeit reinigt. Davon ist das
physische Sterben des Menschen wie aller anderen Schöpfung nur
ein Ausdruck. Der Tod ist eine umfassendere Ordnung, eine
kosmische Tatsache allgemeinster Art. Er ist, wie gesagt, überall und
immer das Siegel, das der Endlichkeit aufgedrückt wird. Der Tod-ist
in der Armut — denn Armut ist eben ein Ausdruck der Endlichkeit
mit ihrem Mangel. Der Tod ist in aller Krankheit und ist hier
am sichtbarsten — denn Krankheit ist Mangel an Lebenskraft und
Lebensmut. Der Tod ist, wie wir schon gezeigt, im L e i d — denn
der Stachel des Leides ist Mangel an Lebenserfüllung. Aber auch
in unser sittliches Leben schleicht der Tod sich ein. Er ist auch
hier Mangel an Genügen vor der Forderung des Unendlichen. Er
ist S ü n d e, Scheidung von Gott. Und hier potenziert sich gleichsam

sein Wesen. Hier möchten wir gern das physische Leben
hergeben, wenn nur das sittliche gerettet würde, das durch die Schuld
mit Untergang bedroht wird. Hier gilt das Dichterwort: „Das Le-

172



ben ist der Güter höchstes nicht, Der Uebel grösstes, aber ist die
Schuld." Und damit stehen wir noch einmal vor dem Apostelwort:
„Der Stachel des Todes ist die Sünde; der Stachel der Sünde aber
ist das Gesetz." Das Gesetz mit seinem unendlichen Anspruch
bringt uns die Sünde zum Bewusstsein und stürzt uns durch die
Empfindung unserer sittlichen Ohnmacht in den Tod. Aber dieser
schleicht sich auch in unsere Arbeit ein. Ueberall, wo Endliches
ist, da ist auch Zerfall, da ist Misslingen, Niederlage, Dunkelheit,
Verwesung. Shakespeare sagt von der ganzen Welt:

„Das Fest ist jetzt zu Ende; unsere Spieler,
Wie ich euch sagte, waren Geister, und
Sind aufgelöst in Luft, in dünne Luft.
Wie dieses Scheines lockerer Bau, so werden
Die wolkenhohen Türme, die Paläste,
Die hehren Tempel, selbst der grosse Ball,
Ja, was daran nur Teil hat, untergehn;
Und, wie dies leere Schaugepräng erblasst,
Spurlos verschwinden "

Was aber von der äusseren Welt gilt, ist zugleich Sinnbild der
inneren. Es kommt über ganze Völker, Rassen, Kulturen der Tod.
Er überflutet als Krieg, soziales Uebel, zäher Irrtum, als Not,
Laster, Lüge die Welt. Er ergreift mit Vorliebe das Heiligste, um es
zu vernichten. Das Kreuz, das am Karfreitag aufragt, fasst mit der
ganzen Welt diesen ganzen Tod zusammen; es ist der entscheidende
Ringkampf mit ihm.

IL
Es ist klar und klingt fast wie eine Tautologie, ein zweimaliges

Aussprechen des Gleichen, wenn wir sagen : wirkönnennicht
leben, bevor wir den Tod besiegt haben. Denn so
lange das nicht der Fall ist, droht uns stets die Vernichtung, Und
wenn die Vernichtung unser Los ist, was ist dann das kürzere oder
längere Stück Leben? Eine Illustration des Todes, weiter nichts.
Wenn wir auch diese Vernichtung ertragen könnten, so weit sie uns
selbst droht, so doch nicht, wo sie unsere Liebsten trifft. So lange
wir den Tod fürchten müssen, sind wir annselige Sklaven. Frei ist
bloss, wer über die Angst vor dem Tod hinaus ist. Darum war es
stets das höchste Ziel aller Religionen und Philosophien, den
Menschen irgend einen Sieg über den Tod, einen Weg,über den Tod
hinaus zu schaffen. Sie lehrten ihn durch tiefsinnige^Spekulationen
und scharfsinnige Beweise, dass die Seele unsterblicher Natur sei;
sie führten ihn durch mystische Weihen und zeigten ihm jenseits
des furchtbaren Dunkels das Licht eines höheren Lebens. Aber ist
das eine wirkliche Ueberwindung des Todes und nicht bloss eine

173



Flucht vor ihm? Bleibt die Seele nicht in dem feinen Drahtwerk
jener Beweise, in das sie den Sicherungssprung tun sollte, sehr leicht
zweifelnd hangen? Verirrt sie sich nicht in den Labyrinthen jener
Spekulationen? Und bedeutet eine gewisse Einstellung auf das
Jenseits nicht eine Kapitulation vor dem Tode? Wo man aber in irgend
einem Stoizismus das Todesschicksal mit heiterer Ergebung auf sich
nimmt, ist d a Ueberwindung? Behält hier der Tod nicht doch in
jeder Form das letzte Wort, auch wenn sein Opfer lächelt und sich
mit Blumen schmückt? Es käme darauf an, dass der Tod selbst
besiegt würde, nicht bloss, dass wir uns durch philosophisches oder
religiöses Opium in blühende Träume versetzen.

Denn sonst hat der Tod eben das letzte Wort und ist alles Leben
von vornherein vernichtet. Die Angst vor dem Tode, die allem
Lebendigen so natürlich ist, ja, die das Leben, in gewissem Sinne
wenigstens, haben muss, wenn es Leben sein soll, spielt dann ihre
ganze furchtbare Rolle. Und nun müssten wir hier noch einmal, in
diesem besonderen Sinn, davon reden, dass die Angst die Mutter
alles Bösen sei. Es ist doch wohl in der Tat so, dass so viel — wer
weiss, ob nicht alles? — Austoben des Endlichen aus Angst vor dem
Tode erklärt werden kann. Dass diese Angst meistens kaum bewusst
ist, macht sie nicht weniger mächtig. Aus Angst vor dem Tode will
man Sicherungen haben. Aus Angst vor dem Tode häuft man Geld
und Macht; denn die Masse des Endlichen soll gleichsam das
Unendliche ersetzen. Aus Angst vor dem Tode rennt man dem raschen
Erfolg nach; denn man hat keine Zeit. Aus Angst vor dem Tode
stürzt man sich ins Laster; denn man meint darin das Unendliche zu
ergreifen. Ja, aus Angst vor dem Tode stürzt man sich in den Krieg,
und zwar nun nicht bloss aus Angst vor einander, sondern aus
Lust am Tode. Denn so verkehren sich ja die Dinge, dass aus Angst
Lust wird — aber was für eine Lust Die Angst vor dem Tode
haucht alles Leben mit einem Fieber an, dass es sich ins Unendliche
hineinträumt, dass es im Endlichen das Unendliche an sich reissen
will, dass es im Endlichen Gott sucht. Die Angst vor dem Tode
schafft im Grunde allen Götzendienst und aller Götzendienst ist
Dienst des Todes.1)

So stehen wir vor dem Tode als vor der einen ungeheuren
Grundtatsache der Welt, deren andere das Leben ist. Tod und Leben
ringen miteinander. Entweder gilt das Eine oder das Andere. Denn
wohl kann das Leben den Tod als ein Element in sich aufnehmen,
aber nie sich ihm unterordnen. So haben <% gewaltigsten Geister
den Tod empfunden. Die Begegnung mit ihm tfât in ihrem Leben
die grosse Wende hervorgebracht. Diese Begegnung hat Buddha

x) Diese Zusammenhänge hat Trautvetter in seinem im „Aufbau"
erschienenen Vortrag: „Die Abrüstung als religiöses Problem" tiefsinnig
nachgewiesen.

174



;" ¦ J :vò-

als Köndgssohn veranlasst, Weib und Kind, Pracht und Grösse zu
verlassen und ein Bettler zu werden. Durch den Todesgedanken ist
Tolstoi zu Gott geführt worden. Mitten in Ruhm, Reichtum, Genialität,

Schaffenskraft, Gesundheit, Familienglück erhob sich dieses
furchtbare Fragezeichen zu allem Leben. Er müsste das Jagdgewehr
aus dem Hause entfernen, durfte keinen Strick darin dulden — aus
Angst vor dem Selbstmord — bis der Gegenpol des Todes ihm in
der Seele aufleuchtete: Gott. Es bleibt — das ist auch von Anfang
bis zu Ende die Meinung der Bibel — in der Tat nur die Wahl:
Gott oder der Tod.

III.
Der Tod geht unter vor Gott, dem lebendigen

Gott. Aller Tod. Das ist das einfach-grosse offene Geheimnis.
Wer Gott sagt, der sagt das Gegenteil von Tod; wer Gott sagt, der
sagt Leben. Darum ist die höchste Verheissung der Bibel das ewige
Leben, das bedeutet: das Leben des Reiches Gottes. Denn das, nicht
bloss eine philosophische oder religiöse Unsterblichkeit der Seele,
ist in der Bibel unter dem ewigen Leben verstanden. Die Gabe des
lebendigen Gottes ist das Leben, und zwar sein Leben.

Wer Gott sagt, der sagt Leben. Wer Gott berührt, der hat das
Leben. Das ist so sehr wahr, dass auch der Fromme des Alten
Bundes, der an kein individuelles Fortleben jenseits des Grabes
glaubt — wenigstens an keines, das mehr als ein Schatten wäre —
doch in seinem Gotte schon ein Leben hat, das seine Seele mit Jubel
erfüllt. Denn wenn wir Gott sagen, dann ist der Bann der
Endlichkeit durchbrochen und damit der Bann des Todes. Der Strom
ewigen Lebens rauscht auf. Das Leben bekommt Sinn. Ueber dem
Schicksal waltet ein heiliger, schaffender, führender, erlösender
Wille. Nicht mehr lauert das Nichts im Hintergrund der
Wirklichkeit, sondern es leuchtet dort das Alles auf. Nicht thront dort
das dunkle Unbekannte, sondern das helle Bekannte, das Du, an
dem unser Ich selbst erst hell wird. Nun ist das Gespenst des Todes
verschwunden. Der Tod wird zum Diener Gottes; „er hat Gewalt
vom höchsten Gott," grosse Gewalt, aber er hat sie von Gott und
ist ihm Untertan; das letzte Wort hat Gott und damit das Leben.
Nun weicht der furchtbare Bann von der Seele; die ehernen Fesseln
fallen klirrend zu Boden, die Kerkertür springt auf — es ist Ostern
Gott ist Ostern!

IV.
Dieser lebendige Gott ist in Christus offenbar.

Gewiss, er hat die Schöpfung ins Dasein gerufen; er waltet
über den Geschicken aller Völker; er lebt in den Ahnungen der
Religionen und Philosophen; er hat sich Moses und den Propheten
kund getan; aber er ist in Jesus Christus Fleisch geworden. Das

175



bedeutet, dass er uns hier als eine Wirklichkeit des menschlichen

und geschichtlichen Lebens entgegentritt, wie nirgends sonst,
das bedeutet, dass er hier gleichsam seinen Fuss auf die Erde setzt
und damit die Erde erschüttert, indem nämlich sein Leben den Tod
der Erde berührt, so dass der Stein von allen Gräbern rollt und eine
Auferstehung alles Lebens beginnt. Von diesem grossen, umfassenden

Ostern, das mit Christus beginnt, ist das, was in Jerusalem am
dritten Tag nach dem Karfreitag geschehen ist, sozusagen bloss ein
Symbol, ein Anfang, ein entscheidender Anstoss.

Der Gott, der uns in Jesus Christus entgegentritt, ist erst das
volle Leben. Denn er ist nicht nur der Lebendige und Heilige,
sondern er ist der Vater und du sein Kind. Damit leuchtet erst dei
volle Sinn des Lebens auf, verschwindet alles Unbekannte, versinkt
das Schicksal. Dieser Gott geht besonders durch das Leiden und
Sterben Jesu in alle irdische Finsternis ein und macht sie hell. Das
Kreuz ist schon der Sieg über die Welt und den Tod, insofern, als
sie beide Christus nicht besiegen können, sondern von ihm besiegt
werden, Ostern sozusagen bloss die Krönung dieses Sieges, sein
Offenbarwerden. Nun ist der letzte Rest des Dunkels der Vernichtung

aus allen Abgründen und Labyrinthen der Wirklichkeit vertrieben.

In Christus beginnt sozusagen das Ringen Gottes mit allem
Tod, indem er mitten in diesen hineingeht. Er ringt mit der Krankheit,

mit der Armut, mit der Schuld, mit der Religion, mit dem
Mammon, mit der Gewalt, mit dem Fatum — mit all den Mächten,
die die Welt im Bereiche des Todes festhalten wollen. Er giesst sein
Leben in sie hinein und nun beginnt die grosse Auferstehung und
Wiedergeburt der Welt. Nun wird die Verheissung des Reiches Gottes,

die vom lebendigen Gott ausgeht, zu der revolutionärsten aller
Mächte. Denn sie erhält durch ihn eben Fleisch und Blut, Kraft und
Vollmacht. Die Hoffnung auf den neuen Himmel und die neue Erde,
worinnen Gerechtigkeit wohnt, wird hier schon Erfüllung und
verbürgt alle weiteren Erfüllungen. Diese Ueberwindung des Todes
dringt in das sittliche Leben hinein. Nun kann uns das Gesetz nicht
mehr töten. Denn wir kennen nicht bloss den heiligen, sondern auch
den barmherzigen Gott und vor allem ihn. Wir leben aus ihm,
schöpfen aus seiner Fülle Gnade um Gnade. Wir klammern uns an
das Kreuz, das uns zwar richtet, aber auch das Gesetz richtet, das

alle Endlichkeit tötet und die Unendlichkeit der Liebe Gottes in das

Herz strömen lässt. Wir empfangen vom geöffneten Grabe her
wunderbare Kräfte neuen Lebens und von Pfingsten her Feuer des

Glaubens, der Liebe und der Hoffnung. Wir brauchen uns nicht
mehr aus der unbewussten Angst des Todes in Betäubung zu stürzen,

sondern schöpfen aus der Berührung mit dem Leben Gottes
hohe Lust, die das Unendliche nicht zum Schein, sondern in Wahrheit

in sich trägt. Wir brauchen nicht das Endliche zum Gott aufzu-

176



blasen, um dann Götzen zu bekommen, sondern werden vom Wahn
und Fieber des Götzendienstes geheilt. Wir atmen die Luft ewigen
Lebens. Wir sind nicht „durch die Furcht vor dem Tode all unser
Leben in Knechtschaft befangen," wie der Hebräerbrief sagt,1)
sondern sind endlich, endlich frei. Es kommt Auferstehungshauch auch
in all unser Tun. Wir wissen, dass es trotz all seiner endlichen
Beschränktheit nicht vergeblich ist. Denn wenn es den Keim der
Gotteswahrheit in sich trägt, wenn es „im Herrn getan", wenn es
durch das Kreuz gereinigt ist, dann trägt es auch eine wunderbare
Auferstehungskraft in sich. Wir weichen auch vor keiner Todesmacht

und Höllentiefe der Welt mehr zurück in der Meinung, dass
sie unaufhebbar, unbesiegbar seien. Sehen wir doch, wie die Kraft
der Auferstehung durch die Geschichte- geht, in Vernichtung
sinkende Kulturen neu belebt, ein China, ein Indien, ein Afrika aus
tiefem Todesschlafe zu einem neuen Tage weckt. Sehen wir doch,
wie solche, die daran geglaubt haben, die davon erfüllt waren, Männer

und Frauen, hinabgestiegen sind in die Hölle (wie Christus der
alten Vorstellung gemäss nach seiner Kreuzigung und vor seiner
Auferstehung in die FIölle hinabgestiegen ist, um auch ihr Erlösung
zu bringen), in die Hölle des Verbrechens, der Prostitution, des
Alkoholismus, der Seuche, des Krieges und wie auch von ihnen
höllensprengende Erdbeben ausgegangen sind. Wir anerkennen keinen, gar
keinen Tod mehr. Ueberall und ausnahmslos muss noch das Leben
das letzte Wort behalten. Wennwirnurdaranglauben —
darauf kommt alles an. Jeder Stein springt noch von seinem Grabe
— durch den Glauben.

In diesem grossen Zusammenhang einer Osterwelt, die aus dem
lebendigen Gott bricht, muss auch das gestellt werden, was uns von
jenem einmaligen Ostern berichtet wird. Es verliert dann völlig das,
was es vielen so unglaublich macht: das Mirakulöse, das bloss
Zufällige und wird zu dem grossen Durchbruch des Lebens im
Zentrum der Geschichte, auf den diese von überall her mit Wucht
hindrängt, wenn sie nicht sinnlos werden, dem Tode verfallen will.
Ein Wunder bleibt sie deswegen doch, auch wenn sie kein
Mirakel ist. Denn sie bleibt die Tat der schöpferischen Allmacht, des

lebendigen Gottes allein und bleibt dem blossen Verstand ein
Aergernis. Und dieses Wunder müsste geschehen. Der Tod durfte
Christus nicht behalten — auch nicht zum Schein, das Kreuz durfte
nicht das letzte Wort sein — auch nicht zum Scheine. Aber gerade
das Wunder gehört, im Gegensatz zum Mirakel, in einem grossen
Zusammenhang, den Zusammenhang des Reiches Gottes und der
gesamten Erscheinung Christi. Man darf diese Ostertatsache, wie
vom Kreuz so auch nicht vom ganzen Leben Christi trennen. Dieses

ganze Leben strahlt Sieg über den Tod aus; dieses ganze Leben

177



ist schon Auferstehung. Und das ist es darum, weil es mitten in der
Welt so ganz anders ist als die Welt. Es ist so unirdisch, so ganz
göttlich, so ganz aus einer andern Welt. Wäre es irdisch wie unser
Wesen, dann könnte es nicht von einer ändern Welt zeugen; wäre
es aber ausserhalb alles irdischen Wesens, dann wäre es keine
Wirklichkeit für uns. So aber, weil es unirdisch mitten im Irdischen,
göttlich mitten im Menschlichen steht, zeugt es von einer andern
Welt, atmet es ein Leben, das über allen Tod hinausliegt. Darum
verspricht Christus nicht bloss das ewige Leben, er i s t dieses
Leben; darum ist er nicht bloss auferstanden, sondern ist d i e
Auferstehung. „Ich bin die Auferstehung und das Leben; wer an
mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe."

V.
In dieser Kraft und Liebe des lebendigen Gottes, die uns in

Christus berühren, erfassen wir auch unser n Sieg, wie über a 1 -
1 e n Tod, so auch über das Grab des Leibes, unsern Sieg und den
aller Brüder über das Grab. Gewiss, es ist ein Wunder, aber ist
nicht der lebendige Gott überall und immer das Wunder? Hat er
nicht als Wunder in unserem Leben gewirkt? Haben wir das nicht
oft erfahren? Warum sollte ihm denn dieses Wunder zu gross
sein? Lasst uns herzhaft daran glauben, wir werden nicht
enttäuscht sein. Der Gott und Vater, der sich immer grösser erwies
als unser Herz, wird unserm Kleinglauben (denn das bleibt der
Glaube immer!) auch diese Ueberraschung schenken.

Liebe Brüder! Der Sieg über den Tod ist die Krone aller Siege.
Ohne ihn gibt es überhaupt keinen wahren Sieg. Diesen Sieg neu
zu erleben, neu zu ergreifen, ist wohl die zentrale Aufgabe dieses
neuen Aeon, wie die Sklaverei des Todes unsere zentrale Not ist.
Vielleicht haben gerade diejenigen, welchen über alles beseligend
die Hoffnung auf das Reich Gottes für die Erde aufgegangen
ist, diese Aufgabe manchmal ein wenig aus dem Auge verloren.
Der Blick müsste von einem falschen Jenseits auf die Erde
gelenkt und das müsste vielleicht wieder zu einer Einseitigkeit werden.

Es ist zwar nicht zu vergessen, dass das eben auch ein
Weg der Todesüberwindung war; handelte es sich doch um die
Auferstehung einer Welt, die eine falsche Jenseitshoffnung den
Todesmächten preisgegeben hatte, handelte es sich doch um den
lebendigen Gott und seine Herrschaft. Aber nun, nachdem diese
Auferstehung sichtbar geworden ist, wird wohl wieder die andere
Aufgabe dringlich, dass wir auch als Einzelne wieder mehr über
den Tod hinauskommen, dass wir wieder hinauskommen über die
schwülen Niederungen der Weltlichkeit, um die Jensèitsraft-der ewigen

Berge zu atmen. Gerade aus dem Glauben an das Kommen
Gottes und seines Reiches muss eine neue Gewissheit und Freudig-

178



keit der Todesüberwindung werden. Das ist nötig, wenn jene
Gewalten besiegt werden sollen, die, wie wir gesehen haben, ihre Kraft
aus der Angst vor dem Tode beziehen, das ist aber "auch nötig,
damit wir die Kraft bekommen, die w i r zu ihrer Ueberwindung
brauchen. Der Kampf um das Reich Gottes wird sich aller
Wahrscheinlichkeit nach so gestalten, dass er Menschen fordert, die ihr
Leben in der Hand tragen, wie es die Märtyrer der alten Zeit in der
Hand trugen. Es muss uns etwas wiederkehren von der Art jener
Menschen, die um ihre s Glaubens willen mit Jubel und Gesang
in grauenvollen Tod gingen und solches Sterben für höchste Ehre
und höchstes Glück hielten. Vorher ist etwas in uns nicht in
Ordnung. Denn wo der Tod mächtig ist, da ist Gott
nicht mächtig. Aber noch wichtiger ist, dass wir in unserem
ganzen Wesen und Tun wieder mehr im Jenseits leben, Ewigkeitsluft

atmen, die Dinge sub specie aeternitatis sehen, einen Fuss
jenseits der Erde haben. Das allein gibt den rechten Heldenmut, die
rechte Freiheit, die rechte Kraft der Entsagung, die tiefe Stille, den
langen Atem, die grosse Fülle, die das Endliche leicht verschenken
kann, auch das physische Leben.

So haben wir in Christus Ostern und warten doch auf ein Grösseres,

als, wir jetztlhaben. Sicher nicht umsonst. Denn das ist ja
eben Ostern, dass es uns sagt: Nichts ist umsonst. Habe doch den
Mut, von Gott — wohlverstanden von Gott, nicht von der Welt! —
das Allergrösste zu erwarten. Was kommt, wird immer noch grösser

sein. Denn Gott lebt L. R a g a z.

nil)llllllllllltlllllllinilllllltlllllllllllllllllllltlllll(IIIIIIHIIIlll1IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIHIIHIIIIIMIIMUIIIIIMMMMIIMIIIiriMiniH>tlllllMHIIIIUIIJ1lllllllllllllllllltMIM

| O j Zur Weltlage | 0 [
TiiiMtMMiiiNiriMniiriiiiiiiiiiiiiMtiiiMiiuHiiiiiiiiiiMniiiiitiiuiiiuniiiiiniiiiiuiiiiiiiiiniHiiMiiiiiiiuHiiiiiiiMiiiHiuiiiiiiiiiiiinniiiiiriuiNiHiiiiiuiiiiiHiM

Die Ueberwindung des Marxismus.
Als im August 1914 der grosse moralische Zusammenbruch nicht

zwar des Sozialismus, aber der Sozialdemokratie erfolgte, da durfte
man hoffen, dass damit auch die Religion der Sozialdemokratie,
welche daran eine besonders grosse Schuld hatte, der Marxismus,
zusammenbrechen werde, und zwar dieser dann für immer. Ist das
geschehen? Nein und Ja.,Auf der einen Seite ist sogar das Gegenteil

geschehen. Im Bolschewismus hat der Marxismus einen
Ausläufer gefunden, der an weltgeschichtlicher Bedeutung den Hauptstamm

der Bewegung beinahe noch zu übertreffen scheint. Es geht
durchaus nicht an, den Bolschewismus vom Marxismus zu trennen.
Nicht nur, dass seine Wortführer, Lenin selbst an der Spitze, sich
durchaus an Marx genährt haben und sich leidenschaftlich auf ihn
berufen, sondern es ist für jeden unbefangenen Beurteiler auch ohne-

179


	Der Sieg über den Tod

