
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 4

Artikel: Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes. 1., Die Aufgabe
und ein Bedenken ; 2., Was der religiös-sozialen Bewegung fehlte und
was sie weiter drängt ; 3., Das Reich und die Nachfolge

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IEr* fFsTjZT'.'¦¦ - pf - ""•--

den wird. Das Kreuz nicht mehr als Torheit, sondern als höchste
Weisheit erkennen, das heisst ja bei Gott stehen und die Erlösung
haben. Die Erlösung haben wir aber nie als sichern Besitz. Luther
sagt irgendwo : „Wir sehens nicht, wir habens nicht im Kasten und
in den Händen, sondern allein im blossen Wort." So ist auch dem
im Glauben Fortgeschrittensten unter uns die Weisheit des Kreuzes
und damit die Fülle der Wahrheit nur im Glauben und nicht im
Schauen gegeben. Der Glaube hat aber die Berufung zum Schauen
zu kommen und soll sich daher immer wieder erinnern an die grosse
Heilstat, die sich im Kreuz kundgibt.

Nun ich kann nicht viel geben
in diesem armen Leben,
eins aber will ich tun:
Es soll Dein Tod und Leiden
bis Leib und Seele scheiden
mir stets in meinem Herzen ruhn.

ErnstHubacher.

Unsere Lebensführung im Dienste des
Reiches Gottes.1)

1. Die Aufgabe und ein Bedenken.
Ich soll die Aussprache über die Frage einleiten, wie unsere

persönliche Lebensführung sich gestalten müsste, um dem Reiche Gottes
dienen zu können oder anders ausgedrückt, wie der Glaube an das
Reich Gottes, zu dem wir uns bekennen, unser persönliches Leben
bestimmen und gestalten müsste. Es ist mir nicht möglich, mit freiem
Gemute von dieser ernsten und gewaltigen Sache zu reden, ohne
Ihnen zuerst gesagt zu haben, in welchem Sinne ich das allein tun
kann und will. Denn es erscheint ja auf den ersten Blick wie eine
Anmassung, wenn einer sich anschickt, für sich und andere diese
Frage zu beantworten. Er erhebt damit gleichsam den Anspruch,
dass er sich dazu berufen fühle, weil er selbst den Weg gehe, den
er Andern empfehlen wolle, und den Weg auch ganz genau kenne.
Den Schein eines solchen Anspruchs, falls er irgendwie vorhanden
sein sollte, muss ich gleich am Anfang zerstören, wenn ich von die-

x) Diese Ausführungen wurden als Referat der religiös-sozialen Konferenz,
die in Romanshorn, vom 9.—11. Sept.1 1926, stattfand, vorgetragen, in stark
verkürzter Form, aber selbstverständlich genau im gleichen Sinne. Wenn sie
nun in den ,.,Neuen Wegen" erscheinen, so geschieht es auf Wunsch vieler
Zuhörer, die sie der ungünstigen akustischen Verhältnisse wegen nicht verstanden,
aber auch deswegen, weil ich glaube, dass darin Fragen und Aufgaben
verhandelt werden, die viel stärker als bisher in den Mittelpunkt unseres Denkens
und Tuns treten sollten. R.

161



ser Sache reden will. Es handelt sich nicht um etwas, was ich in
meinem persönlichen Leben verwirklichte oder wovon ich auch nur
mit irgend einem Anspruch, irgend einer Autorität reden könnte,
sondern es handelt sich um eine Aufigabe, und zwar eine, die
sich immer gewaltiger, immer gebieterischer vor uns erhebt.

2. Was der religiös-sozialen Bewegung fehlte und was sie
weiter drängt.

Aus dieser Tatsache ist auch der dringende Wunsch entstanden,
dass wir miteinander über die uns nun gestellte Frage verhandelten.
Diese Entstehungsgeschichte nimmt ihr vollends alles, was daran
als Anmassung betrachtet werden könnte. Sind es doch gerade
gewisse bedenkliche Erscheinungen in unserer Bewegung, die uns
teilweise zu solchen Fragen veranlassen, und dann freilich wieder
gewisse schwere Probleme des persönlichen" Lebens, in welche einzelne
unter uns, ja im Grunde wir alle, wenn auch nicht alle im
gleichen Masse, auf unserem Wege hinein geraten. Die mir gestellte
Aufgabe besteht also darin, dass ich zu zeigen versuche, auf welche
Weise unsere Bewegung als Ganzes ihr Glauben und Hoffen, das
den Gegenstand der ersten grossen Aussprache dieser
Zusammenkunft bildete, in ein Tun übersetzen könnte und sollte, und
sodann, welche Haltung sich daraus für jeden Einzelnen unter uns
ergäbe. Es sind zwei verschiedene Fragen, die aber eng zusammen
gehören und ein Ganzes bilden.

Was mir beim Nachdenken darüber neu aufgefallen ist, das ist
die Tatsache, dass in unserer Bewegung, die nun zwei Jahrzehnte
alt ist, diese Aufgabe und Frage durchaus nicht die Rolle gespielt
hat, die ihrer Wichtigkeit entsprochen hätte. Wir haben — in aller
Bescheidenheit, nicht meinend, wir hätten sie selber gefunden —
eine neue Auffassung der Sache Christi (die die Sache Gottes ist),
der Bibel, der Aufgabe einer Gemeinde Christi vertreten; wir
haben die Botschaft vom lebendigen Gott, von seinem gekommenen
und kommenden Reiche, von seiner Gerechtigkeit verkündigt, haben
das Harren auf den neuen Himmel und die neue Erde, worinnen
Gerechtigkeit wohnt, in den Mittelpunkt alles Glaubens und Hoffens
gerückt, aber wir haben als Bewegung nur ganz ausnahmsweise die
neuen Aufgaben und den neuen Weg ins Auge gefasst, die sich daraus

fürden Einzelnen ergeben.1) Seltsam Womit mag dies
wohl zusammenhängen? Nebenbei gesagt: schon diese eine
Tatsache müsste die widerlegen, die uns immer wieder Moralismus

*) Eine solche Ausnahme bilden die Erörterungen darüber in dem Vortrag

von Max Gerwig: „Unsere Stellung zum sozialen Bürgerkrieg", der
im Jahrgang 1918 der „Neuen Wege" abgedruckt ist. Auf diesen ausgezeichneten

Vortrag, der heute fast noch aktueller ist als 1918, möchte ich bei dieser
Gelegenheit hinweisen.

162



vorwerfen. Denn worin besteht denn das Wesen des Moralismus,
wenn nicht in einem ausschliesslichen oder doch einseitigen Gewichtlegen

auf das Tun, und zwar das des Einzelnen, einem System
moralischer Gesetzlichkeit, worin man das Leben des Einzelnen
zwängt? Dem gegenüber bestand die wirkliche Einseitigkeit
unserer Bewegung darin, dass wir dieses Moment ganz
vernachlässigten, wenn nicht praktisch, so doch theoretisch, dass wir fast
ausschliesslich unsern Glauben und unsere Hoffnung verkündigten

und daraus freilich ein Tun für das Ganze, für die Gemeinde
Christi und die weltlichen Gemeinschaften ableiteten, aber keine
Regel für das persönliche Tun und Lassen der Menschen überhaupt
oder der Teilnehmer an unserer Bewegung im Besonderen.

Wir teilten darin die Eigenart des Sozialismus, besonders
desjenigen, der sich im Marxismus ausgeprägt hat. Auch dieser
verkündigt zwar nicht einen neuen Himmel, aber doch eine neue
Erde, er weissagt und fordert eine völlige Umwälzung der politischen

und sozialen, ja auch der kulturellen Verhältnisse, aber stellt
beinahe grundsätzlich keine Forderungen an das persönliche Leben
der Einzelnen unter seinen Anhängern. Diese Einseitigkeit mag ihre
Grösse haben; auch die unserer bisherigen Haltung hatte vielleicht
eine solche Grösse. Sie war vielleicht notwendig, um zunächst ein
im falschen Sinne persönlich gewordenes, in einem religiösen
Subjektivismus und wirklichen Moralismus fast erstickendes
Christentum aus diesem Element herauszureissen und vor die Sache Gottes

und seine Gerechtigkeit zu stellen. Diese Wahrheit und
Notwendigkeit müssen wir gewiss auch künftig festhalten.

Aber wir können bei dieser einseitigen Haltung nicht stehen
bleiben. Ich gehe von unserer Stellung zum Sozialismus aus.
Es gehörte zur Eigenart unserer Sache, dass wir diesen bejahten,
zwar nicht etwa in all seinen Einzelformen oder Parteiprogrammen,
— sieh dazu je nach seiner Einsicht zu stellen, überliessen wir dem
Einzelnen — wohl aber als Gesamterscheinung, als Gärung und
Bewegung inmitten der heutigen Welt. Wir sahen darin, trotz all
seinen üblen Begleiterscheinungen, ja in gewissem Sinne gerade in
diesen, eine Unruhe von Gott her, eine Erinnerung an vergessene
Wahrheit des Reiches Gottes. Wir bejahten seine Forderung grosser,
auf den Grund gehender gesellschaftlicher Umgestaltungen und
traten dafür ein. Aber das kann nicht unser einziges und letztes
Wort sein. Aus zwei Gründen nicht. Einmal ist unsere Sache doch
nicht einfach nur Sozialismus, meinetwegen Sozialismus mit religiösem

Anstrich, das „Religiös" in dem „Religiös-Sozial" hat vielmehr
seine besondere und, recht verstanden, beherrschende Bedeutung.
Wenn wir den Kapitalismus bekämpfen, so bekämpfen wir darin den
Mammonismus, wenn wir den Sozialismus wollen, so wollen wir
damit dasGotteskind und denBruder.Mit andern Worten; was wir glau-

163



ben und hoffen, ist in letzter Linie nicht eine gesellschaftliche
Umgestaltung aus gesellschaftlichen Gründen, aus Gründen sozialer Wohlfahrt,

sozialer Nützlichkeit und Zweckmässigkeit, sondern wir glauben

und hoffen — und wollen daher — das Reich Gottes, von
dem der Sozialismus ein Vorbote, ein Abglanz, manchmal auch eine
Entartung ist; wir glauben und hoffen — und wollen darum —
hinter und über dem Sozialismus das, was für uns sein letzter
göttlicher Sinn ist. Hinter dem „Kapital" von Karl Marx, dem
kommunistischen Manifest, dem Erfurter Programm, auch hinter Landauer
und Krapotkin, erhebt sich für uns das Neue Testament; es
ist das, was wir in letzter Instanz meinen. Mit dem Worte eines
genialen Darstellers des Urchristentums und der christlichen
Geschichte zu reden;1) wir wollen den Sozialismus des Neuen
Testamentes.

Dadurch aber werden wir sofort auf den Weg einer
Lebensführung gedrängt, die solcher Verkündigung entspricht. Wir
bekämpfen den Mammonismus, der die Welt beherrscht — können
wir das tun, ohne ihm auch in unserem persönlichen Leben
abzusagen? Aber wohin werden wir dann geführt? Wie steht es dann
mit unserem persönlichen Besitz, mit unserer ganzen Stellung zu
Geld und Gut und der damit zusammenhängenden Lebensführung?
Wir kämpfen für die Bruderschaft der Menschen — wie steht es mit
unserer Betätigung einer brüderlichen Gesinnung? Wir wollen
eine Welt der Liebe — haben wir diese Liebe? Ueben wir sie?
Was fordert sie von uns? Wir wollen den Krieg überwinden —
das kann für uns wieder nicht bloss eine Sache bedeuten, deren
Sinn sich im Politischen und Sozialen erschöpfte. Gewiss ist es
verkehrt, zu meinen, nur Heilige dürften den Krieg bekriegen und den
Völkerfrieden fordern; man kann und darf das Menschenmorden
bekämpfen, ohne selber in sich allen Hass und allen Gewaltgeist
besiegt zu haben. Dennoch, wir Andern bekämpfen im Kriege eben
doch das Reich der Gewalt und setzen ihm das Reich der Güte
entgegen — aber wie stellen wir uns zur Absage an die Gewalt in
unserem persönlichen Leben? Wie weit gehen wir den Weg der Güte?
Was fordert er von uns? Wir bekämpfen den Krieg im Namen des

Friedens, nicht eines utilitarischen oder gar epikureischen Friedens,
eines Friedens der Bequemlichkeit, des trägen Behagens, des „letzten
Menschen", vor dessen Bild Nietzsche so tief erschrickt, sondern jenes
höheren Friedens, der etwas Heiliges ist, der Gottes Glanz
ist — wie sollen, können wir diesen Frieden vertreten Wie
können wir Friedebringer im hohen Sinne sein?

Nicht wahr, liebe Freunde, wir fühlen alle, mit welcher Wucht
diese Fragen an uns herandringen, mit welch innerer Notwendigkeit

x) Es ist Franz Over beck gemeint.

164



i' i r- ' :" ¦ .'/.¦¦''

wir durch unsere Gesamteinstellung auf den Weg der persönlichen
Verkörperung des von uns Vertretenen gewiesen werden, wie
unerbittlich unser Glauben und Hoffen zum Tun weiterdrängt.

Ein zweiter Hauptgrund weist nach der gleichen Richtung. Es
ist unsere Ueberzeugung und entspricht auch den Erfahrungen, die
unser Geschlecht macht, dass die Hoffnung und Forderung des
Sozialismus nicht zu verwirklichen ist, wenn nicht etwas dazu
kommt, was mehr ist als Sozialismus, wenn diesem nicht Kräfte
zu Hilfe kommen, die nicht aus dem Bereich des Politischen und
Sozialen stammen. Der Mammonismus ist nicht bloss eine
gesellschaftlich-wirtschaftliche Tatsache, er ist eine Gebundenheit, ja
Besessenheit der Seele; die Gewalt, der Hass, der Egoismus sind nicht
bloss eine Begleiterscheinung; und Frucht ökonomischer Entwicklungen,

sondern mindestens ebenso sehr ihre Ursache. Es sind
seelische Mächte und diese seelischen Mächte können in letzter
Instanz nur besiegt werden durch eine Macht, die ebenfalls die Seele
ergreift, die Seele in ihrem Innersten, nicht bloss an ihrer triebhaften
Oberfläche. Diese Siegesmacht ist für uns Gott, sind die Kräfte
seines Reiches, wie sie in, Christus verkörpert sind. Durch diese
Macht allein kann die Erlösung von jenen Götzenmächten geschehen.
Diese Macht aber muss sich im persönlichen Leben von Menschen
verkörpern, die ihre Träger werden, anders kann sie sich ja gar
nicht kund tun. Und erst wenn diese Macht aufbricht und in dem
Masse, als es geschieht, ist ein wirklicher Sozialismus möglich. Der
Mammonismus muss auch in den Herzen zerbrochen werden, wenn
er vom Thron dieser Welt gestürzt werden soll; Bruderschaft, Liebe,
Selbstverleugnung, Heilighaltung des Lebens müssen als neue
Lebensluft die Menschen umfHessen, wenn Friede werden soll auf
Erden. Um sie zu ringen, um sie zu flehen, ihnen das Herz zu öffnen,
ihnen das Leben zur Verfügung zu stellen, das ist jedenfalls eine
persönliche Aufgabe, eine Aufgabe, die mit ungeheurer Dringlichkeit

an jeden von uns tritt, an jeden von denen, die mit Gott den
Ringkampf mit der Not der Welt begonnen haben.

Auch in Bezug auf das Tun also, nicht nur in Bezug auf das
Glauben und Hoffen, drängt der Sozialismus über sich selbst hinaus.
Alle die Vorschläge und Bemühungen um eine soziale Umgestaltung,
Gewerkschaft, Genossenschaft, grosse Massregeln der ganzen
Volksgemeinschaft, die wirkliche Opfer fordern, Opfer an Besitz oder
egoistisch verstandener Freiheit, sie sind gleichsam ein Tiefland,
in das aber erlösende Luft und belebende Wasserströme von einer
Höhe her strömen müssen, die über ihnen aufragt. Es muss, damit
alle diese Dinge möglich werden, vor allem der Bann des Mammonismus

und Egoismus zerbrochen werden. Es muss mehr als
Sozialismus vorhanden sein, damit Sozialismus möglich werde. Dieses
Mehr muss sich in Menschen ausdrücken, in der ganzen persönlichen

165



Lebensführung von Menschen.1) Denn sonst ist es ja gar nicht
vorhanden. Zu diesem Mehr aber werden gerade die gerufen, die den
Sozialismus bejahen, weil sie an Gott und sein Reich glauben,
selbstverständlich — das liegt schon in dem soeben Gesagten — nicht
in dem Sinne, dass der Sozialismus das Reich Gottes darstelle,
sondern in dem Sinne, dass er darauf hinweise, darauf hindränge. Es
ist meine starke Empfindung, dass dieses Erwachen des Geistes
Christi in der Christenheit über alles rein Soziale hinaus immer
mehr auf diesen Punkt hindrängen wird, einigen Rückschlägen,
die bloss retardierende*) Momente sein werden, zum Trotz.

3. Das Reich und die Nachfolge.
In diesem Sinne — und dann freilich noch in einem andern, auf

den ich später kommen werde — drängt unsere Sache immer stärker
auf die Fragen und Aufgaben der persönlichen Lebensführung zu.
Ich wende mich nun aber für eine Weile von unserer Bewegung ab
und dem zu, was grösser ist als sie, und dem sie schliesslich dienen,
in dem sie aufgehen will. Die Frage ist ja nicht: „Wie soll sich
unsere Lebensführung im Dienste der religiös-sozialen Bewegung,"
sondern: „im Dienste des Reiches Gottes gestalten?" Nur insofern
unsere Bewegung ein, wenn auch natürlich sehr bescheidenes, Werkzeug

des Reiches Gottes sein kann und will, findet dann die Frage
auch auf sie Anwendung und wollen wir sie wirklich auch darauf
anwenden.

So erhebt sich denn vor uns das Problem : Wie verhalten
sich denn der Glaubeandasgekommeneundkom-

x) Dieser Meinnug ist auch Hendrik de Man: „Ich glaube, dass es
in der Tat auf etwas viel Tieferes und Wesentlicheres ankommt, als auf eine
Umwälzung der façon de gouverner: die façon de vivre ist das Entscheidende."

Auch ein Wort von Hilty sei hier angeführt:
„Wir sind völlig davon überzeugt, dass die soziale Revolution, in deren

Anfang wir stehen, wie jede grosse Bewegung der Menschheit, mit einer neuen
Apothese der individuellen Liebe schliessen wird."

Er fährt freilich fort — und das auch mit Recht: „Man darf aber deshalb
dennoch die Leidenden dieser Erde nicht zu sehr auf die Liebe allein verweisen.
Das Recht ist zwar nur ein trauriger Ersatz für die Liebe, aber dem, der sich
in seinem Rechte gekränkt und verkürzt fühlt, fehlt das Verständnis für jene,
und diejenigen, die allzuviel von ihr sprechen, haben auch oft keinen rechten
Begriff davon, was sie schuldig sind auch ohne Liebe.

Die Liebe ist nicht das letzte Wort in allen Dingen, die das gesellschaftliche
Leben betreffen, aber vorher muss noch etwas Anderes kommen, um ihr den
richtigen Boden in den heutigen Gemütern zu bereiten. Die letzten Worte
schaden oft, wenn sie gleich zuerst ausgesprochen werden."

(Namentlich die letzte Bemerkung ist von grosser Tragweite. Sie enthält
eine Wahrheit, deren Missachtung vielleicht der schwerste Schaden für die
„religiös-soziale" Sache geworden ist.)

2) D. h.: für einen Augenblick die Entwicklung zurückhaltende.

166



mende Reich Gottes und die persönliche Lebens-
führungzu e inander?

Zuerst ist die Frage zu beantworten, ob sie überhaupt
miteinander etwas zu tun haben. Es gibt ja heute
eine Stimmung und Denkweise, die eher geneigt ist, das zu leugnen.
Dass es die des Marxismus ist, habe ich schon angedeutet. Es gibt
aber auch eine Theologie, die, welche uns in diesen Tagen immer
wieder zu schaffen macht, in der die Neigung herrscht, Gott und
Welt so stark zu trennen und Gottes Reich so sehr von allem menschlichen

Tun unabhängig zu machen, so sehr auf Gottes Tun und
Gottes Gnade allein zu stellen, dass eine Beziehung unseres Tuns
auf das Kommen des Reiches kaum mehr in Betracht fällt. Was
sagen wir dazu?

Eine solche Trennung ist von vornherein unwahrscheinlich. Der
Glaube an das gekommene und die Erwartung des kommenden
Reiches sind eine so ungeheure Tatsache, dass sie bei einem
Menschen, in dem sie wirklich leben, all sein Tun völlig bestimmen und
gestalten müssen. Das Gleiche liegt aber schon im Begriff des
Reiches Gottes selbst. Denn was bedeutet dieses anders als
Herrschaft Gottes, Herrschaft über alle Dinge, so dass sein
heiliger und liebender Wille auf Erden geschehe wie im Himmel? Das
Unservater fasst ja eben dieses Tun, das aus dem Glauben an das
Reich fliesst, und die Ursache dieses Glaubens, in Worten die so
weit sind wie der Himmel und die Erde zusammen. Gottes
Herrschaft aber geht selbstverständlich nicht bloss aufs Allgemeine, auf
die gesellschaftlichen Mächte, sondern auch aufs Persönliche, auf
jeden Einzelnen, ja, weil Gott in der Bibel so unendlich persönlich
ist, so wird das Persönliche so recht die eigentliche Stätte seines
Wirkens, entscheidet sich das Kommen seiner Herrschaft gerade im
persönlichen Leben. Nicht dass dieses im Sinne des modernen
Subjektivismus und Persönlichkeitskultes wichtig wäre, aber es ist
unendlich wichtig von Gott aus, in und für G o t te s Sache. Das ist
gerade die Eigenart der Bibel, dass sie auf der einen Seite nur Gottes

Ehre, Gottes Recht und Gottes Sache kennt, also nur ein „Wir",
ein „Unser", und dass doch auf der andern Seite alles so ungeheuer
konkret, individuell, persönlich wird, dass wir immer mit „Du"
angeredet werden, dass es immer heisst: „Du bist der Mann," immer:
„Durch Dich", immer: „Für Dich". Das ist die wunderbare
Polarität, in der die Wahrheit besteht, die wir immer so gern durch
theologische Systeme auseinanderreissen.

Wir sind damit von selbst zur Bibel gekommen und wollen
nun noch genauer ihre Antwort hören. Sie kann gar nicht zweifelhaft

sein.
Das Wort, mit dem Johannes der Täufer und Jesus auftreten

167



:..V:-.«S^.ftVw^;'SS!-';ä't •• V^î-,;(f V" -¦!..'" ,ft* :^~ Ï'TSy"f' ¦'.f-''' »¦>*;,¦¦ >"'•

und das trotz allen alten und neuen Versuchen, es durch ein anderes
zu verdrängen, der Schlüssel zur Wahrheit Christi und der ganzen
Bibel bleibt, lautet :') „DasR e ichGottesistgenaht, kehret

um und glaubet der frohen Kunde." Wir sehen,
mit der Kunde vom Reiche Gottes wird die Forderung einer völligen
Umkehr sofort und aufs engste verbunden. Es erfolgt darum
auch stets auf die Verkündigung dieser Botschaft die Frage: „Was
sollen wir denn tun?" Das Reich Gottes bedeutet die völlige
Umkehrung der Masstäbe der Welt und das völlige Gegenteil des
natürlichen Wollens und Tuns des Menschen — womit ja nicht
ausgeschlossen, worin vielmehr eingeschlossen ist, dass es im Grunde
doch nur die Wiederherstellung dessen darstellt, was der ursprünglichen

Natur, wie sie aus Gottes Willen stammt, entspricht. Jedenfalls,

wer auf den alten Wegen geht, den Wegen Adams, hat mit
dem Reiche Gottes nichts zu tun. Die Seligpreisungen, womit die
Bergpredigt beginnt, stellen diese Umkehrung am paradoxesten
und schönsten dar. Es ist ebenso klar, dass diese Umkehr, diese
Verwandlung, nicht etwa nur auf die Welt im allgemeinen zielt,
sondern auf jedes einzelne Glied des Reiches. Was wir von der
Bibel im allgemeinen gesagt haben, das gilt ganz besonders vom
Neuen Testament. Es ist ungeheuer persönlich, ist dies so
sehr, dass jene Entartung ins f a 1 s c h Persönliche und Egoistische
hinein, von der wir geredet, einen Schein des Anhalts an ihm hat.
Alles geht auf das „Du", und auch das „Wir" des Unservaters ist
sehr persönlich. Freilich, diese persönliche Art steht auf dem
selbstverständlichen Hintergrund, dass das „Du" und das „Wir" im
Dienste Gottes stehen, dass das Trachten nach dem Reiche Gottes
das Erste (und das heisst: das Einzige) ist und dass nur der sein
Leben gewinnt, der es an Gottes Sache verliert; aber für Gottes
Sache hat das „Du" dann eine gewaltige, ja, in gewissem Sinne,
entscheidende Bedeutung. Das spüren wir, meine ich, wenn wir
unser Neues Testament lesen, deutlich genug. Darum dringt auch
von hier aus die Frage: „Was sollen wir denn tun?" mit solcher
Wucht an uns heran. .'•.',

In zwei Worten, möchte ich sagen, fasst .sich die ganze
Botschaft Christi und der Apostel zusammen :DasReichund die
Nachfolge. Beides gehört aufs engste zueinander : es gibt keine
Zugehörigkeit zum Reich ohne die Nachfolge und es gibt keine
Nachfolge ohne den Glauben an das Reich. In diesen zwei Worten
hängt die ganze Wahrheit des Alten und des Neuen Testamentes.

Die Nachfolge! Damit stossen wir sofort auf das grösste
aller Worte, die für uns in Betracht kommen, auf die grösste der
Forderungen, die Zusammenfassung aller Forderungen, die sich aus

*) Wörtlich übersetzt. Vgl. Matth. 4, 17 und Markus 1, 14—15.

168



s-ys

dem Glauben an das Reich ergeben; ich könnte auch sagen — es
wäre ja in der Sache das Gleiche — die sich aus dem Glauben an
Christus ergeben. Denn Er ist es ja, in dem das Reich uns verkörpert
entgegentritt; unser Glaube an das Reich Gottes ist, zum Unterschied
von Israel, der Glaube an das, was uns in Jesus Christus entgegentritt.

Er ist es, der uns froh macht, aber er ist es auch, der uns
beunruhigt. Die Freude, die er uns gibt, wird selbst zur Unruhe
und diese Unruhe wird zur Frage: „Willst du nicht sein wie ich?
Kannst du anders sein als ich? Willst du nicht auch meinen Weg
gehen? Musst du ihn nicht gehen?" Es kann keiner sich mit
Jesus Christus einlassen, ohne dass irgendwie die Aufforderung zur
Nachfolge ihn berührt; sie gehört zum Reiche, sie gehört zu Christus.

Die Nachfolge! Ich bin genötigt, zu gestehen: wie ich an das
ganze Thema nur mit einem gewissen Widerstreben herangetreten
bin, weil ich mich dadurch allzusehr gerichtet fühle, so fällt es mir
doppelt und dreifach schwer, das Wort von der Nachfolge
auszusprechen. Denn es ist, vom menschlichen Tun aus gesehen, das
grösste aller Worte. Und doch meine ich, wenn man vom Reiche
rede, so sei es nicht zu umgehen. Wir müssen uns davor stellen,
müssen fragen : Was will es Was bedeutet es

Ich möchte vorschlagen, eine Nachfolge in einem weiteren und
in einem engeren Sinne zu unterscheiden. Im weiteren Sinne
bedeutet sie, dass wir die Sache, für die Christus in Leben, Sterben
und Auferstehen streitend und siegend vorangegangen ist,
aufnehmen in Glauben und Gehorsam, und dadurch in seine Fuss-
stapfen treten. Dieser Aufgabe kann sich keiner entziehen, der sich
mit dem Reich Gottes einlässt. Innerhalb dieses weiteren Kreises
aber gibt es einen engeren; es gibt einen Ruf, der sich bloss an
bestimmte Menschen wendet, es gibt einen Weg, den zu gehen nur
die Pflicht und zugleich der Vorzug Erwählter ist. Vielleicht finden
wir es richtiger, nur in diesem Falle von Nachfolge zu reden, um
dieses hohe Wort nicht zu entwerten. Darüber wollen wir jetzt
nicht weiter verhandeln. Wenn ich in diesem Zusammenhang das
Wort von der Nachfolge ausgesprochen, so habe ich es getan, um
es wieder an den Platz zu stellen, wohin es gehört und von dem es

lange verschwunden war und weil es. mir aufs kürzeste und
schlagendste, auch aufs ernsthafteste das Tim auszudrücken scheint, das
zum Glauben an das Reich gehört. •

Was schliesst die Nachfolge nach dem weiteren und dem engeren
Sinn in sich? L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

169



Die Religiös-Sozialen — Jünger der Stoa. In den Verhandlungen des
Basler grossen Rates über eine allfällige Einführung des politischen
Frauenstimmrechtes behauptete ein Vertreter der „Evangelischen Volkspartei", Dr.
Paul Roth, dass meine und meiner Gesinnungsgenossen Stellung zu
solchen Fragen auf dem Einfluss der Stoa beruhe. Er wiederholt diese Erklärung

in einem offenen Brief an Nationalrat Hoppeler, der seither in der
„Evangelischen Volkszeitung" (Nr. 16) erschienen ist.

Ei, der tausend; dachte ich, als ich das las, jetzt sind wir auf einmal Stoiker!

Was sind wir nicht schon alles gewesen! Bald rechnet man uns zu den
Wiedertäufern, bald zu den Jesuiten (wegen unserer Berufung auf Jesus!),
bald zu den Tolstoianern, und jetzt also sind wir Stoiker. Woher mag wohl
Dr. Roth dieses Fündlein haben? Wahrscheinlich aus dem grossen Werk von
Tröltsch: „Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen", dessen
Thesen gerade an diesem Punkte, in der Fassung des Verhältnisses von
Christentum und stoischem Naturrecht, besonders fraglich sind. Was sich die Theologen

und Halbtheologen nicht alles vormachen und vormachen lassen! Wir
sollen alles Mögliche sein, nur damit man nicht zugestehen müsse, dass wir uns
auf das Evangelium stützen und auf nichts anderes.

Nein, lieber Herr Doktor, da ist von Stoa keine Rede! Die Stoa hat bei mir
und sieher auch bei meinen Gesinnungsgenossen weder direkt noch indirekt
je eine Rolle gespielt. Was uns bewogen hat und bewegt, für die Anerkennung
des Arbeiters als Menschen und im gleichen Sinne für das Recht der Frau
einzutreten, das ist die Wahrheit von der Gotteskindschaft des Menschen,
von dem unendlichen Wert jeder Seele und von der Bruderschaft und Schwesterschaft

der Kinder Gottes — das und nichts anderes; dessen darf Herr Dr.
Roth ganz sicher sein. Hat er denn noch nie den Spruch des Paulus gelesen:
„Da ist nicht Jude noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch
Weib. Denn wir sind alle Eins in Christus Jesus"? (Gal. 3, 28.)

Uebrigens: wie begründet denn Herr Dr. Rotn selbst seine Stellung?
Doch wohl nicht auf die Stoa? Wir jedenfalls begründen die unsrige nicht auf
Zeno, sondern auf Christus; das sei ein für allemal und mit Nachdruck gesagt.

Bern. Die nächste Zusammenkunft der Freunde der „Neuen Wege" findet
statt Sonntag, den 29. Mai, im Gemeindehaus in Bümpliz.
Sie soll der vertraulichen Aussprache gewidmet sein, speziell über die
Arbeit des vergangenen Winters und das künftige
Arbeitsprogramm. Auch wird von den bernischen Teilnehmern an der Lo s torfer

Konferenz, wie Pfr. v. Greyerz und Frau, M. Lanz, A. Wirz und
andern Bericht erstattet über die dortigen Verhandlungen. Wir bitten alle
Leser der ,,Neuen Wege" an dieser Zusammenkunft teilzunehmen und sich
mit uns entweder abends um 5 Uhr bei der Tramhaltestelle Bremgartenfriedhof
zu treffen, um gemeinsam nach Bümpliz zu wandern, oder sich von 6 Uhr weg
daselbst im Gemeindehaus (altes Schloss) einzufinden. Der Ausschuss.

Redaktionelle Bemerkungen.
In dem Aufsatz von Dr. Hans Kohn stehen eine Reihe von jüdischen

Ausdrücken, die für Lesen, die sie nicht verstehen (und das wird die grosse
Mehrheit sein) hätten übersetzt werden sollen. Wir werden das, wenn möglich,

im nächsten Heft nachholen. Die meisten erklären sich übrigens aus dem
Zusammenhang selbst,

Druckfehler.
S. 166, Z. 8 v. unten (in dem Aufsatz: „Unsere Lebensführung etc.") muss

es heissen: „Die Liebe ist wohl (statt „nicht") das letzte Wort in allen Dingen."

256


	Unsere Lebensführung im Dienste des Reiches Gottes. 1., Die Aufgabe und ein Bedenken ; 2., Was der religiös-sozialen Bewegung fehlte und was sie weiter drängt ; 3., Das Reich und die Nachfolge
	Anhang

