
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 4

Artikel: Die Torheit des Kreuzes

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦

„ V" %>,-'*'¦ t*ä ìiP* a&aïï ""'' Uii ':':'"""'":'--A*¦¦-' :¦¦;> ,.¦ FgE^ $£¦

Die Torheit des Kreuzes.1)
Das Wort vom Kreuz ist eine Torheit denen, die

verloren werden; uns aber, die wir selig werden, ists eine
Gotteskraft. 1. Kor. 1, 18.

Liebe Zuhörer! Es gibt ein bekanntes Bild von dem jüngeren
Holbein zu der Passion. Das ist nicht, was man sonst ein schönes
Bild nennt. Es ist ein Holzschnitt mit groben Strichen ohne Lichter
und Schatten und wirkt daher auf den ersten Blick unruhig, herb.
Aber noch viel weniger anmutig ist die Darstellung auf dem Bilde.
Man sieht Christus, wie er von einem riesenhaften Kreuz, das auf
ihm liegt, zu Boden gedrückt wird. Er ist in die Knie gesunken,
hält noch mit einer Hand die drückende Last und stützt sich mit
der andern auf den Boden, während sich der nackte Fuss an der
Erde wundreibt. An seinen vornübergebeugten Leib ist das Kreuz
festgebunden, so dass er es nicht abwerfen kann, von dem
unbarmherzigen Holze wird die Dornenkrone noch tiefer in den Kopf ge-
presst, werden die Stacheln noch weiter in die Haut getrieben. Das
Gesicht ist schmerzdurchwühlt, der Mund zu einem Schrei der Angst
geöffnet. Der Weg ist steinig, ein seltsam verkrüppelter Baum reckt
seine kahlen Aeste in die Luft. Das Ganze ein ergreifendes Bild
menschlicher Ohnmacht und Hinfälligkeit. Wir empfinden das
gewöhnlich nicht mehr so stark, weil wir uns daran gewöhnt haben.
Das Kreuz, die Dornenkrone, das Leid gehört zum Heiland. Wenn
wir aber unserer ersten Empfindung folgen, dann wird uns ein
solches Bild beängstigen oder wenn man es einem kleineren Kinde zeigt,
wird es dir ergehen wie mir: Eine Flut von erschreckten Fragen wird
auf dich einstürmen und zuletzt wird es von deinen Antworten, wenn
du überhaupt solche zu geben hast, unbefriedigt und von der
Darstellung unangenehm berührt sich freundlicheren Anblicken zuwenden.

Dieser unbarmherzig wahre Holzschnitt von Holbein ist jetzt
auch als Konfirmandenschein herausgegeben worden, aber er findet
bei den Pfarrern keinen grossen Anklang und noch weniger Anklang
findet er beim Volk, so dass der Pfarrer es fast nicht wagen kann,
seinen jungen Leuten ein Konfirmationsandenken zu geben, von dem

er genau weiss, dass es niemanden freut. Mir hat einmal ein Vater
gesagt : „Es gibt so viel Düsteres und Trauriges in der Welt, mein
Kind soll nicht immer seine Augen darauf richten. Auch Jesus will
sicher die andere Seite am Leben betonen, das Helle, das Ideale, das
Ermutigende. Wir brauchen ein lebensbejahendes
Christentum, geben Sie meinem Sohn ein anderes Andenken!" — Ich
habe diese Bitte nicht erfüllt, denn ich glaube, dass wir Christus so

') Predigt, gehalten in der Friedenskirche zu Bern.

153



nehmen müssen, wie er ist, dass wir die Gedanken Gottes nicht nach
unseren Gedanken korrigieren, die Wahrheit nicht unsern Wünschen
anpassen dürfen.

Christus ist ein Schmerzensmann und das Wort vom Kreuz
gehört in die Mitte des Evangeliums. Wenn wir es nicht verstehen,
so ist das ganz in der Ordnung. Wir können es nicht verstehen und
sollen es nicht verstehen. Es heisst ja in der vorgelesenen Stelle des
ersten Korintherbriefes, das Wort vom Kreuz sei eine Torheit. Was
heisst das anders als eine UnVerständlichkeit, ein Unsinn und Widersinn?

Wir können nicht verstehen, dass das Göttliche dargestellt
sein soll in einem Menschen, der in jeder Beziehung ein Unterliegender

ist. Was wir verstehen, sind ganz andere Dinge. Uns ist
ohne weiteres verständlich, wenn ein Mensch auf irgend einem
Gebiete das Bestreben hat, der erste zu sein. Uns leuchtet ein die
Grösse dessen, der im Leben auf irgend eine Weise obenausschwingt.
Man braucht, um das zu sehen, nur einen Blick zu tun auf die
zahlreichen illustrierten Zeitungen, die seit einigen Jahren so massenhaft
gekauft werden und die schweizerische und ausländische öffentliche
Meinung völlig beherrschen. Es gibt eine neue Weltanschauung, die
sich allmählich gebildet hat und in alle hohen und niederen Schichten

des Volkes gedrungen ist, ihre Meinung über sämtliche
Lebensgebiete, die Religion eingeschlossen, äussert und auf der ganzen

Linie gesiegt hat; das ist die Weltanschauung der „Illustrierten".
Wer den Zeitgeist in seiner wahrsten Gestalt kennen lernen

will, muss sich dort orientieren, denn dort wird dem Leser das vor
Augen geführt, was wirklich jeder ohne weiteres versteht. Jeder
versteht, das es ein erstrebenswertes Ziel ist, es zu etwas zu bringen,
auf diese oder jene Weise seine Mitmenschen zu übertrumpfen. Ob
das dadurch geschieht, dass ein Bürger eine hohe Stellung erringt,
oder dadurch, dass er eine aussergewöhnliche Einzelleistung
vollbringt, verschlägt wenig. Das Ziel ist das Niedagewesene. Unsere
Zeit interessiert sich im Grunde ausschliesslich für Höchstleistungen.
Ihr Herz kommt in Bewegung, wenn sie ganz sie selbst sein und
dem zujubeln darf, der 60 Stunden hintereinander tanzt und dabei
zwei Paar Schuhe ruiniert, der den Kanal durchschwimmt oder den
Gipfel des Mount Everest erklettert. Wir sind nun einmal so, wir
haben einen Stich ins Grossartige und Gewalttätige. Das schnellste
Schiff der Welt, das höchste Haus der Welt, der reichste Mann der
Welt, die schönste Frau der Welt, das sind die zugkräftigsten und
immer wiederkehrenden Schlagworte. Die Wissenschaft ist
angesteckt von dieser Sucht nach dem Rekord und auch auf einem
Gebiete, wo sie am wenigsten hinpasst, auf dem religiösen, macht sie
sich bemerkbar. Bei gewissen Gemeinschaften sieht man das, wo
die Erlösung in grossem Format erwartet wird, glänzend, rekord-
mässig, alles in den Schatten stellend und man sieht es auch in der

154



Landeskirche, wo der Respekt vor dem Quantum so gross ist, dass
für viele Leute die Tatsache einer gefüllten Kirche, ganz abgesehen
von dem, was drin vorgeht, ein Grund zu religiöser Erbauung ist.
Wir verstehen das Grosse, das Quantum, und daher das Aufstrebende,

das Wachsende, mit Wohlgefallen und Verständnis ruht unser
Auge auf dem mutigen und siegreichen Lebenskämpfer ; darum muss
uns das Kreuz, das am andern Ende von dem allem liegt, eine Torheit

und der unterliegende Christus eine Unverständlichkeit sein.
Dass es bei Jesus bis zum Kreuze kommt, mutet uns auch

deshalb fremd an, weil es offenbar anders hätte gehen können, weil er
leidet, ohne dazu gezwungen zu sein. Er hat das einmal selber in
den Worten ausgesprochen: Niemand nimmt mir mein Leben, ich
gebe es. — Er hat das Kreuz freiwillig auf sich genommen; das
ist sehr merkwürdig und unsern Gepflogenheiten stracks entgegengesetzt.

Wir gehen dem Unangenehmen aus dem Weg. Schmerzen
und Tod rufen in uns keinen andern Wunsch wach als den, ihnen
auszuweichen. Jesus aber geht ihnen entgegen, nicht furchtlos, aber
entschlossen und geraden Blickes. Er hätte nicht nach Jerusalem zu
gehen und dort seinen mächtigen Feinden in die Hände zu laufen
brauchen. Freilich sind Opfer keine ganz seltene Sache. Leben gibt
es ja nicht, ohne dass Opfer gebracht werden. In der Schöpfung
müssen Pflanzen sterben, damit andere Pflanzen leben. Das Tier
muss arbeiten, leiden und sterben für den Menschen. Nur durch
die Schmerzen der Mutter wird das Kind geboren, nur durch die
Opfer des Vaters wird es ernährt und erzogen. Auf dem Opfer der
Besten erbaut sich das Glück der Zukunft. Es gilt durchgängig, dass
es kein Leben ohne Opfer gibt ; darum kommt es auch immer wieder
vor, dass tapfere Menschen sogar ihr Leben freiwillig opfern für das
Gedeihen einer guten Sache, eines grossen Menschheitszieles, wie
Winkelried für die gute Sache der Schweizer freiwillig in den Tod
gegangen ist. Aber Jesus hatte keine gute Sache, die ausser ihm
gewesen wäre und der er zum Sieg hätte verhelfen können, indem
er für sie starb. Seine gute Sache war er selber, an ihm hing alles,
an seiner Person und seinem Leben, denn er hatte ja nicht eine neue,
richtigere Lehre über Gott aufgebracht, sondern das Reich Gottes
mit seiner Herrlichkeit in die Sichtbarkeit getragen. Nun starb er
wie irgend einer. Man muss das alles nur recht nüchtern und
einfach anschauen, dann sieht man sofort, dass er nach allem
Vorhergegangenen nicht hätte sterben dürfen. Für den Christus ist es eine
nicht wieder gut zu machende Blamage, wenn er als ein Verbrecher
ans Kreuz kommt. Opfer sind notwendig, aber nach unseren
Begriffen muss dabei wenigstens ein idealer Gewinn herauskommen.
Jesus hat offenbar zuletzt selbst nicht mehr an einen solchen
geglaubt, sonst hätte er nicht am Kreuz die bittere Stunde seiner
Gottverlassenheit durchgemacht, sonst hätte er nicht wirklich gelitten.

155



Sein Opfer scheint zu weit zu gehen, sieht aus wie die nutzlose
Selbstquälerei eines hochgesinnten, aber im Grunde weltfremden
Mannes, als Torheit.

Damit kommen wir zu dem dritten Punkt, zu der Tatsache, bei
der die Torheit des Kreuzes am eklatantesten erscheint. Nicht wahr,
liebe Zuhörer, wir halten im guten Treuen dafür, dass wir alle
miteinander im Ganzen und Grossen harmlose Leute sind. Nicht dass
wir nicht auch unsere schwachen Seiten hätten. Natürlich haben
wir sie. Das ist unser Wesen und gehört zu unserem Menschsein,
dass wir mit allerhand Ungutem behaftet und keine vollkommenen
Engel sind. Man singt in der Passionszeit gern ein schönes altes
Kirchenlied, in dem es heisst :

„Ich, ich und meine Sünden,
Die sich wie Körnlein finden
Des Sandes an dem Meer,
Die haben dir erreget
Das Elend, das dich schlaget
Und deiner Martern ganzes Heer."

In der Kirche nimmt man die Dinge nicht allzugenau und singt
darum auch solche Worte im Chorus mit andern gern und gutmütig
mit, aber im Grunde denkt doch mancher im Stillen, es sei etwas
viel gesagt, dass unsere Sünden schuld sein sollen an dem ganzen
Heer von Martern, das über Jesus hereingebrochen ist. Und es ist
viel gesagt. Ich will jetzt nicht eure Sünden hervorzerren und
ausmalen, will sie nicht alle auf einen Haufen werfen und den Haufen so
gross auftürmen, bis es doch stimmt mit den Martern Jesu und
unserer Schuld und wir beschämt zugeben müssen, dass doch etwas
dran sei. Nein, wir sind ohne Zweifel harmlose Leute und haben
ein gewisses Recht, uns zu wehren, wenn man uns verklagen und
wegen unserer Schuld zu Peinigern und Mördern des Heilands
machen will. Wo wäre der Prediger, der das Recht hätte, seinen
Zuhörern diesen schauerlichen Vorwurf ins Gesicht zu schleudern
ohne selbst unter sein Gericht zu fallen, von seiner Last erdrückt
zu werden? Wenn uns kein anderer Mensch verklagen kann, so
wollen wir uns selbst auch nicht verklagen, denn niemand hat etwas
davon, dass er sich selbst unnötig schlecht macht. Mögen unsere
Sünden so zahlreich sich finden wie die Sandkörnlein am Meer, so
sind es doch eben Körnlein, d. h. Entgleisungen, deren Ausmass
jedenfalls nicht dem Masse der Marter Jesu entspricht. Werden die
Menschen nicht gleichsam zu wichtig genommen, wenn uns gesagt
wird, das Christus für sie hat sterben müssen? Ein grosser Denker
hat einmal geäussert, die meisten Menschen seien viel zu geistlos,
als dass ihr schuldhaftes Verhalten den Namen Sünde verdiente.
Christi Kreuz ist also von hier aus gesehen überflüssig, und daher

156



&<¦'?::[%"¦?¥,¦.•!Cïti VJ": ¦¦'¦¦.<:r :.¦ " ¦':. S .' '
¦ -' '¦ SS '".. r •xgf$s. ' -...¦ \ ¦ »*sj

zum dritten Mal eine Torheit. Calvin braucht noch stärkere Worte
und redet von der folie de la croix, also vom Wahnwitz des Kreuzes.

Liebe Zuhörer! Nun aber ertönt trotzdem aus der Bibel das
Wort vom Kreuz. Das Neue Testament weiss so gut wie wir, dass
es eine Torheit ist und verkündigt nun gerade dieses Wort als eine
Gotteskraft allen denen, die selig werden. Neben unserm Textwort
aus dem 1. Korintherbrief stehen in der heiligen Schrift noch alle
andern Worte, in denen das verschlossene Geheimnis des Kreuzes
wie ein Schrein geöffnet wird, alle Wunder und Seligkeiten des
Himmels und der Erde gezeigt und den Menschen angeboten werden.

Den römischen Christen wird geschrieben: „Gott hat seinen
eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns alle dahingegeben,

wie sollte er in ihm uns nicht alles schenken?" Johannes
schreibt: „Also hat Gott die Welt geliebet, dass er seinen einzigen
Sohn gab, auf dass alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden,
sondern das ewige Leben haben." Im Kolosserbrief heisst es,
Christus habe ausgetilgt die Anklageschrift, die gegen uns war,
sie aus dem Mittel getan und ans Kreuz geheftet und den
Korinthern schreibt Paulus an anderer Stelle: „Wir predigen
den gekreuzigten Christus, den Juden ein Aergernis, den Griechen

eine Torheit, denen aber, die berufen sind, göttliche Kraft
und göttliche Weisheit; denn die göttliche Torheit ist weiser
als die Menschen sind und die göttliche Kraft ist stärker als die
Menschen sind." — Also alles, was wir nötig haben und was unsere
tiefste Sehnsucht ist, Erlösung aus der Angst, Verstummen der
anklagenden und selbstquälerischen Summen, Liebe Gottes zu uns
und Versöhnung mit ihm, Frieden unseres Herzens, Leben in Kraft
statt Schwachheit, Fülle der Weisheit statt unseres menschlichen
Ungenügens und leuchtende Klarheit der Gedanken, das wird uns
im Kreuz angeboten, gegeben. Das Kreuz ist also in den Schwierigkeiten

und Wirrnissen der Menschenwelt nicht bloss ein Lösungsversuch,

sondern der Weg ins Freie, der Ausweg. Ich erinnere mich,
als Knabe auf einem Jahrmarkt in einem sogenannten Irrgarten
gewesen zu sein. Das war eine gewöhnliche mit einem Zeltdach
gedeckte Bude, die im Innern viele verzweigte Gänge hatte. Die
Seitenwände der Gänge wurden gebildet von lauter Spiegeln, die vom
Fuss bis zur Decke reichten. Die rahmenlosen Spiegelgläser waren
nun so berechnet und zueinander in Winkeln aufgestellt, dass dem
Beschauer der Durchgang immer auf einer Seite zu sein schien, wo
er in Wirklichkeit nicht war. Die Spiegelungen führten das Auge
irre. Wo man hinschritt, stiess man an und wo man hinblickte,
grüsste einem immer wieder das eigene wohlbekannte Gesicht. Man
verlor die Orientierung und gab es schliesslich auf, den Ausweg
aus diesem Wirrsal, diesem verzauberten Haus, zu finden, bis man
bei einem letzten Versuch plötzlich den richtigen Rank nahm und

157



ins Freie trat. Als ein solches Ins-Freie-treten aus einem ausweglosen

Irrgarten, als ein Erwachen nach wüsten Träumen hat es der
Apostel Paulus empfunden, als ihm der Sinn im Schmerzensweg
des Heilandes und im Tod des Christus aufging. Nun war er
befreit und konnte aus dem Freien zurückschauen in die Wirrnis und
sah erst jetzt, wie tief und hoffnungslos sie gewesen. Da war es,
als wollte ein Jubelruf, den er vielleicht selbst selbst zunächst noch
nicht ganz verstand, sich seiner Brust entringen: „Die göttliche
Torheit ist weiser als Menschen sind und die göttliche Kraft ist
stärker als Menschen sind." Nun war für ihn das Rad der Wahrheit
umi eine halbe Drehung weiter gerollt, so dass das Unterste zu
oberst gekehrt wurde und das Obere zu unterst zu liegen kam. Er
wusste nun klar, so klar wie wir es vielleicht nie verstehen und
glauben können, dass Gott die Welt liebt und die Menschen mit
sich versöhnt, dass Gott unser Vater ist, unser Heil bedenkt und
unsere Erlösung schafft, und nun wusste er auch, dass er die Torheit

nicht mehr bei Gott, sondern bei den Menschen zu suchen
hatte, dass sich im Kreuz wirklich eine alle Menschenkraft und
Menschenweisheit zunichte machende göttliche Kraft und Weisheit
offenbart.

Also wir suchen jetzt die Torheit nicht mehr bei Gott, sondern bei
den Menschen und was uns als die Unverständlichkeit des Kreuzes
erschien, ist in Wirklichkeit unsere eigene Unverständlichkeit und
Torheit. Wir wissen jetzt, dass nicht das Wort Gottes und die
Botschaft vom Kreuz ein Irrgarten ist, in dem man sich schwer zurecht
findet, sondern dass unser Dasein sich abspielt in Dingen, die verworren

und nichtig sind. Weil wir die Gegenwart Gottes nicht mit der
gleichen Kraft und Deutlichkeit wie der Apostel erfahren, werden
wir auch nie so klar wie er einsehen, wie verworren und lächerlich
unser Leben ist, aber ich will doch versuchen, euch das um 180 Grad
gedrehte Rad zu zeigen und einige Hinweise zu geben, wo die Torheit

im Einzelnen gefunden wird. Wir sprachen im Anfang von dem
Bestreben aller Menschen, in ihrem Kreis etwas zu sein und zu gelten,

von ihrem Wunsche vorwärts zu kommen und erste zu sein.
So begreiflich es ist, es ist Torheit. Die Welt ist erfüllt vom Lärm
des Wettlaufes nach menschlicher Grösse und Macht, man sieht es

an dem in uns allen schlummernden Drang nach dem Auffälligen,
in der Gier nach Namen und Ehre. Man kann es fast in jedem Verein

beobachten, wo eine leitende Stelle zu besetzen ist und man
regelmässig die gleiche Erfahrung macht, nämlich, dass die in Frage
Stehenden für das bewiesene Zutrauen danken und höflich aber
bestimmt wegen anderweitiger Inanspruchnahme bitten, von ihrer
Person Umgang zu nehmen, aber dann tödlich beleidigt sind, wenn
das wirklich geschieht. Wir sind doch alle geradezu pfauenhaft
eitel mit dem einzigen Unterschied, dass es Leute gibt, die dies gut

158



verstecken können, während andere unvorsichtig genug sind, es
alle Welt merken zu lassen. Aber ist das etwas anderes als Torheit?
Wir brauchen ja nur die einfache Ueberlegung zu machen, dass wir
sterben müssen: Alles vergeht, Glück, Ehre, Namen, Reichtum und
Grösse sinkt in den Staub und es erweist sich als ein lächerlicher
Irrtum, sein Herz daran gehängt zu haben.

Wir halten uns in guten Treuen für harmlose Leute und auch das
ist eine Torheit. Das ist diejenige Torheit, die uns noch radikaler als
die vorige/das Verständnis für das Kreuz verbaut. Ja, wir sind
harmlose Leute, aber gerade am Tode Christi kann es uns aufgehen,
wie gefährlich die harmlosen Menschen der Wahrheit werden können.

Wenn man sich die Vorgänge bei der Passion unmittelbar
vor und während der Kreuzigung in Erinnerung ruft, kann man
leicht in eine Stimmung kommen, wo man den Kopf schüttelt und
sagt: Wie ist es nur möglich, dass Menschen sich so erniedrigen
und solche Scheusslichkeiten begehen konnten — Aber solche
Entrüstung ist nicht angebracht. Die Kriegsknechte, welche den Herrn
geisselten und mit ihm ihren Kasernenwitz trieben, die Menge auf
der Strasse, die seine Kreuzigung verlangte, die Gaffer vor dem Tor,
die dem Zuge neugierig nachblickten, die Soldaten, welche unter den
Augen des sterbenden Jesus um seinen Rock würfelten, sie alle, die
dabei waren und hätten protestieren müssen und nicht protestiert,
sondern geholfen haben, waren durchaus harmlose Leute. Die
Soldaten z. B. waren so harmlos, dass wir sogar sehen, wie sie treu
ihre Pflicht erfüllen. Sie würden einen Vorwurf von unserer Seite
mit Entrüstung zurückgewiesen und gesprochen haben : „Wir haben
dem Kaiser Soldatentreue geschworen und kein rechter Militär bricht
den Eid, den er geschworen hat." Also Harmlosigkeit dort und hier,
bei ihnen wie bei uns. Wir haben einen Krieg erlebt. Er hat vier
Jahre gedauert und es ist dort Christus hundertmal gekreuzigt worden

in unschuldig sterbenden Männern und Frauen, und doch waren
es lauter harmlose Menschen, die den Krieg geführt haben. Es gab
wunderbare Menschen unter den Soldaten und auch die sogenannten
Schuldigen des Krieges waren bis zu einem gewissen Grade harmlos

und sind in ihrem Innersten zu Tode erschrocken, als sie die
Frucht ihrer Sünden vor Augen hatten. Und so ist es auch noch in
unseren Tagen, Christus wird gekreuzigt in jedem schuldlos leidenden

Kinde. Ich denke in diesem Augenblick an ein kleines Geschöpf
mit übergrossem Kopf und dünnen Beinchen, mit kränklicher,
blaugeäderter Haut und einem blöden Gesichtsausdruck, das ich kurz
vor seinem Sterben im Spital getauft habe. Der Vater, der wohl
weiss, dass er dieses Leiden mit seinen keineswegs regelmässigen,
aber starken Räuschen aller Wahrscheinlichkeit nach verursacht hat,
ist ein durch und durch netter und sympathischer Mensch und geht
jetzt seelisch fast zu Grunde. Und du, hast du noch nie erlebt, wie

159



ein kleiner Fehler, ein belangloser Missgriff von deiner Seite auf
einmal, ohne dass du etwas dazu tatest, grössere Bedeutung
annahm und zuletzt zu unerwarteter Grösse gelangt ist und du sähest
erst hinterher, aufmerksam geworden durch die verblüfften Gesichter

derer, die dir so etwas nie zugetraut hätten, dass du eine Gemeinheit

begangen hast. Wir sollten endlich weise werden und aufhören,
uns auf unsere Harmlosigkeit zu berufen, da wir doch sehen, dass
sich der Satan ihrer bedient, um seine Werke zu vollenden. Torheit
ist jeder Versuch, der darauf ausgeht zu behaupten, für unsereins
hätte Christus nicht zu sterben nötig gehabt, es seien da die
Menschen zu wichtig genommen und ihretwegen zu viel Umstände
gemacht worden, Torheit zu meinen, es gebe einen einfacheren und
direkteren Weg zur Erlösung der Menschen, zu wähnen, Gott hätte
nur die Welt und ihre Ordnungen durch ein paar geistesmächtige
Prediger und energische Neuerer zu verbessern brauchen, statt sie
durch das Kreuz Christi als einen Irrgarten hinzustellen und als
einziges grosses Reich der Torheit zu verurteilen. Aber er wusste
wohl, was er tat und hat nicht zu viele Umstände gemacht. Denn
er hat ja die Welt nicht an den Pranger geführt und die Menschen
nicht biossgestellt aus Hass, sondern aus Liebe, um die Welt zu
heilen und ganz zu heilen, um sie zu neuem Leben aus seiner Kraft
und Wahrheit zu berufen und durch die Erlösung neu zu begründen.

Und wir Menschen, die wir in dieser, von Gottes Heilsgedanken

getragenen Welt stehen, sind durch unsere Menschentorheit
verworfen, aber durch die in der Kreuzestorheit aufleuchtende
Gottesliebe angenommen und gerettet. „Denen aber, die selig werden,
ist das Wort vom Kreuz eine Gotteskraft." Nun ist es möglich,
sogar vom lieben heiligen Kreuz zu reden, weil wir wissen, dass in
diesem Zeichen alles Elend gewendet, alles Verderben geheilt, aller
Streit geschlichtet, alle finstere Zauberei verscheucht ist und die
Brunnen des wahrhaftigen Lebens zu fliessen beginnen. So will es
die Liebe des Vaters, der uns durch den Gekreuzigten alles schenkt.

Es bleibt noch übrig, ein Missverständnis zu verhüten. Paulus
schreibt, das Wort vom Kreuz sei eine Torheit denen, die verloren
werden, denen aber, die selig werden, sei es eine Gotteskraft. Mit
denen, die verloren gehen, und denen, die selig werden, sind jedoch
nicht zwei Sorten Menschen gemeint. Die heilige Schrift teilt nicht
die Leute so wie sie sind in zwei Teile, in tiefdenkende und
oberflächliche, in ernste und gleichgültige, in fromme und gottentfremdete.

Wir sind vor ihr beides und immer gleichzeitig beides. So
sollen auch unsere Zeitgenossen nicht eingeteilt werden in solche,
die das Kreuz missachten und darum verloren gehen und solche,
die es lieben und darum selig werden. Auch die, welche es verstehen
und eine Predigt über diesen Gegenstand mit Zustimmung anhören,
bleiben immer noch auf der Seite, wo das Kreuz als Torheit empfun-

160



IEr* fFsTjZT'.'¦¦ - pf - ""•--

den wird. Das Kreuz nicht mehr als Torheit, sondern als höchste
Weisheit erkennen, das heisst ja bei Gott stehen und die Erlösung
haben. Die Erlösung haben wir aber nie als sichern Besitz. Luther
sagt irgendwo : „Wir sehens nicht, wir habens nicht im Kasten und
in den Händen, sondern allein im blossen Wort." So ist auch dem
im Glauben Fortgeschrittensten unter uns die Weisheit des Kreuzes
und damit die Fülle der Wahrheit nur im Glauben und nicht im
Schauen gegeben. Der Glaube hat aber die Berufung zum Schauen
zu kommen und soll sich daher immer wieder erinnern an die grosse
Heilstat, die sich im Kreuz kundgibt.

Nun ich kann nicht viel geben
in diesem armen Leben,
eins aber will ich tun:
Es soll Dein Tod und Leiden
bis Leib und Seele scheiden
mir stets in meinem Herzen ruhn.

ErnstHubacher.

Unsere Lebensführung im Dienste des
Reiches Gottes.1)

1. Die Aufgabe und ein Bedenken.
Ich soll die Aussprache über die Frage einleiten, wie unsere

persönliche Lebensführung sich gestalten müsste, um dem Reiche Gottes
dienen zu können oder anders ausgedrückt, wie der Glaube an das
Reich Gottes, zu dem wir uns bekennen, unser persönliches Leben
bestimmen und gestalten müsste. Es ist mir nicht möglich, mit freiem
Gemute von dieser ernsten und gewaltigen Sache zu reden, ohne
Ihnen zuerst gesagt zu haben, in welchem Sinne ich das allein tun
kann und will. Denn es erscheint ja auf den ersten Blick wie eine
Anmassung, wenn einer sich anschickt, für sich und andere diese
Frage zu beantworten. Er erhebt damit gleichsam den Anspruch,
dass er sich dazu berufen fühle, weil er selbst den Weg gehe, den
er Andern empfehlen wolle, und den Weg auch ganz genau kenne.
Den Schein eines solchen Anspruchs, falls er irgendwie vorhanden
sein sollte, muss ich gleich am Anfang zerstören, wenn ich von die-

x) Diese Ausführungen wurden als Referat der religiös-sozialen Konferenz,
die in Romanshorn, vom 9.—11. Sept.1 1926, stattfand, vorgetragen, in stark
verkürzter Form, aber selbstverständlich genau im gleichen Sinne. Wenn sie
nun in den ,.,Neuen Wegen" erscheinen, so geschieht es auf Wunsch vieler
Zuhörer, die sie der ungünstigen akustischen Verhältnisse wegen nicht verstanden,
aber auch deswegen, weil ich glaube, dass darin Fragen und Aufgaben
verhandelt werden, die viel stärker als bisher in den Mittelpunkt unseres Denkens
und Tuns treten sollten. R.

161


	Die Torheit des Kreuzes

