
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 3

Artikel: Die Heilung des Blindgeborenen

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Heilung des Blindgeborenen.1)
Und Jesus ging vorüber und sah einen, der blind

geboren war. Und seine Jünger fragten ihn und
sprachen: „Meister, wer hat gesündigt, dieser oder seine
Eltern, dass er ist blind geboren?" Jesus antwortete:
„Es hat weder dieser gesündigt noch seine Eltern,
sondern dass die Werke Gottes offenbar würden an
ihm. Ich muss wirken die Werke des, der mich
gesandt hat, so lange es Tag ist; es kommt die Nacht,
da niemand wirken kann. Dieweil ich bin in der
Welt, bin ich das Licht der Welt." Da er solcnes
gesagt, spie er auf die Erde und machte einen Teig
aus dem Speichel und strich den Teig auf des Blinden

Augen und sprach zu ihm: „Gehe hin zu dem
Teich Siloah und wasche dich." Da ging er hin und
wusch sich und kam sehend. Joh. 9, 1—7.

Das Dasein dieses Blindgeborenen ist den Jüngern zum quälenden

Rätsel geworden. Sie können sich das Leiden dieses Menschen
nicht zurecht legen. Die Erklärung alles menschlichen Leidens aus
menschlicher Schuld, wie sie den Juden geläufig war, kann sie nicht
befriedigen, da ja dieser Mensch schon blind geboren wurde. Und
auch wenn sie in seinem Leiden die Strafe für die Sünde der Eltern
sehen wollten, hätte diese Erklärung etwas unbefriedigendes und
störendes an sich. So wenden sie sich denn fragend an ihren Meister.

Wir verstehen dieses Fragen der Jünger und begreifen, dass sie
für dieses Rätsel keine Lösung wussten. Wir selber sehen uns ja
auch immer wieder vor solche Rätsel gestellt und finden keine
befriedigende Antwort auf unser Fragen. Es gibt auch heutzutage unzählige

Menschen, die uns mit ihrem körperlichen oder geistigen Elend
an diesen Blindgeborenen erinnern, und wer könnte sich vermessen,
die Frage zu beantworten, die ausgesprochen oder unausgesprochen
aus all dem Elend emporsteigt Ja, wenn wir tiefer ins Menschenleben

hineinschauen, tritt uns so viel an Not und Elend, Angst und
Qual, Untergang und Verderben entgegen, dass diese ganze
Menschenwelt uns in Nacht und Finsternis gestellt zu sein scheint und
das Leben der Menschen uns wie ein Tappen im Dunkeln vorkommt.
Wahrhaftig, da möchten wir gleich jenen Jüngern fragen: warum
lasten diese dunkeln Mächte auf uns, warum werden wir gleich
jenem Blinden in solche Finsternis hineingeboren?

Viele machen sich freilich die Antwort auf diese Frage auch
wieder recht leicht und finden gar rasch bei irgend einer Erklärung
ihre Beruhigung. In frommen Kreisen z. B. glaubt man, mit dem
Hinweis auf Gottes unerforschlichen Ratschluss und seinen verbor-

x) Predigt, gehalten an der religiös-sozialen Konferenz in Romanshorn,
10. Oktober 1926.

105



genen Willen das Rätsel gelöst zu haben. Allein, bedeutet dieser
Hinweis nicht lediglich eine Konstatierung des Rätsels mit etwas anderen,

fromm klingenden Worten? Läuft diese Erklärung des Uebels
aus Gottes unerforschlichem Ratschluss nicht auf dasselbe hinaus,
wie wenn andere etwas weniger fromm vom Schicksal, vom Weltlauf
reden? Ist mit solcher Antwort nicht lediglich die Rätselhaftigkeit
an einen andern Ort verlegt, so dass das Fragen sich sofort von
neuem erhebt und an diesen Gott mit seinem Ratschluss oder an
dieses Schicksal mit seinen Fügungen sich richtet?

Andere wiederum machen sich die Antwort auf jene Frage leicht,
indem sie einfach auf die äusseren Ursachen mancher Uebel hinweisen

und bei solchem Nachweis stehen bleiben, als wäre damit eine
wirkliche Erklärung gegeben. So kann man ja angesichts der
erschreckenden Ausbreitung der Tuberkulose auf die Tatsache der
Ansteckung und Vererbung oder auch auf die verhängnisvolle Bedeutung

der Wohnungsnot und des Wohnungselendes, ungünstiger
Arbeitsbedingungen und ungenügender Ernährung hinweisen und
darum allerlei hygienische Anweisungen geben und Vorkehrungen
treffen — ist damit das Uebel aber wirklich erklärt? Oder man mag
das Rätsel der Armut inmitten einer an allen Gütern reichen
Schöpfung oder jenes andere Rätsel der Arbeitslosigkeit unzähliger
Arbeitswilliger inmitten einer auf die Arbeit aller angewiesenen
Gesellschaft aus gewissen wirtschaftlichen Entwicklungen und Gegebenheiten

herleiten und aus den Schwankungen der Marktlage erklären
— ist damit aber eine wirkliche Lösung des Rätsels gegeben? Und
wenn so viele Menschen angesichts des bisherigen Weltgeschehens
und angesichts gewisser Erscheinungen in unserem wirtschaftlichen
und politischen Leben den Krieg für eine Notwendigkeit halten —
dürfen wir uns wirklich mit der Tatsache des Krieges abfinden, in
realpolitischer Nüchternheit ruhig mit der Wahrscheinlichkeit neuer
Kriege rechnen und in der Vorbereitung für den Kriegsfall die höchste
Aulgabe unseres Volkes sehen? Bäumt sich nicht vielmehr etwas
in uns dagegen auf, wenn uns immer wieder jene Auffassung
entgegentritt: „Ach, es ist nun einmal so in unserer Welt, daran lässt
sich nichts ändern, mag auch immerhin allerlei noch verbessert
werden durch Medizin und Hygiene, durch Nationalökonomie und
Wohlfahrtsb strebungen, durch Diplomatie und Politik!"

Angesichts dieser Art, sich die Tatsache des Uebels in der Welt
zurecht zu legen und sich bei irgend einer frommen Deutung oder
scheinbaren Erklärung desselben zu beruhigen, kommt uns die
Auffassung der Jünger Jesu ungleich tiefer und wahrer vor. So wenig
sie eine befriedigende Antwort auf die Frage, die angesichts des
Blindgeborenen in ihnen aufsteigt, bereit haben — das scheint
ihnen doch festzustehen, dass dieses Uebel in direktem Zusammenhang

mit einer Schuld stehe. Wie schon die Geschichte vom Sün-

106



denfall in tiefsinniger Weise der Uebertretung des göttlichen Gebotes
die Vertreibung aus dem Paradiese folgen lässt; wie die biblischen
Geschichtsschreiber immer wieder zeigen, wie aus dem Abfall des
Volkes von Gott stets Unglück und Gericht hervorging; wie die
Freunde Hiobs sich dessen Leiden nur als die Strafe für irgendwelche
Sünde denken können, so stehen auch die Jünger auf dem Boden
dieser alttestamentlichen Deutung des Uebels, wenn sie angesichts
des Blindgeborenen fragen : wer hat g e s ü n d i g t?

Die grosse Wahrheit dieser Deutung darf uns nicht verborgen

bleiben Es ist doch einfach wahr, dass gar viel körperliches
und geistiges Elend aus menschlicher Sünde hervorwächst. Wenn
alle Irrenärzte unser Volk so eindringlich vor der stets wachsenden
Schnapsgefahr warnen, so geschieht es doch eben auf Grund ihrer
reichen und furchtbaren Erfahrungen über die verheerenden
Wirkungen des Alkoholismus; und wir alle ahnen wohl auch einen
Zusammenhang zwischen der erschreckenden Zunahme von
Geisteskrankheiten und jener Tatsache, dass unser Volk für alkoholische
Getränke bereits ebensoviel ausgibt, wie für Milch und Brot zusammen
Und wenn hinter unserem hemmungslosen Genussleben sich wie ein
dunkler Schatten die noch furchtbarere Gefahr der Geschlechtskrankheiten

erhebt, so kann es uns wiederum nicht verborgen bleiben, dass
es eben dieses Genussleben ist, das jenen Schatten wirft. An wie
manchem traurigen Menschenleben tritt uns so jener Zusammenhang
von Schuld und Uebel entgegen i Es ist aber auch einfach wahr —
wir mögen darüber denken, wie wir wollen — dass vielfach um
der Sünde der Eltern willen auch die Kinder leiden müssen.
Wir brauchen gar nicht nochmals auf die schlimmen Folgen
hinzuweisen, die Trunksucht und Laster auch für die Kinder nach sich
ziehen, um diese Tatsache zu beleuchten — wir können ganz allgemein

an die verderblichen Einflüsse denken, die von uns, unserem
Leben und unserer Welt, auf unsere Kinder ausgehen, so dass diese
geradezu in einem tieferen Sinne blind geboren werden, d. h. unfähig
werden, Gottes Schöpfung zu erkennen und zu Menschen nach Gottes

Willen heranzuwachsen. Und wenn man mit Recht unsere Woh-
nungs- und Arbeitsverhältnisse mit der Ausbreitung der Tuberkulose
in Verbindung bringt — sind denn das nur wirtschaftliche
Dinge, die notwendig aus der Eigengesetzlichkeit des wirtschaftlichen

Lebens sich ergeben? Sind es nicht vielmehr Erscheinungen,
die eine Schuld unseres Geschlechtes darstellen und anklagend
vom Mammonsgeist unserer Zeit zeugen Oder können wir bei einer
rein wirtschaftlichen Erklärung der sozialen Not stehen bleiben?
Bleibt nicht vielmehr die soziale Frage als brennende Frage an unser
Geschlecht bestehen, weil hinter ihr eine Schuld steht, die durch
keinerlei wirtschaftliche Erklärungen sich entschuldigen lässt? Und
haben denn nicht alle kriegführenden Völker leidenschaftlich die

107



Schuldfrage aufgeworfen und damit ihrer Ueberzeugung Ausdruck
gegeben, dass auch dieses Uebel des Krieges aus menschlicher
Schuld und nicht aus politischer und wirtschaftlicher Notwendigkeit
hervorwächst — eine Einsicht, die freilich noch wahrer ist, als
diejenigen ahnten, die mit ihrer Anklage vor gewissen Regierungen
und einzelnen Menschen stehen blieben. Ja, es g i b t jenen von den
Jüngern vorausgesetzten Zusammenhang zwischen menschlicher
Schuld und menschlicher Not — im Abfall von Gott wurzeln
tatsächlich unsere Nöte und sie müssten weichen, wenn unser Leben
mit Gott, mit seinem Willen und seiner Ordnung in Einklang stünde!

Und doch geht Jesus auf diese Wahrheit, die der Frage der Jünger

zugrunde liegt, gar nicht ein — ja er schiebt jene Erklärung des
Leidens des Blindgeborenen beiseite und betont im Gegensatz zu
dieser jüdischen Auffassung: „Es hat weder dieser gesündigt, noch
seine Eltern!" Jesus kennt die Zusammenhänge zwischen der Sünde
und dem Leiden — „sündige fortan nicht mehr, dass dir nicht Aer-
geres widerfahre!" mahnt er einen Geheilten — aber in diese Welt
der Sünde und des Leidens weiss er sich von Gott gesandt, nicht
damit er die Welt richte, sondern damit die Welt durch ihn selig
werde. Und denen, die im Unglück der vom Turm in Siloah erschlagenen

achtzehn Menschen eine besondere Strafe für ihre besondere
Sünde erblickten, sagt er: „Meinet ihr, diese seien schuldig gewesen
vor allen Menschen, die zu Jerusalem wohnen? Ich sage: nein, aber
so ihr euch nicht bessert, werdet ihr alle auch also umkommen." Auf
jene Zusammenhänge zwischen Schuld und Leiden sollen wir nicht
hinweisen als die Richtenden — dieser Richtgeist stösst ja auch die
Menschen nur tiefer in ihre Not hinein und verleitet die vom Uebel
verschonten, sich selbstgerecht in der eigenen, scheinbar von Gott
belohnten Tugend zu sonnen — sondern als die Mitschuldigen.

Ist es doch auch nicht bloss diese oder jene Sünde eines
Einzelnen, die unsere Welt des Uebels geschaffen hat, sondern vielmehr
die Gesamt schuld eines sündigen Geschlechtes, dem wir
alle ja auch angehören. Am Leiden des Einzelnen kommt die Schuld
aller zum Ausdruck, ein von besonderem Leiden Betroffener, wie
dieser Blindgeborene, büsst darum für unser aller Schuld, und unser
Verschontbleiben vom Uebel ist lauter unverdiente Gnade. Darum
dürfen wir uns auch nicht mit dem Uebel in der Welt einfach abfinden,

dürfen uns mit keiner scheinbaren Erklärung und keiner frommen

Deutung des Uebels beruhigen, vielmehr soll uns dieses furchtbare

Rätsel des Uebels immer wieder beunruhigen als das grosse
Rätsel unserer eigenen Schuld und Sünde.

Wo es wirklich zu solcher Beunruhigung kommt, da verstehen
wir auch, warum Jesus die Frage der Jünger, wer gesündigt habe,
abweist: jede solche Deutung und Erklärung des Uebels — mag
sie nun richtig oder falsch, tiefsinnig oder oberflächlich, fromm oder

108



unfromm sein — bedeutet noch keine wirkliche Lösung des
Rätsels. Haben wir uns erst einmal als Mitschuldige und Mitbetroffene
erkannt, dann fragen wir nicht mehr nach irgend einer Deutung und
Erklärung des Uebels, dann sehnen wir uns vielmehr nach Hilfe,
nach Befreiung, nach Erlösung vom Uebel. So wie dem
Blindgeborenen mit keiner Erklärung seines Leidens geholfen ist,
sondern einzig und allein mit dessen Heilung, so brauchen auch wir
den, der nicht nur richtet, sondern rettet. Das Rätsel des Uebels
fordert nicht bloss eine theoretische Antwort, sondern eine praktische
Lösung — mit allen, vielleicht noch so richtigen Antworten, bleiben
wir ja in der Nacht, die uns bedrückt, während uns doch einzig
mit dem Lichte eines neuen Tages geholfen ist.

Und das ist nun eben die Antwort, die J e s u s gibt auf die Frage
der Jünger, dass er den Blinden sehend macht. In unseren Uebeln
und Nöten werden unsere eigenen Werke offenbar — Christus bleibt
aber nicht stehen bei der Biosstellung dieser unserer Menschenwerke :

aller Fluch der Menschenwerke wird ihm vielmehr zum Anlass, die
Werke Gottes in ihrer erlösenden Kraft zu offenbaren. Dass die
Werke G ottes offenbar würden an ihm, dazu ist für
ihn dieser Mensch blind geboren. Mag es mit den Ursachen seiner
Blindheit stehen, wie es will: er macht ihn sehend und an diesem
Sehendwerden wird Gottes Werk offenbar. Nicht in unserer Blindheit

Hegt der Sinn, mögen wir für dieselbe noch so viele Erklärungen
haben, nein im Sehendwerden, denn nicht zu Kindern der Finsternis
sind wir berufen, sondern zu Kindern des Lichtes. Ja, darin wird
überhaupt das Reich Gottes, die gottgewollte Menschenwelt offenbar,

dass die Blinden sehen, die Lahmen gehen, die Aussätzigen rein
werden, die Tauben hören, die Toten auferstehen und all den armen,
gebundenen Menschen das Evangelium, die frohe Botschaft von
diesem neuen Reich verkündigt wird. Darin erweist sich Jesus als der
Christus, dass er helfend und heilend in all den Jammer eingreift,
der notwendig mit unserer gefallenen Menschenwelt gegeben ist,
dass er diese Welt mit all dem Fluch, der auf ihr liegt, überwindet,
und die Welt Gottes in ihrer Kraft und Herrlichkeit hervortreten
lässt. „Wir sahen seineHerrlichkei t," bezeugen jubelnd die
Jünger, nämlich „die Herrlichkeit des eingeborenen Sohnes vom
Vater, voller Gnade und Wahrheit." Und wie der durch Jesus sehend
Gewordene nicht nur das Sonnenlicht erblickte, sondern zugleich
mit diesem auch das Licht des neuen Gottestages schaute, der mit
Jesus angebrochen war, so sehen wir dort, wo Jesus ist, nicht nur
unsere Welt des Uebels, sondern auch Gottes Welt der Herrlichkeit,
nicht nur unsere Nacht, sondern einen neuen Tag und ein machtvolles

Wirken in diesem Tag.
Im Lichte dieses neuen Tages lernen wir unser Elend, das wir so

gerne aus dem verborgenen Ratschluss Gottes deuten, als unser

109



eigenes Menschenwerk erkennen, als Kundgebungen der verdorbenen

Schöpfung, als Auswirkungen unseres Abfalls von Gott.
Unsere ganze bestehende „Ordnung", die unter uns immer wieder
als ein für allemal gegebene, unantastbare Ordnung, ja gar als

„göttliche Weltordnung" gilt, diese Ordnung des Geldes mit
ihrem Reichtum und ihrer Armut, mit ihrem Ueberfluss und ihrer
Not, diese Ordnung der Gewalt mit ihrer Herrschaft und
Unterdrückung, mit ihren Kriegen und Kriegsvorbereitungen, mit ihrer
Unmenschlichkeit und Zerstörung, diese Ordnung der Uebel mit all
ihren Leiden und allem Siechtum: sie erscheint vor Jesus als
eine grosse, furchtbare Unordnung. Aber in diese Unordnung
greift Jesus weltüberwindend und welterneuernd ein, damit an ihr
die Werke Gottes offenbar werden. Darum erregt auch die Heilung
des Blindgeborenen einen solchen Aufruhr, wie uns im weiteren
Verlauf unserer Erzählung berichtet wird. Diese Heilung bedeutet
eine Antastung und Durchbrechung der bestehenden Ordnung. Der
Geheilte, der die an ihm geschehene Gottestat verstand und sich
durch Jesus äusserlich und innerlich der Welt des Uebels entreissen
Hess, wurde verfolgt und aus der Gemeinde, also aus dem religiösen
Bezirk der bestehenden Weltordnung, ausgestossen. So wenden sich
die Menschen gegen den, der den Kampf gegen den Abfall und seine
Folgen aufnimmt und die wahre, gottgewollte Ordnung auf Erden
herstellen will : „Das Licht scheint in der Finsternis, und die Finsternis

hats nicht begriffen. Das aber ist das Gericht, dass das Licht in
die Welt gekommen ist, und die Menschen liebten die Finsternis
mehr als das Licht." Wo die Menschen sich derart zu Jesus stellen,
da weicht der Tag, der mit ihm angebrochen ist — „es kommt die
Nacht, da niemand wirken kann."

In dieser Nacht stehen wir immer noch und spüren zumal, dass
da niemand wirken kann; unser Wirken bleibt immer wieder
wirkungslos und jede Anstrengung zu einer Ueberwindung dieser Welt
des Uebels endet mit der Offenbarung unserer Ohnmacht. Aus
solcher Nacht heraus schauen wir aber wieder auf Christus und
sehen in ihm den Anbruch eines neuen Tages. Mag die Welt noch
so sehr als die alte, unerlösta dastehen und uns ihre Uebel als
dunkle Rätsel vorlegen: durch Christus ist sie doch in das Licht
jenes neuen Tages gestellt. Wie die Juden nach der Heilung des
Blindgeborenen Jesus alles zugetraut hatten und am Grabe des
Lazarus sprachen : „Konnte, der dem Blinden die Augen aufgetan hat,
nicht verschaffen, dass auch dieser nicht stürbe?" — so dürfen auch
wir von Jesus alles erwarten. Die Uebel dieser Welt sind — wie
diese Welt selbst — in ihrer Endgültigkeit und Notwendigkeit durch
ihn erschüttert worden. Darum können wir uns mit der bestehenden
Welt nicht mehr abfinden und können uns bei keiner tiefsinnigen
Deutung und keiner oberflächlichen Erklärung des Uebels beruhigen

110



— wie die Blindheit des Blindgeborenen, so hat für uns durch Jesus
das Uebel überhaupt nur noch den Sinn, dass an ihm Gottes Werke
offenbar werden sollen. Ja, gerade an unseren Nöten und Uebeln
kann uns bei solchem Glauben klar werden, was durch Christus auf
Erden möglich geworden ist und durch ihn noch geschehen soll.
Mit dem Glauben an den, der den Blinden geheilt hat und die
Offenbarung der Werke Gottes uns als den einzigen Sinn seiner Blindheit
hinstellte, stehen wir dem Kriege, der sozialen Not und den andern
Uebeln unserer Welt gegenüber. Wir halten es glaubend fest, dass
auch an diesen furchtbaren Menschenwerken und ihrer Ueberwindung

noch die Werke Gottes offenbar werden sollen. Ja, gerade
darin muss der furchtbare Unsinn des Krieges noch seinen Sinn
finden, dass aus all dem wüsten Kriegsgeschrei der Ruf: „Nie wieder
Krieg !" sich erhebt und dass diese entsetzliche Verleugnung Christi
uns zu ihm zurückführt, damit er als der Friedensfürst mit uns den
Frieden auf Erden herstelle. Und darin muss auch die soziale Not
unserer Zeit, unter deren Sinnlosigkeit so viele Menschen seufzen,
ihren Sinn enthüllen, dass sie uns weckt und uns die Augen öffnet
für die neue Gemeinschaft, die Christus auf Erden begründet hat.

So ist uns allen, die wir etwas von dem Licht geschaut haben,
das mit Christus in die Welt, gekommen ist, ein Beruf und eine
Aufgabe gegeben : in unserer Welt drin sollen wir glauben an den, der
den Blinden sehend gemacht hat und der auch unter uns alles neu
machen kann; wir sollen unsere Welt mit all ihrer Dunkelheit doch
in dem neuen Lichte sehen, das in Christus über ihr aufleuchtete und
sollen daran festhalten, dass es der letzte Sinn dieser Welt und selbst
ihrer Uebel ist, dass Gottes Werke an ihr offenbar werden. Mit
solcher Glaubenshaltung schaffen wir Bahn für Christus, dass er aufs
neue in die Welt eindringen und sich als das Licht in der Welt
erweisen kann. Ja, da darf es wiederum Tag werden durch Christus,
und in solchem Tage dürfen auch wir Menschen etwas wirken,
dürfen mitwirken an dem Werke, das Gott noch auf Erden tun will.

R. Lejeune.
HiiiiiiiiiiiiiiiiiMiiiiMuiiiiiiHHiiiiiHiiiiiiiiiiiiMiMiiiiiiiMiiiiiMiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniiit iiiMMiMimiiimiMiiiiiiiiiiHiiiiiiiiiiiimiiiiiiiiM

| O Zur Aussprache I Ol
VltllfltlMIIIIIMItllllinilllllllltlllltllllllllllllllllitlltlltlllllltllllllllllllllltllllllllllllllllllMIIIIIIIllIlllllllllllltllllltllllllllllllttllllMIIIMlirilirilllltlltlllllUltllM

I. Zum Kampf gegen den Alkoholismus.
Leider konnte ich an den Monatsabenden des letzten Jahres an denen über

obiges Thema gesprochen wurde, wegen Inanspruchnahme durch alkoholgegnerische

Arbeit nicht teilnehmen und möchte darum hier auf die im Januarheft
abgedruckten Vorträge zurückkommen.

In Bezug auf die psychanalytische Begründung der Abstinenzgegner pflichte
ich Herrn Ragaz vollständig bei, wenn er fragt, ob der Alkoholismus nicht
eine Brutstätte von Hemmungen und Lastern sei. Man werfe nur einmal einen

111


	Die Heilung des Blindgeborenen

