
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 2

Nachruf: Alfred de Quervain

Autor: Ragaz, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hurendes Paar ersticht, nicht aus Hass, sondern aus Eifer für den Herrn (4.
Mose 25, 11), da wird er von Gott hoch gelobt und belohnt. An andern Stellen
gebietet Gott dem Mose als dem Leiter seines Volkes, dass Gotteslästerer von
der ganzen Gemeinde zu steinigen seien und, die Völker Kanaans, die das
Mass ihrer Sünden erfüllt hatten, ausgerottet werden sollten. Wir sehen aus
diesen wenigen Stellen, dass es schon im Alten Testament nicht auf den
Buchstaben, sondern auf den Geist des Gesetzes ankam. Deshalb schalt später
Jesus: „Wehe euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, die ihr ver-
zehntet die Minze, Till und Kümmel und lasset dahinten das Schwerste im
Gesetz, nämlich das Gericht, die Barmherzigkeit und den Glauben" (Matth. 23,
23). Als diesem Tadel zugrunde liegenden Tatbestand vermute ich, dass die
Pharisäer, diese „verblendeten Leiter" (Vers -24), bei ihren Urteilssprüchen
kalten Herzens, echt wissenschaftlich, nach dem Buchstaben des Gesetzes
verfuhren. Nach dem Buch s ta ben des Gesetzes sprachen sie über den einen
das Gericht aus, und Hessen einen andern — wegen eines Buchstabens
der Barmherzigkeit im Gesetze — frei ausgehen. Nach dem Gesetzesbuchstaben
zu urteilen, ist weder schwer noch verantwortungsvoll, aber in den Geist des
Gesetzes einzudringen, so dass man genau im Geiste des Gesetzgebers die
tausend- und abertausendfältig verschiedenen Fälle des praktischen Lebens zu
beurteilen, Gericht und Barmherzigkeit gerecht zu verteilen vermag, das ist
das Schwerste im Gesetz. Und gerade diese geistige Reife des Menschen ist
die erzieherische Absicht desselben. —Was ist nun aber der geistige Sinn des
Gesetzesbuchstabens: „Du sollst nicht töten?" Die Antwort geht schon ganz
deutlich aus der erst angeführten Bibelstelle 5. Mose 19, 4 und 6 hervor.
Sie lautet: „Wer seinen Bruder hasset, der ist ein Totschläger" (1. Joh. 3, 15).
Oder positiv gesagt: Die Liebe — einzig und allein die Liebe — ist des
Gesetzes Erfüllung (Rom. 13, 10). Pinehas tötete nicht aus Hass gegen die
Erstochenen, sondern aus Liebe zu Gott und seinem der Verführung ausgesetzten
Volk und darum wurde er nicht nur frei gesprochen, sondern sogar belobt und
mit einem ewigen Priestertum belohnt. Wir sehen daraus: Nicht die Werke an
sich, sondern der Geistes- und Herzenszustand, aus dem jene herausgeboren,
ist für Gott das Wesentliche und sollte es darum auch für unser Urteilen in
persönlichen, wie öffentlichen Angelegenheiten sein. F. C. B

(Fortsetzung folgt.)

Alfred de Quervain.1)
Verehrte Versammlung!

Ich bin gebeten worden, im Namen der Freunde und der
Freundschaft an dieser Feier ein Wort zu sagen, und wer
wollte sich einem solchen Auftrag entziehen? War doch der Verstorbene

in dem überquellenden Reichtum seines Wesens auch auf

*) Wenn ich diese Rede, die ich an der akademischen Trauerfeier für den
verstorbenen Freund, am 15. Januar dieses Jahres, in der Kirche von Fluntern
in Zürich gehalten, in den „Neuen Wegen" veröffentliche, so geschieht dies,
damit ich auch auf diese Weise ein wenig mithelfen könne, Gerechtigkeit für
einen Mann zu schaffen, an dem in der Schweiz, speziell in Zürich, auf eine
Weise, die ans Unbegreifliche grenzte, Unrecht getan worden ist. Wiederholt
hat man ihn bei der Besetzung von Lehrstellen übergangen, für die er einzigartig

berufen war. Er ist nach zwanzigjähriger Lehrtätigkeit an beiden
Hochschulen als Privatdozent gestorben; freilich mit dem Titel eines Professors, aber
nur dem Titel! Ueber die Gründe, die jeweilen die massgebenden Personen

70



seltene Weise ein Freund! Denn wenn man mit der Vorstellung
eines Gelehrten sonst gern etwa die der Abstraktheit verbindet, so
war er ein durch und durch persönlicher Mensch, 'ein
Mensch, der selbst das Leben in seiner Fülle und Mannigfaltigkeit
sehr persönlich und mit stärkster Kraft des Gefühls, ja mit Leidenschaft

erlebte und davon tief und heftig ergriffen wurde, aber
deswegen sich nicht in seiner Subjektivität vergrub und verzehrte,
sondern die gleiche Kraft, ja Leidenschaft des Gefühls dem Wesen
und Erleben Anderer als Anteilnahme, und zwar nicht nur des
Gefühls, sondern auch des Willens und der Tat, zuwendete. Dabei
lebte in der, wie wir wissen, für den oberflächlichen Blick manchmal

etwas rauh erscheinenden Schale seines Wesens der süsse Kern
einer sehr grossen, ja aussergewöhnlichen Zartheit des Herzens
und adeligen Feinheit des Empfindens. Trotzdem er selbst eine
so grosse Eigenart besass — eine Eigenart, knorrig wie eine Arve
der Hochalpen — mit dem Mut, ihr zu gehorchen, vielmehr wohl
gerade darum, wusste er auch die Eigenart Anderer zu verstehen
und gelten zu lassen, wie denn ein sehr seltenes Mass von G e-

rechtigkeit zu den Hauptzügen seines Wesens gehörte. Er
Hess sich durch allerlei Schwächen und Fehler seiner Freunde nicht
von ihnen abbringen, zum mindesten nicht, so lange er keinen
Grund hatte, an ihrer Ehrlichkeit zu zweifeln. Wo es galt,
für einen Freund mit Einsatz seiner selbst etwas zu tun, da Hess

er sich nicht erst bitten. Denn Ritterlichkeit, dieses in
der heutigen Welt fast mythisch gewordene Charakteristikum einer
adeligen Natur, war wieder ein Hauptzug seines Wesens. Und
da er selbst das Menschenlos so tief und reich und, was damit
fast gleichbedeutend ist, in vielen Schmerzen erlebte, konnte er
den Freunden diejenige Gabe geben, die fast das Kostbarste ist,
was der Mensch vom Menschen empfangen kann: tiefes und zartes,
gütiges und freies Verständnis. Darum ist das Leben für
seine näheren Freunde um vieles dunkler, kälter und ärmer
geworden dadurch, dass er nicht mehr unter uns ist. Es ist eine
Quelle der Wärme, des Lichtes und Lebens für sie irdisch
versiegt.

Aber all das, verehrte Versammlung, was der verstorbene Freund
uns, seinen Freunden, zugewendet hat, das hat er Allen ge-

und Kreise zu diesem Verhalten bewogen haben, wollen wir lieber schweigen;
sie sind ja nicht allzu schwer zu erraten. Wer mit akademischen Verhältnissen
vertraut ist, weiss, was eine solche Zurücksetzung zu bedeuten hat. Sie
bedeutet in jeder Beziehung eine Verstümmelung des Lebens. Dass dieses Schicksal

an der Zürcher Hochschule auch andere hatten und haben, ist ein geringer
Trost. Wir haben gegenüber diesem Manne eine schwere Schuld abzutragen
und müssen, als „Mitarbeiter Gottes", jeder das Seine tun, damit dieses Leben
über das Grab hinaus zu der Wirkung gelange, die es verdient.

71



schenkt, hat er der Welt geschenkt. Denn der Mann, dessen
gutes Auge nun geschlossen und dessen heisses Herz gebrochen
ist, war im tiefsten und umfassendsten Sinne des Wortes e i n
Freund der Menschen und ein Freund der Welt.
Auch ihnen hat er die ganze Gefühlskraft, ja Leidenschaft seines
reichen Herzens zugewendet. Es gab nichts Menschliches, das ihn
nicht im tiefsten bewegte, das er nicht als das Seinige empfunden
hätte. Auch darin war er so gar nicht das, was man sich mit Recht
oder Unrecht unter einem Gelehrten vorzustellen pflegt. Trotz
seinem grossen Verstand war doch keine Verstandeskälte in ihm,
um gar von der Ueberheblichkeit und skeptischen Haltung eines
gewissen Intellektualismus zu schweigen. Er war ein tief demütiger

Mensch, ein trotz schwersten Ringens mit den Rätseln der
Welt und des Lebens frommer Mensch. Aus dem heiligen Grund
in ihm stammte die Fähigkeit, immer wieder mit
Begeisterung zu erfassen, was recht, gut und schön war. Solche
Art ist ewige Jugend und jugendlich war das Feuer, mit dem er
immer wieder ergriff, was von Ansprüchen und Offenbarungen
des Wahren und Guten an ihn herankam. Er war ein Mense h,
vor allem ein Mensch. All seine grosse Gelehrsamkeit war gar
nichts anderes als ein bescheidenes Organ seiner menschlichen
Aufgabe. Nie fiel es ihm ein, dass er als ein Gelehrter von
Weltnamen eine Distanz zu wahren habe. Er war immer zuerst und
vor allem Mensch, Mitmensch, Bürger, Schweizer, Glied der ganzen

Menschenfamilie, und als solches fühlte er sich durch sein
starkes und feines Gewissen verpflichtet, persönlich einzugreifen,
wo es galt zu helfen, zur Wahrheit, zum Recht und zur Liebe zu
stehen. Auch in diesen Teil seines Wirkens, den wir doch ja
nicht als einen blossen Anhang, sondern als einen charakteristi-
schen Hauptbestandteil seines Lebens betrachten wollen, trug er,
verbunden mit der Menschen- und Weltfreundschaft seines grossen
Herzens, jene zwei edlen Eigenschaften hinein, von denen ich
geredet habe: Gerechtigkeit und Ritterlichkeit. Diese strenge und
gütige Gerechtigkeit war bei ihm umso höher zu schätzen, als
er eine leidenschaftliche Natur war. Sie war eben nicht
Naturgabe, sondern die Frucht tiefer Wahrhaftigkeit und
— darf ich das fast veraltete und doch so edle Wort brauchen? —
tiefer Gottesfurcht. Damit vereinigte sich die Ritterlichkeit
zu einem edlen Bunde. Aus dieser mit der Gerechtigkeit verbundenen

Ritterlichkeit heraus hat er im politischen, sozialen und allem
Leben die Sache der Leidenden, Kämpfenden, Untenstehenden zu
der seinigen gemacht. Das war auch wieder besonders ergreifend,
für die, welche wussten, wie konservativ im guten und
besten Sinne des Wortes er durch Natur, Erziehung und Herkunft war,
wie sehr er an dem Bestehenden hing, soweit darin Gutes, Echtes

72



und Heiliges enthalten ist. Wieder schlössen damit Elemente, die
sonst nur getrennt zu finden sind, in ihm einen seltenen Bund, dessen
häufigeres Vorkommen die Welt so viel schöner und erfreulicher
gestalten würde.

Einen Zug muss ich hier ganz besonders hervorheben, nicht
etwa bloss, weil er mir persönlich wichtig ist, sondern weil er
wirklich am Bilde des Verewigten so stark hervortrat, dass man
nicht davon schweigen darf: das ist die Kraft, Leidenschaft und
Treue, womit er die Sache des Friedens ergriffen hat.
Es gibt gewiss nicht allzuviele, denen diese Sache so wie ihm —
und seiner vielgetreuen Gattin, wie ich wohl hinzufügen darf —
ein heiliges persönliches Anliegen geworden ist. Das Schicksal

des Völkerbundes lag ihm als ein Stück dieser Sache innig am
Herzen. Noch seine letzten Leidensjahre, wo bei fast allen andern
Menschen der Egoismus des schweren persönlichen Geschickes
allen Sinn für die allgemeinen menschlichen Angelegenheiten
verschlungen hätte, erfüllte die heisse Herzensleidenschaft dieses
Interesses für diese Sache des Friedens. Es war eine der letzten
grösseren Freuden seines Lebens, als er mit Erlaubnis des
Unternehmens, das ein von ihm selbst, in Gemeinschaft mit zwei Freunden,

erfundenes, besonders feines Instrument zur Registrierung
von Erdbeben herstellte, darauf in lateinischer Uebertragung die
biblische Verheissung setzen durfte: „Et conflabunt gladios suos
in vomeres et lanceas suas in falces." (Und sie werden ihre Schwerter

zu Pflugscharen machen und ihre Spiesse zu Winzermessern.)
Wahrlich, sein eigen Herz war auch ein solches Instrument, das
mit wunderbarer Feinheit die Bewegungen empfand, die fern und
nah durch die Seele der Menschenwelt zittern. Wie dankbar sind
wir, dass dieses Herz wenigstens noch einige erste Verwirklichungen

jener Verheissung als Bürgschaft für die ganze erleben
durfte. In dieser zentralen Teilnahme an der Friedenssache, die
jetzt ja der Brennpunkt des Ringens um Gott und den Menschen
geworden ist, leuchtete das innerste Wesen dieses Freundes der
Menschen und der Welt herrlich auf.

Aber es kam darin eben nur jenes Element zum Ausdruck,
das die Seele seines ganzen Wirkens war. Er war nicht nur als
Gelehrter nebenbei auch Mensch, sondern es gehörte zum
Eigenartigen, Vorbildlichen und Seltenen seines Wesens, dass er gerade
als Gelehrter Mensch war. Was ihn als Forscher im Tiefsten

trieb, möchte ich wieder sagen, war seine Freundschaft
zur Welt. Er erforschte die Welt mit Leidenschaft, weil er sie
liebte. Die Liebe zu ihr trieb ihn auf unsere Berggipfel, die
Liebe zu ihr in das Reich der Luft, der Wolken und Winde, die
Liebe zu ihr in Grönlands ewiges Eis. Diese Liebe zur Welt floss
aus der Liebe zu Gott, zu dem Gott, dessen Schöpfung ja für ihn

73



die Welt war. Die Spuren seiner Hand, die Linien seines
Weges suchte seine Seele, bewusst und unbewusst, auf ihren
Forscherpfaden. Sein wissenschaftlicher Erkenntnisdurst war Durst
nach Gott, dem lebendigen Gott, sein wissenschaftliches Arbeiten
in seiner Leidenschaft ein geistiges Nachschaffen der Schöpfung
Gottes. Und das ist ja doch wohl der tiefste Sinn aller Forschung.
Aber diese Liebe zu Gott in seiner wissenschaftlichen Arbeit, dieser

amor Dei intellectualis, wurde wieder Liebi zum Menschen. Er
war als Gelehrter immer Mensch. Das bekannte Göthesche
Wort, dass des Menschen eigentliches Studium doch immer der
Mensch sei, erfuhr an ihm eine ungesuchte, wundervolle
Verkörperung. Der Frage des Menschen ging er nach, wenn er Grönlands

unberührte Gletschereinsamkeit erforschte, wie wenn er die
Bahnen der Gestirne verfolgte, erschauernd im Gefühl der menschlichen

Kleinheit ob der Unermesslichkeit von Raum und Zeit, die
er wie wenige empfand, mit dem Problem ringend, wie sie, mit
einer grossen Bestimmung des Menschen vereinbar sei. Wenn er
seine Grönlandsfahrt mit der grossen Darstellungs- und
Erzählungsgabe, die ihm eignete, in seinen Reisebüchern beschrieb1) oder
vor einfachen Menschen in einem volkstümlichen Kurse mit ganz
genialer pädagogischer Kunst die Wunder res Sternenhimmels
enthüllte, immer war der Mensch das letzte Wort, immer brachte
er Frucht für den Menschen, Brot für seine Seele, Licht für seine
Bestimmung heim. So soll es ja auch sein, so wird die
Wissenschaft eines Tages wieder viel mehr sein als jetzt. Niemand wird
sagen können, dass bei unserem Freund ob dieser Art die Strenge
der wissenschaftlichen Forschung gelitten hätte, vielmehr ist aus
dieser Quelle ihre Fruchtbarkeit geflossen. Wohl aber war es ganz
folgerichtig, wenn dieser Gelehrte, der vor allem Mensch war, in
seiner Welt- und Menschenfreundschaft sich nicht bloss auf sein
Fach beschränken konnte, sondern auch sein theoretisches Interesse
der ganzen Fülle der Welt zuwenden müsste. Er, der Naturforscher

auf zum Teil besonders abstrakten Gebieten, liebte und kannte
die Poesie, er liebte und kannte die griechischen und römischen
Klassiker und las sie in der Ursprache. Selten fehlte es in seinen
Briefen und Gesprächen an einem Zitat aus ihnen. Aber freilich,
viel tiefer noch auf den heiligen Grund seines Wesens Hess ein
anderer Zug blicken: auf seinem Arbeitstisch lag zwischen Karten
und Instrumenten stets das griechische Neue Testament.

Verehrte Versammlung Ich hoffe, sie werden mir nicht zürnen,
wenn ich meine Aufgabe etwas weiter gefasst und von dem Manne,
dessen verklärtes Bild in dieser Stunde vor uns steht, aus der Fülle

x) Vgl. Alfred de Quervain: „Quer durchs Grönlandeis", „Durch
Gröniands Eiswüste". Beides sind populäre Bücher, wundervoll erquickende
und belehrende, die wissenschaftlichen Ergebnisse sind anderwärts niedergelegt.

74



:
'

des schmerzbewegten und dankbaren Herzens geredet habe, nicht
bloss wie er uns wenigen, sondern auch wie er Ihnen aden, wie
er der Welt ein Freund war. Denn das ist, ich wiederhole es,
etwas ganz Grosses und Seltenes, und davon können nur wir, die
Freunde, die in die Tiefen dieses Lebens schauen durften, richtig
reden; die andern haben es meistens zu wenig gesehen. Wir aber
fühlen uns auch darum zum Reden gedrängt, weil dieses Leben,
so reich es war und so schön, aus einem besonderen Grund doch
auch so furchtbar schwer gewesen ist. Denn es muss gesagt
werden, mit der Ehrlichkeit, die ihm selbst strengstes Gesetz war:
Dieser Mann ist schwer verkannt worden, an
diesem Manne hat man schwer gesündigt. Sein
Wert als Gelehrter, Lehrer, Mensch hätte unter uns ganz anders
zur Geltung kommen müssen, als das geschehen ist, und zwar zu
seinen Lebzeiten, nicht erst an einer Trauerfeier über dem Grab,
in das wir ihn zu früh gebracht. Wir haben diesem grossen Freund
der Menschen und der Welt gegenüber eine schwere Schuld. Dieses

grosse Herz ist auch darob, nicht zum mindesten darob, zart
wie es war, so früh gebrochen. Freilich, es ist auch so früh
gebrochen, weil es sich in seinem Feuer, seiner Liebe, seinem Durst
nach Wahrheit und Gerechtigkeit verzehrt hat. Aber mindert das
unsere Schuld? Haben wir es nicht gerade darum misshandelt und
gebrochen, weil es ein so echt menschliches, brüderliches, freies,
wahres, gutes Herz war? Denn solche Herzen sind stets
unbequem, solche Herzen, die doch der einzige wirkliche Wert der
Welt sind.

Wir stehen, verehrte Versammlung, vor einem Erdenlose voll
schwerer Tragik. Schwer hat der Freund gelebt. Sein goldener
Humor und köstlicher Witz strömte, wie dies ja fast immer der
Fall ist, aus dunklen Tiefen. Schwer war sein Lebenslos und
schwer ist sein Todeslos. Es scheint ein Leben, das nicht zu seinem
Recht gekommen sei. Das hat uns in den letzten Jahren und mit
verstärkter Wucht in den letzten Tagen oft stark bedrücken und
verdüstern wollen. Aber nun, gerade da wir den ganzen Reichtum

und die ganze Schönheit dieses allzu kurzen und allzu schweren

Lebens bedenken, müssen wir doch sagen: es ist doch etwas
Edles und Grosses gewesen, und seine Tragik, die Tragik seines
Weges und seines frühen irdischen Endes, wird seine ewige
Jugend sein. Was ihm an Erfolg und Gerechtigkeit vorenthalten
worden ist, wird in seiner Nachwirkung, in dein zweiten,
verklärten Wirken unter uns, überreich hinzugefügt werden. Zu
diesem neuen Leben und Wirken unter uns wie über uns, du treuer,
von Arbeit und Leid verzehrter, allzu müde gewordener Freund,
unser Freund, wie der Welt und der Menschen Freund, schlafe wohl

L. Ragaz.
75


	Alfred de Quervain

