
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 2

Artikel: Zur Aussprache : du sollst nicht töten! : Teil I und II

Autor: Nestler, Waldus / F.C.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sinnung angesteckt zu sehen, durch den Einfluss der öffentlichen
Gewalt und des öffentlichen Rechts vorgebogen werde.

Dieses muss ganz gewiss durch den Einfluss der Religionslehre
auf die Individualstimmungen' der Menschheit in Sachen des Eigentums

und des Rechts erzielt werden.
Eine grosse, weit und tief verbreitete Masse von Edelmut und

teilnehmender Sorgfalt für den niederen Menschen im Land und ein
wachsames Auge gegen alles, was das Gefühl der Unschuld kränken
und den Sinn der Liebe in der niedersten Hütte ersticken könnte, ist
nach meinem Gefühl das einzige wahre Mittel, den Geist des bürgerlichen

Sansculottismus bis in seine innersten Wurzeln auszulöschen.

MllinillllllllllllllllllJIIMIMIMMIllllMIMHIIMIIIIIMIIHIIIIIMIIMIMHMIMIIIMIMIIIIlMIIIMIIIMMIMIIIIMIIMIMIIMIHIMIIMMMIIHIIMIMIMIM^MIIIIIIIMIIIIIIHIIIMII

1 O j Zur Aussprache f Q j
^iifiiiiiiititiiiiiifiiiniiiiiiiiilirMiîiiiiJiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiifiiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiMiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiiitjiiiiiuiiiiiiiiiiiiiT

Du sollst nicht töten!

I.
Du sollst nicht töten — Und auf der andern Seite steht die Tatsache, dass

wir doch fortwährend töten. Diese Tatsache sollten wir erst einmal in ihrer
ganzen Wucht und Furchtbarkeit sehen. Sonst bilden wir uns vielleicht ein,
mit Vegetarismus und Kriegsdienstverweigerung, mit Gegnerschaft gegen
Vivisektion, Abtreibung und Todesstrafe der Forderung der Bibel Genüge zu
leisten. Wodurch wir wahrscheinlich in einen schönen Pharisäismus
hineinkommen, aber nicht in die NäheN Gottes.

Vorerst ein kurzes Wort über den Begriff des Tötens. — Im Grunde
genommen ist alles Leben ein Töten, denn es ist ein ständiges Zerstören und
Auflösen bestehender individueller Formen und ein Umwandeln derselben in neue
Bildungen. Kein Werden ohne Sterben: das ist der Lauf der Natur, der
lebendigen, unermüdlich schaffenden. — Wenn die Bibel gegen das Töten spricht
und auch wir uns vielleicht rein gefühlsmässig, instinktmässig gegen Töten
und Getötetwerden auflehnen, so verstehen wir darunter wohl zumeist ein
vorzeitiges, gewaltsames Zerbrechen der Form, die ihre volle Reife, das natürliche
Ziel ihres Lebens, wo der Tod Erfüllung und Vollendung ist, noch nicht
erreicht hat. Das ist das bittere am Sterben eines jungen Menschen. Ja, selbst
eine frische Apfelblüte zu brechen, dagegen werden feinempfindende Menschen
innere Hemmungen haben. Den reifen Apfel zu essen ist dagegen etwas ganz
Natürliches. So ist uns sogar das Leben der Pflanze heilig und wir fühlen
uns verpflichtet, zur Ehrfurcht vor ihr zu erziehen. Aber wenn wir das nun
bedenken, dass alle Lebewesen, von den höchstorganisierten bis zu den
niedersten, den Drang nach ihrer Reife in sich haben und wir ihnen entsprechend
Lebenswillen und Lebenslust zusprechen, so müssen wir doch anderseits
feststellen, dass nicht nur in der Natur die einzelnen Wesen einander ständig auch
vor der Reife gewaltsam vernichten, sondern dass auch wir Menschen einfach
dadurch, dass wir leben, bewusst und unbewusst, absichtlich und unabsichtlich,

fortwährend in unserer Umwelt Lebendiges zerstören. Auch der strengste
Vegetarier entgeht dem nicht, dass er mit jedem Schritt ailerhand Leben tötet;
ja auch er nimmt sich das Recht — und wir alle mit ihm— zur Erhaltung und
zum Schutz des eigenen Lebens gar viele „Feinde" in der Tierwelt, kleinste
und grösste, ihres Lebens zu berauben. Und sie sind doch nach des heiligen
Franz Auffassung unsere „Brüder" und „Schwestern", haben auch ihres Lebens

68



-. ¦

Ziel und Zweck und sind ganz gewiss nicht sinnlos in der Gesamtschöpfung,
und leiden gewiss auch unter ihrem Todeslos. Wo ist da nun eine klare Grenze
zwischen Recht und Unrecht des Tötens? Und mit welchem Rechte soll etwa
der Mensch eine Ausnahmestellung erhalten? Ist nicht ein Argument der
Verteidiger des Krieges dies, dass sie das von uns allgemein beanspruchte Recht,
die „Feinde" in der Tierwelt zu töten, auch auf die Menschenwelt übertragen?
Ist der Gorilla, der mich bedroht, etwas so Grundanderes als der Mensch, der
sich feindselig meinem Leben in den Weg stellt? — Oder gilt das Gesetz: Du
sollst nicht töten! eben doch aller Schöpfung gegenüber? Dann handeln wir
jedenfalls ständig dagegen; denn wir töten Pflanzen und Tiere und wüsten in
der herrlichen Schöpfung.

Und genau gesehen verhalten wir uns den Menschen gegenüber auch nicht
anders. Zwar werden die wenigsten unserer Leserfreunde schon irgend einen
Menschen mit eigener Hand getötet haben. Aber indirekt ist jedes von uns an
unendlich vielem frühzeitigen Zerbrochenwerden und Getötetwerden anderer
mitschuldig geworden. Unser ganzes Zusammenleben ist ja ein ständiges,
gegenseitiges Berauben des Lebenslichtes. Wie wenige Menschen erreichen noch
das Alter, in dem der Tod natürlicher Abschluss ist! Wie viele Millionen
werden durch Konkurrenz und Arbeitshast, durch Wohnungsnot und
Arbeitslosigkeit, durch Hunger, Krankheit und Laster, durch Gefängnis, Zuchthaus
und Schafott frühzeitig zerbrochen! Und hatten doch auch heissen Lebensdrang
und bäumten sich auf gegen ihr hartes Schicksal Was ist aber das : das Schicksal?

Sind das alles unpersönliche Mächte, die das wirkten oder muss nicht
jedes von uns voll Entsetzen sich sagen, dass es ja selbst mit an all den
mörderischen Zuständen schuldig ist? — So ist überall Mord, Mord; und ich bin
der grösste Mörder!

Kann sich eines etwas darauf zugute tun, dass es den Kriegsdienst
verweigerte und ins Gefängnis ging? Gewiss wird seine Tat Leben wirken. Und
ganz gewiss hat seine Hand auf diese Weise keinen Feind getötet. Aber an
seiner Statt ging ein anderer hinaus, der es vielleicht hundertmal schlimmer
trieb, als er es draussen getrieben hätte. Und vielleicht hätte er auch als
umsichtiger und verantwortungsbewusster Kamerad und Führer Hunderte der
eigenen Leute retten können, die, da er nicht da war, rücksichtsloser und
brutaler Führerehrgeiz in unsinnigen Tod trieb. Hätte selbst manchem „Feind"
das Leben retten können. Nicht retten heisst aber doch auch töten. Ein anderer
aber, der hinausging und so rettete, wurde er nicht wieder in anderer Weise
hundertfacher Mörder, selbst wenn er keinen Schuss abgab und seine Seele
Kreuzesqualen litt um die gemordeten und mordenden Brüder hüben wie
drüben? — Wo ist ein Ausweg aus dieser furchtbaren Verstrickung in die Sünde,
aus dieser Hölle, dass wir ständig an den Brüdern schuldig werden? Und
dabei haben wir das Wort vom Töten noch nicht einmal in der Tiefe genommen,

in der Jesus es auslegte, sondern ganz oberflächlich, bloss in seiner
physischen Bedeutung! Wie müssen wir erst vor uns erschrecken, wenn wir mit
Jesu Augen unser Leben betrachten!

Ich möchte absichtlich mit diesem Ausblick in furchtbare Dunkelheiten
schliessen. Denn ich fürchte, unsere Seele tötet sich selbst, wenn sie sich nicht
erst einmal auf diesem Wege sieht. Waldus Nestler.

IL
Sehr viele Stellen des Alten Testamentes lassen uns erkennen, dass das

Gebot: „Du sollst nicht töten" nicht als ein starres göttliches Prinzip verstanden

werden darf. „Wenn jemand seinen Nächsten schlägt (tötet), nicht
vorsätzlich und hat vorhin keinen Hass auf ihn gehabt," an dem ist „kein Urteil
des Todes, weil er keinen Hass vorhin zu ihm getragen." 5. Mose 19, 4, 6. Als
Pinehas vorsätzlich aus eigenem Antrieb ein das ganze Volk herausforderndes,

69



hurendes Paar ersticht, nicht aus Hass, sondern aus Eifer für den Herrn (4.
Mose 25, 11), da wird er von Gott hoch gelobt und belohnt. An andern Stellen
gebietet Gott dem Mose als dem Leiter seines Volkes, dass Gotteslästerer von
der ganzen Gemeinde zu steinigen seien und, die Völker Kanaans, die das
Mass ihrer Sünden erfüllt hatten, ausgerottet werden sollten. Wir sehen aus
diesen wenigen Stellen, dass es schon im Alten Testament nicht auf den
Buchstaben, sondern auf den Geist des Gesetzes ankam. Deshalb schalt später
Jesus: „Wehe euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, die ihr ver-
zehntet die Minze, Till und Kümmel und lasset dahinten das Schwerste im
Gesetz, nämlich das Gericht, die Barmherzigkeit und den Glauben" (Matth. 23,
23). Als diesem Tadel zugrunde liegenden Tatbestand vermute ich, dass die
Pharisäer, diese „verblendeten Leiter" (Vers -24), bei ihren Urteilssprüchen
kalten Herzens, echt wissenschaftlich, nach dem Buchstaben des Gesetzes
verfuhren. Nach dem Buch s ta ben des Gesetzes sprachen sie über den einen
das Gericht aus, und Hessen einen andern — wegen eines Buchstabens
der Barmherzigkeit im Gesetze — frei ausgehen. Nach dem Gesetzesbuchstaben
zu urteilen, ist weder schwer noch verantwortungsvoll, aber in den Geist des
Gesetzes einzudringen, so dass man genau im Geiste des Gesetzgebers die
tausend- und abertausendfältig verschiedenen Fälle des praktischen Lebens zu
beurteilen, Gericht und Barmherzigkeit gerecht zu verteilen vermag, das ist
das Schwerste im Gesetz. Und gerade diese geistige Reife des Menschen ist
die erzieherische Absicht desselben. —Was ist nun aber der geistige Sinn des
Gesetzesbuchstabens: „Du sollst nicht töten?" Die Antwort geht schon ganz
deutlich aus der erst angeführten Bibelstelle 5. Mose 19, 4 und 6 hervor.
Sie lautet: „Wer seinen Bruder hasset, der ist ein Totschläger" (1. Joh. 3, 15).
Oder positiv gesagt: Die Liebe — einzig und allein die Liebe — ist des
Gesetzes Erfüllung (Rom. 13, 10). Pinehas tötete nicht aus Hass gegen die
Erstochenen, sondern aus Liebe zu Gott und seinem der Verführung ausgesetzten
Volk und darum wurde er nicht nur frei gesprochen, sondern sogar belobt und
mit einem ewigen Priestertum belohnt. Wir sehen daraus: Nicht die Werke an
sich, sondern der Geistes- und Herzenszustand, aus dem jene herausgeboren,
ist für Gott das Wesentliche und sollte es darum auch für unser Urteilen in
persönlichen, wie öffentlichen Angelegenheiten sein. F. C. B

(Fortsetzung folgt.)

Alfred de Quervain.1)
Verehrte Versammlung!

Ich bin gebeten worden, im Namen der Freunde und der
Freundschaft an dieser Feier ein Wort zu sagen, und wer
wollte sich einem solchen Auftrag entziehen? War doch der Verstorbene

in dem überquellenden Reichtum seines Wesens auch auf

*) Wenn ich diese Rede, die ich an der akademischen Trauerfeier für den
verstorbenen Freund, am 15. Januar dieses Jahres, in der Kirche von Fluntern
in Zürich gehalten, in den „Neuen Wegen" veröffentliche, so geschieht dies,
damit ich auch auf diese Weise ein wenig mithelfen könne, Gerechtigkeit für
einen Mann zu schaffen, an dem in der Schweiz, speziell in Zürich, auf eine
Weise, die ans Unbegreifliche grenzte, Unrecht getan worden ist. Wiederholt
hat man ihn bei der Besetzung von Lehrstellen übergangen, für die er einzigartig

berufen war. Er ist nach zwanzigjähriger Lehrtätigkeit an beiden
Hochschulen als Privatdozent gestorben; freilich mit dem Titel eines Professors, aber
nur dem Titel! Ueber die Gründe, die jeweilen die massgebenden Personen

70


	Zur Aussprache : du sollst nicht töten! : Teil I und II

