
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 1

Artikel: Zur Aussprache : du sollst nicht töten!

Autor: Köhler, Ludwig / E.-S. / Christen, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


imiiiimiiiMtiiiiiimmiiiiiimiimiiiiiimmmiimiiiiii!

I O I Zur Aussprache I Q I
Tiiiimiuiiiuui mulini i immillili I iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiininiiiiiiiiiltiititiiiiiitiitiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiitiiiiiiiiiini mini un'' un ninn

Du sollst nicht töten!
Zu der Frage, wie wir uns zu dem Gebot: „Du sollst nicht töten!" zu

stellen hätten, besonders soweit es mit der Kriegs- und Militärfrage im
Zusammenhang steht, sind eine Reihe von Aeusserungen eingegangen. Sie sollen,
wie die zu den ändern Themen, alle erscheinen, die eingegangenen wie die
künftig noch eingehenden, es sei denn, dass ganz besondere, formelle Gründe
es unmöglich machten. Denn diese Rubrik soll behandelt werden, wie die
mündliche Diskussion in einer Versammlung, wo das freie Wort gilt. Es werden

also auch Voten gebracht, die den Ansichten der Redaktion nicht entsprechen

oder ihr vielleicht in dieser oder jener Hinsicht ungenügend vorkommen.
Auch solche gewähren ja ein Bild des unter uns vorhandenen Denkens und
bilden so einen Ansatzpunkt für weitere Geistesarbeit. Auch tut eine einfache
Aussprache dessen, was im Gemute lebendig ist, nicht nur dem Redenden
wohl, sondern mag auch für andere einen Wert haben, besonders in Angelegenheiten,

die Gegenstand schweren Kampfes sind. Eine solche Aeusserung
bedeutet dann zugleich ein Bekenntnis.

Die Aussprache über das jetzige Thema hat also mit den folgenden Voten
erst begonnen. Man wird sofort sehen, an welchen Punkten eine Fortsetzung
noch nötig ist.

Zuerst hat, wie sichs gebührt, der Fachmann das Wort, um uns zu
sagen, wie das Gebot in richtiger deutscher Uebersetzung lautet. Es hat unser
Freund, Dr. Ludwig Köhler, Professor für alttestamentliche Wissenschaft

an der Universität Zürich, die Freundlichkeit, uns über den Sachverhalt

aufzuklären. Man sieht, dass das Fündlein der militärischen Theologen
und theologischen Militärs sich in nichts auflöst. Die Red.

I. Unter der Voraussetzung, dass der Fachmann, den die „Neuen Wege"
1926, S. 485, im Auge hatten, den Lesern sagen soll, wie die Sache philologisch
und nicht „philosophisch" steht,1) ist folgendes zu bemerken:

Es gibt im Hebräischen zwei Wörter für töten. Das eine heisst harag, das
andere heisst ratzach. Das zweite davon steht in der Stelle aus den zehn
Geboten (2. Mose 20, 13 und 5. Mose 5, 17). Dass dieses Wort ratzach nicht
morden, sondern schlechthin töten heisst, beweist der Umstand, dass es
zum Beispiel 4. Mose 35, 19—29 durchgehends verwendet ist, obwohl dort
sachlich scharf zwischen „mit Absicht töten" und „ohne Absicht fahrlässig
töten" unterschieden wird. Das hebräische Wort raizach wird für beides
verwendet und somit heisst das Gebot: ,,Du sollst nicht töten!" und nicht bloss:
„Du sollst nicht morden!"

Wie das Gebot zu verstehen sei, das ist eine Frage für sich. Für Christen
gilt da die vorbehaltlose Norm der Bergpredigt. Ludwig Köhler.

II. Wie sind nun diese klaren, bestimmten Worte des 6. Gebotes (vielleicht
besser „Verbotes") zu verstehen? Wollen wir sie so auslegen, wie sie den
damaligen Sitten und Verhältnissen entsprachen oder darf ich vielleicht
versuchen, zu zeigen, wie es nach meiner bescheidenen Meinung auf den heutigen
Tag lauten würde? Heisst das „Du sollst nicht töten'' nur „Du sollst keinen
Menschen morden"? Und die Tiere? Sind sie dazu erschaffen, des Menschen
verirrte Gaumenlust zu befriedigen? Sind sie dazu da, dass sich eine verrohte
Wissenschaft ihrer bedient, um den Menschen die Folgen ihres lasterhaften
Lebens zu erleichtern? Ist es ein Zufall, dass wohl die meisten Antimilita-

x) Freilich sollte es heissen: „philologisch'', nicht „philosophisch", was ein
ärgerlicher Druckfehler ist. D. Red.

27



risten eine vegetarische Lebensweise befolgen? Sollte nicht wieder etwas mehr
die Fruchtnahrung („paradiesische Nahrung" nennt sie W. Zimmermann)
berücksichtigt werden?

Wie ist nun unser Wort weiter zu verstehen? Das Neue Testament gibt uns
an einigen Stellen ganz klare Antworten: so Matth. 5, 21—26 und 38—48.
Nicht mehr töten, nicht mehr Aug' um Auge, Zahn um Zahn, nicht mehr hassen,

nein, lieben sollen wir, sogar die Feinde sollen wir lieben. Wer seinen
Bruder hasst, der ist ein Menschenmörder (1. Johannesbrief,3,
15). Darf ich vielleicht noch auf Gandhi hinweisen? Sein Leben ist ein neues,
hehres Beispiel, wie die Liebe, die stärkste Macht, Hass und R^che überwindet.

Aus der klaren Erkenntnis, dass jeder Krieg ein Verbrechen ist, sind die
antimilitaristischen und pazifistischen Verbände entstanden. Ich möchte nun
im speziellen auf etwas hinweisen, das in dieser Anti-Kriegsbewegung gewöhnlich

etwas zu wenig beachtet wird, ich meine den wirtschaftlichen Krieg.
Wenn ganze Völker auf den Schlachtfeldern verbluten, ist es gewiss ein schrecklich

trauriges Zeichen unserer Kultur. Ist es aber nicht ebenso traurig, wenn
in der Jagd nach dem Golde ganze Volksschichten in einer Art und Weise
ausgebeutet werden, die nicht zu beschreiben ist? Denken wir daran, wie
Unzählige durch Unterernährung, unhygienische Wohnungen, ungesunde und
gefahrvolle Berufe einem frühen Tode verfallen sind, und zwar nicht etwa
darum, weil keine Möglichkeit zur Abhilfe bestünde, sondern nur darum,
weil das Geld für diese Zwecke zu wenig „rentiert"'. Auch hier ein: „Du sollst
nicht töten!" Vergegenwärtigen wir uns die im Wirtschaftsleben herrschende
Anarchie, auf der einen Seite Unterproduktion, Absatzkrise, auf der andern
das verarmte Volk, das nicht in der Lage ist, den notwendigsten Bedarf zu
decken. Entspricht das der christlichen Nächstenliebe? Die mächtigen Schätze
der Erde sollen allen Völkern zugänglich gemacht werden, dadurch könnte
manch künftiger Krieg verhütet und viel soziale Gerechtigkeit geschaffen werden.

Denken wir auch daran, wie manch blühendes Menschenleben durch
Ausschweifung und Alkohol an Leib und Seele zu Grunde gerichtet wird. Auch
hier: „Einhalt dem Morden!" So verstehe ich das: „Du sollst nicht töten!" E.-S.

III. Zum voraus: ich schreibe als gänzlicher Laie. Es will ja nicht
sagen, dass ein Laie, dessen Verstand ungebildet und unentwickelt ist, auch
unvernünftig sein muss. Wenn Moses oder wer auch uns die zehn Gebote
des Alten Testamentes als unumstössliche Wahrheit und edelste Menschlichkeit

in Form von Geboten aufgeschrieben und überliefert hat, uns darin auch
das Töten verbietet, so empfindet man, dass es sehr gerecht ist. Ob im
Krieg oder im Zivilleben getötet wird, darin besteht kein grundsätzlicher
Unterschied; denn einem Menschen oder Tausenden von Menschen wird durch
das Töten das ihnen natürlich innewohnende Leben gewaltsam vernichtet. Darin
besteht die Grausamkeit. Nach meinem Dafürhalten, steht das Recht, Leben
ein^ und auszusetzen, nur Gott allein zu. Christus hat, so viel ich weiss,
keinen Mord und keinen Krieg gerechtfertigt, wohl aber bedauert und
bekämpft. „Stecke dein Schwert in die Scheide'', „liebet eure Feinde" usf. sprechen

deutlich. Um meine Meinung so klar wie möglich zu sagen, vergegenwärtige

ich mir zwei Situationen:
Ich nehme an, ich stehe an der Grenze in einem sog. Abwehr- oder

Verteidigungskrieg, wie er uns vielleicht glaubhaft vorgelogen wird. Ein Soldat
aus dem Nachbarlande, dessen Sprache ich nicht einmal verstehe, wäscht sich
in Schussweite von mir entfernt in einem Bächlein die Füsse und stillt sich
hernach seinen Durst. Ich habe diesen Mann nie gesehen, ihn auch jetzt nur
aus der Ferne betrachtet. Ich weiss nicht, hat er Weib und Kinder, hat er eine
Braut, die mit Sehnsucht und Liebe auf ihn wartet, ist er die einzige Stütze
einer vielleicht alten und schwachen Mutter, alles das weiss ich nicht. Ich weiss

28



auch nicht, mit was und wieviel er seinem Volke oder auch der ganzen Menschheit
schon gedient hat, und, wenn er am Leben bleibt, noch wird dienen können.

Aber man hat mir plausibel gemacht, dieser Mann sei mein Feind und ich habe
ihn zu töten oder zu verwunden. Das, was man im Militärdienst Disziplin
nennt, erfordert diese Handlung. Aber bei dem blossen Gedanken, dass ich
vielleicht schiessen werde, steht das Gebot: „Du sollst nicht töten" vor meiner
Seele. Ohne weiteres lehnt sich mein Gewissen auf; dumpf oder schneidend
macht es mir das Schurkenhafte, das in meinen Gedanken liegt, die mich zur
Tat verführen wollen, klar.

Eine andere Annahme. Ich setze voraus, dass dem Leser die Greuel, die
in den kriegführenden Ländern hinter der Front verübt worden sind, im
Wesentlichen nicht unbekannt sind. Nun: als Landwehrsoldat stelle ich im
Ordnungsdienst hinter der Front. Ich erhalte den Befehl, irgend einen alten Mann
zu holen — versteht sich, einen Gefangenen — damit er erschossen werden
soll. Nicht ich soll ihn erschiessen; das besorgen andere; nur holen soll ich
ihn. Warum? Hat er etwas verbrochen? Ich weiss es nicht. Und wenn er
etwas verbrochen hat, aus welchen Gründen? Das weiss ich wieder nicht;
trotz meiner Frage: „Warum?" erteilt man mir die Antwort doch nicht. Ich
erhalte einfach den Befehl, diesen vollkommen wehrlosen Menschen zu holen.
Die militärische Pflicht, die Disziplin verlangt von mir, den Befehl auszuführen.
Aber weil ich mich zur Lehre Christi bekenne, weil ich Ehrfurcht habe vor dem
Allerhöchsten und Heiligen — vor Gott, vor dem Leben, vor den Gesetzen
der Natur, vor den Geheimnissen, die von niemanden gelöst werden können,
gebietet mir mein Gewissen, diesem Befehl den Gehorsam zu verweigern. Wenn
ich diesen Mann hole, bin ich der Mörder — inerster Linie der Mörder!

Und man will mir weis machen, im Krieg sei das Töten unpersönlich!
Wahrlich, auch eine Fata morgana!

Es ist schon wahr: Unter Militarismus meint man gemeinhin Soldaten,
Schiffe, Kanonen, Gewehre, Stacheldrähte, Feuerbomben, Gas- und
Handgranaten, Tanks usf. Ja, diese Erzeugnisse aus Stahl und Eisen kosten dem
Volk viel Zeit und Geld. Sie kosten auch viel Arbeitsschweiss, sie rauben auch
unbeschreiblich viel seelische und körperliche Ruhe. Und doch — es sind eigentlich

nur Begleiterscheinungen des Militarismus. Weit gefährlicher als die oben
angeführten Sachen ist der militärische Geist, dieser geistige
Zwang, dieser negative, dieser absorbierende Kollektivstaatsgeist, der sich
gegen das Gewissen des einzelnen Menschen richtet, ihm zu töten befiehlt, ihn
im Bestreben, gut zu sein und gut zu handeln hindert. Das ist das Gefährliche
und Tötliche. Darum: „Du sollst nicht töten!" Das gilt ein für allemal, wo und
wann es auch sei. Fritz Christen, Burghof (Dielsdorf).

(Fortsetzung folgt.)

Der Geistespflug.
Durchfurcht ein kühner Geistesheld
Der Zeiten bunten Trug,
Dann knirscht der Erde Heuehlerbrut
Wie Schollen unterm Pflug.

Doch er beachtet kaum den Lärm;
Er flieht der Menschen Rat
Und reiht, als riss er Furchen auf,
Entschlossen Tat an Tat.

29


	Zur Aussprache : du sollst nicht töten!

