Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 1

Artikel: Unser Glaube an das kommende Reich Gottes
Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135554

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unser Glaube an das kommende Reich Gottes.")
~ Wenn wir vérsuchen, uns immer von neuem iiber die Gottes-
- reichshofinung klar zu werden mag es das Natiirlichste sein, dass

wir — wie es so oft getan worden ist — ausgehen von dem ganz
eindeutigen Wort Gottesrcich. Dieses Wort sagt alles; es handelt

. sich nur darum, dass wir alles héren., Und zwar scheint es mir,
- dass die Schwzerlgkelt nicht in erster Linie darin bestehe, dass wir

die Mannigfaltigkeit, welche der Relchsgottesgedanke in sich
 schliesst (wie er sich in der Mannigfaltigkeit der neutestamentlichen
- Ausspriiche = wiederspiegelt) begreifen, sondern dass wir eine
'Ahnung gewinnen konnten von seiner Intensitit. Vielleicht wiirden
- wir dann von da aus all jene Mannigfaltigkeit der Aussagen ver-
stehen, von dem schlichten Vergleich mit dem Sauerteig bis zu den
Schllderungen der Katastrophen, die mit dem Durchbruch des
Reiches verbunden sein werden. -

Diesem Ahnen der Intensitit steht aber eine Jahrhunderte alte
Erkrankung des religiésen Denkens in der Christenheit entgegen.

- Mit geschwachtem Augenlicht hat sie die Bibel gelesen und mit

~geschwichtem Gehor auf jene Botschaft gehért. Diese Krankheit,
~welche das christliche Denken iiberfallen hat, kann man als Un-
- Realismus oder #hnlich bezeichnen. Der Gedanke der aus dem
- Wort Gottesreich als dessen selbstverstindlicher Smn herausspringt,
namlich der eines Sieges Gottes iiber die Welt — dieser Gedanke
(ist diesem unrealistischen, christlichen Denken viel fremder gewor-
den als es selber weiss. DIESES ,,christliche Denken® kennt eigent-
- lich nur noch — mit Marx zu reden — Veranderungen des Bewusst-
~seins, aber nicht des Seins. Die Sphare, in der Gott wirkt, ist die

| Sphare des Intellektes und der Psyche. Vom biblischen Denken mit .

~ seinem Realismus ist die Christenheit abgekommen — und zwar
-lange bevor es einen Liberalismus gab. Wir sagen das nicht in

~einem Tone, als ob wir selbstverstindlich in der Lage waren, auf
die Christenheit deshalb Steine zu werfen. Héchstens ein Vorwurf

ist vielleicht moglich, namlich der, dass die Christenheit allzu un-
beirrt fortfuhr, ihr Denken als bibli.schves Denken auszugeben. Sie
- hétte die Bibel nicht auf ihr Niveau herunterzerren sollen; es wire
~wahrhaitiger gewesen, wenn sie dieselbe auf ihrer einsamen Hohe
 gelassen hitte, Gemieden zu werden ist nicht das Schlimmste;
‘unter dem Schein der Freundschaft vergewaltigt zu werden ist
schlimmer, und dieses Schlimmere ist der Bibel widerfahren. In-
dem man sie auf diese Wmse zu behandeln wahnte hat ‘man sie
schlimmer verloren. -

') Vortrag, gehalten an der religids- sozmlen Konferenz in Romanshorn_

- am 9. Oktober 1926,



‘Sicherlich sind alle Versuche der Menschen, s’ ch mit den un-
abinderlichen und unerforschlichen Tatsachen des Weltlaufs abzu-
finden, ehrfurchtheischend, weil sie schliesslich alle die Wiirde des
Leidens haben. So auch die Versuche des christlichen Denkens.
Aber diese Ehrfurcht darf uns nicht hindern, es zu sehen und laut
auszusprechen, dass all jene rehgmsen Formen sich mit der Un-
erlostheit der Welt abzufinden, nicht der Weg der Bibel sind, und

dass die Art der Bibel unverstanden ist, solange wir nicht die vol- -

lige und unbegreifliche Andersartlgkelt ihres Weges erkennen.
IThr Weg ist nicht der Weg der Frommigkeit, nicht der Weg der
Religion, nicht der Weg der Psyche, sondern ein ganz realisti-
scher, vielleicht sogar matenahstlscher ein ganz massiver Weg.
,,Und er berief die Zwolfe zu sich und gab ihnen Macht iiber die
Déamonen, dass sie sie austrieben und heilte jede Seuche und. jede
Krankheit. Diese Zwolf sandte Jesus aus, gebot ihnen und sprach:
Gehet aber und predigt und sprechet: das Himmelreich ist nahe
berbeigekommen. Miachet die Kranken gesund, reinigt die Aus- -
satzigen, wecket die Toten auf, treibt die Damonen aus!“ Das ist
der blbl‘SChL Weg. Es ist uns angesichts dieses Weges vorerst
nichts anderes moglich, als ohne Begreifen stille zu stehen. Das
~also ist die Reichsgottes-Hofinung: ,,Die Blinden sehen, die Lahmen

gehen, die Aussatzigen werden rein, die Tauben horen die Toten
stehen auf und den Armen wird die frohe Botschaft Verkundlgt “
,Wenn ich durch die Macht Gottes Didmonen austreibe, dann ist
das Gottesreich nahe zu euch gekommen.* — Versuchen wir un-
sere christlichen Augen auszureiben und solche Worte unabge-
schwacht, unvergeistigt, unmodernisiert anzuschauen. Darum
‘handelt es sich; es kann sich ja nicht um weniger handeln, das ist
die Wahrheit, die uns zu dammern beginnt. Es kann sich nie um
weniger als um Alles handeln, wo es sich um Gott handelt. Kén-
nen wir das verstehen? Vielleicht wiirde das der Anfang des Ver-
_stebens sein, wenn uns das Gefithl {iberkdme, dass eigentlich erst
hier, wo S0 geredet wird, wirklich von Gott geredet wird. Dass
also iiberall dort, wo die blossen Tatsachen dieses unerldsten Le-
‘bens erklirt oder verklart werden, gerade deshalb nicht von Gott
geredet wird, sondern von dieser Welt. Nun wird uns die Tatsache
verstandlich, "dass alle diejenigen Menschen, die den Blick auf das
Reich Gottes gerichtet hielten, den Sinn verloren fiir viel frommes
Wesen, fiir viele religiosen Schopfungen des Menschen. Sie sahen
‘das, was wirklich den Namen ,.gottlich verdiente und konnten
darum nur noch mit Staunen auf das fromme Treiben der Menschen
schauen. Warum — das war ihre erstaunte Frage — warum be-
kennt ihr nicht eure Armut, sondern spielt euch und andern Reich-
tum vor? Und dabei ist ja Armut ein zu schwaches Wort, um
- euren Zustand zu kennzeichnen, denn Armsein heisst wenig haben

4



aber es ist ja ein Nichts-haben. Wie erstaunt sind die Menschen,
die auf das Reich Gottes schauen, iiber das, was die frommen Men-
schen sagen fiiber die erloschenen Augen der Blinden, an der Trag-
bahre des Lahmen, angesichts des Aussitzigen und am Grabe. Er-
staunt sind sie, dass hier iiberhaupt noch geredet wird, dass gerade
hier so viel, so schén, so leicht iliessend, geredet erd dass hier
die Menschen nicht sieben Tage und sieben Néchte schwelgen wie
Hicbs Freunde und nachher dann nicht reden wie jene redeten.
Am allermeisten erstaunt sind sie dariiber, wie hier das Wort
,Gott* ertont, immer und immer wieder, nirgends so ungeniert, nir-
gends so hemmungslos wie gerade hier, wihrend sie, die Reichs-
gottes-Menschen, das Gefiihl haben, dass dieses Wort nirgends so
- unmoglich ist wie hier, dass es jedenfalls aus solchen Situationen
niemals mit solch selbstverstindlicher Erbaulichkeit herausspringt,
dass jedenfalls niemals eine derartige Sache mit jenem Wort erklart
oder verklart werden kann. Denn es miisste ja im Gegenteil in sol-
chen Situationen das Eine klar werden, dass von Gott reden heisst
von einer andern Welt reden, die brennende Empfindung in die
Seele senken, dass wir hier Gott nicht haben.

Wir verstehen nun, warum Reichsgottes-Menschen in gewissem
Sinne weltliche Menschen gewesen sind. Die Ehrfurcht vor dem
frommen Wesen ist von ihnen abgefallen, sie sind davon ganz frei
geworden. Ach, wir miissen ja gar nicht fromm tun, wir kommen ja
damit Gott in keiner Weise naher. Das fromme Wesen ist ja nicht
Gott, denn er ist allein da, wo sein Reich ist und nirgends sonst.
Unsere Stimmungen, unsere Andachten, das dringt ja alles nicht
hiniiber. Darum diirfen wir herzhait natiirlich, herzhaft weltlich
sein. Wir miissen ja gar nicht alles, was gesch1eht erklaren und
verkliren kénnen. Wenn nichts anderes zu sagen ist gegeniiber den
furchtbaren Tatsachen dieses Lebens, wenn die dunklen Abgriinde
nur durch erbauliche Beleuchtungen erhellt werden konnen, dann
ist Schweigen so viel besser, so viel wahrer. Wenn aber d1e Frage
nach Gott aufgeworfen W1rd dann soll derjenige, der es tut, wissen,
was er tut. Er soll wiss-en, dass er dann nicht ein religiéses Re-
gister zieht, dem nun wie von selbst die Trostmelodie entquillt.
Er soll wissen, dass die Frage nach Gott keine andere Frage sein
‘kann als die nach seiner Hilfe. Es ist nicht die Frage nach dem
Trost, es ist nicht die Frage nach der Kraft, das Unvermeidliche
zu tragen, nach der Erleuchtung, das Unverstandliche zu verstehen,
sondern es ist immer nur die Frage nach der Hilfe, nach dem Slege
Gottes, nach seinem Reiche. Dann weiss man, dass mit einer Fal-
schung der Wirklichkeit nichis gewonnen ist, dann wird die Not
nicht mehr verklart, sondern als Not angeschaut der Tod wird
nicht mehr in etwas Sehges umphantasiert. Und aus dieser schlecht-
: -'hmlgen aus dieser nicht erkldrten und mcht verklarten Not heraus

d



wird die Frage nach Gott erhoben, das heisst die Frage nach seiner
Hilfe, nach seinem Siege.

Wir haben von der biblischen Reichsgotteshofinung geredet.
Das Thema spricht aber von un ser er Reichsgotteshofinung. Das
yunser kann nur den Sinn haben, dass wir diese Hoffnung beja-
hen, dass wir uns vielleicht nach ihr ausstrecken. Mehr kann es
nicht bedeuten. Wir treten hier nicht auf als diejenigen, die etwas,
und zwar das Allergrosste, haben gegenitber den andern, die es
nicht haben. Gerade wenn uns eine Ahnung erfiillt von der Grosse
dieser Hofinung, ist es uns klar, dass es ein ganz besonderes Pro-
blem sein muss, sie zu besitzen. Es ist kein schweres Probleni, sich
eine Theologie anzueignen. Wir konnten deshalb auf den Gedan-
ken kommen, die Reichsgotteshofinung in eine Theologie zu ver-
wandeln, um sie in dieser Form in unsern Besitz iiberzufiihren.
Wir wiirden viel Gruind zu dem Verdacht geben, dass wir so etwas
gemacht haben, wenn wir allzu zuversichtlich von ,unserer
Reichsgotteshofinung redeten. Gerade dies muss unser Hauptan-
liegen sein, dass wir niemals diesem tétlichen Irrtum verfallen.

Es gibt ja eigentlich nicht Schrecklicheres als Menschen, welche
dem Leben mit einer Theologie oder sonst einem Schema gegen-
tibertreten. Das Leben schreit nach ihren Herzen und sie antwor-
ten mit einer Theologie. Das Entsetzlichste geschient in der Welt,
sie aber sind nie verlegen, denn sie haben eine , Theologie der Hoff-
nung“. Der Tod begeht irgend eine schauerliche Gewalttat, er
mordet ein Kind — sie aber kommen mit ihrer Theologie der Aut-
erstehung. Keine Not bringt sie aus der Fassung, denn sie haben
ihre Theologie; sie haben ihre allzeit gebrauchsfertigen Formeln
fiitr den Tod von Betagten und von Kindern, von Jiinglingen und -
Jungirauen und ,,fiir besonders schwere Falle®. Wir wollen damit
nicht die Menschen anklagen um ihrer Herzensarmut und selbsti-
schen Gebundenheit willen, um ihres robusten Lebenswillens wil-
len, der sie schliesslich — wie Tolstoi einmal sagt — hinter jedem
Sarge aufjauchzen lasst: ,Ich lebe, dieser ist gestorben, aber ich
lebe, das ist schliesslich das einzig Wichtige.“ Nicht das klagen
wir an, dass der Mensch innerhalb der Natur und der Todesherr-
. schaft steht sondern dies; dass auch noch das Gottliche durch die
Theologie zur Verklérung der Todesherrschaft herangezogen wird,
dass es dazu dienen muss, das Unertragliche ertraglich zu machen.
Man kann sagen was man will, aber wir sehen uns gedrungen, es
laut und immer lauter zu sagen dass Auferstehung als Theologie
nicht mehr Auferstehung ist, sondern das Gegenteil: Versohnung
mit dem Tode. Alles theologzsche Reden von der Auferstchung hat
die Wirkung, den Menschen von der Auferstehung wegzufiihren.
So ist wohl auch das Wort vom Kreuz meist nicht in dem ,Wort
vom Kreuz“. Wo ist es denn? Wir werden es immer suchen miis-

6



sen — und dann werden wir es finden, oft wohl an erstaunlich
unerwarteten Orten.

Wenn das Reich Gottes nur eine Theologie der Hofinung ist,
dann sind wir betrogen, wir betriigen uns selbst damit. Ich habe
immer deutlicher das Gefiihl, dass der gefdhrlichste Bestandteil der
Hofinung die Idee der Zukiinitigkeit ist. Zum Reichsgottes-Gedan-
~ ken gehort wesentlich seine Nahe, sein Anbruch, sein unmittelbar

bevorstehender Durchbruch. Es handelt sich nicht darum, zu den-
- ken, dass ,einmal® etwas geschehen soll. Warum soll denn ,ein-
mal* etwas geschehen, was jetzt nicht geschehen kann? Ist das
nicht die hofhungsarme theologische Flucht in die Zukunft?
Blosse Zukunftshofinung ist verkappte Hoffnungslosigkeit. Hofi-
nung haben heisst eine gottliche Moglichkeit setzen, und diese gott-
liche Moglichkeit darf nicht durch den Begriff der Zukiinitigkeit um
ihre Aktualitit gebracht werden. Z uk un fts-Moglichkeit, das ist
ein anderes Wort fiir Unmoglichkeit. Darum haben wir es bereits
nur noch mit Theologie zu tun, wenn das Reich Gottes als Zu-
- kunftshoffnung auftritt. Darum ist auch eine gewisse, zeitlich ver-
standene Eschatologie nichts anderes als schriftgelehrte Traumerei.
Solche Dinge allerdings lassen sich leicht besitzen. Vielleicht ha-
ben wir eine Zukunftshoffnung, vielleicht eine Eschatologle Aber

‘ . das alles ist nicht Reichsgotteshofinung.

Die Menschen der ersten christlichen Zeit. lebten in einer Atmo-
sphire, die wie mit einer gewaltigen elektrischen Spannung geladen
war. Einmal war das so sehr der Fall, dass Flammen auf ihren
‘Hauptern erschienen. Die Herrschaft Gottes war angebrochen,.
 Sie war inwendig in ihnen und mitten unter ihnen; sie wirkte still

- wie ein Sauerteig und sie drohte wie eine Katastrophe; sie war ver-
- borgen, man konnte nicht sagen: siehe da, siehe dort ist sie, und
~sie war vor aller Augen in allen geschehenen und geschehenden
Siegen Gottes. Das ist jedenfalls eindeutig, dass diese Menschen
mit ihrer Reichsgotteshofinung in ihre Gegenwart hineingestellt wa-
ren. Sie waren nicht in der Lage, sich mit einer Zukunftshoffnung
tiber die Tatsachen der Gegenwart zu trosten, sie waren diesen Tat-
sachen merkwiirdig wehrlos preisgegeben. Es mag paradox klin-
gen, 'wenn wir sagen, dass der Mensch mit der Gottesreichshofinung

. den furchtbaren Tatsachien des Lebens innerlich am wehrlosesten

gegeniibersteht, Bei den andern prallen diese Schrecknisse ab an
dem geschickt vorgehaltenen Schild ihrer Theologie, ihrer Jenseits-
hofinungen, ihrer Eschatologien oder auch ihres Optimismus, ihres
Aktivismus, ibrer frommen oder unfrommen, jedenfalls aber alles
irgendwie erklirenden und damit rechﬁertlgenden Weltanschau-
ungen. Die Menschen des Gottesreiches dagegen stehen da  mit
entbldsstan Herzen; sie haben kein Schild mehr vorzuhalten. Sie
haben keine Erklarung mehr fiir 1rgend eine dieser Note, sie haben

2.1



~ kein stylisierendes Schema mehr, mit welchem sie den Schrecknissen

dieses Lebens eine ertrigliche Form geben konnen. Sie haben keine
Weltanschauung mehr, sie haben keine dieser Abfindungsmethoden,
dieser Beschwichtigungskiinste mehr. Sie haben nur Gott, der die
N ich t-Abfindung, die Nich t-Beruhigung ist, durch dessen Ge-

genwart die Not nicht verhiillt, sondern in ibhrer nackten Ent-

setzlichkeit den Blicken dargeboten wird. Ueber dem Menschen
des Gottesreiches ist das religiose Schutzdach abgebrochen; er steht
unter freiem Himmel. Sein Auge sieht alles in schrecklicher Deut-
lichkeit, weil alles in ungehemmtes Licht gestellt ist. Die farbigen
Scheiben der Religion brechen die Strahlen des Lichtes nicht mehr,
das auf die Dinge dieser Welt féllt. Es ist alles unheimlich ein-fach,
kindlich einfach geworden. Die Not ist Not, und Gott ist Gott.
Und zwischen diesen beiden Michten steht wehrlos der Mensch.
So stand Joh. Christoph Blumhardt da. Das war seine Situation
am Krankenlager der Gottliebin Dittus. Er hatte hier nichts zu
sagen als: Gott, aber er sagte es nicht, um damit etwas zu erklaren,
d. h., um damit einen Ausweg zu finden, sondern er fiihlte, dass
er sich damit im Gegenteil den Ausweg versperrte.” Dass Menschen
in einer solchen Situation den Riickzug antreten, diirfen wir ihnen
nicht verargen, aber dass sie ihren Riickzug mit frommen Worten
in einen Triumph umphantasieren, das ist die Unwahrheit ihres
Tuns. Blumhardt aber musste in dieser entsetzlichen Situation aus-
harren mit der Frage nach dem Unmoglichen, nach der Hilfe.

Was heisst also nun Relchsgotteshoffnung besitzen? Es heisst
~viel Trost nicht besitzen, viel Beruhigung, viel seelischen Reichtum
entbehren, es heisst die 'Not sehen und sie nicht erkliren kénnen,
es heisst keine Methode haben der Sache beizukommen ; es heisst
keine schonen Litaneien haben, sondern nur miihsame Gebete,
schmerzvolle Schreie zu Gott. Es heisst arm sein neben all den
geistlich Reichen, einseitig neben den imponierend Vielseitigen,
,Jacherlich mit der Grosse seines Anspruches*) und der Blosse von
allen Mitteln, lacherlich besonders neben den Menschen mit ihren
Rettungstechmken Es heisst ein Fragender sein unter solchen, die
um Antworten nie verlegen sind, ein Anklopiender, ein Hungrlger
unter Satten, es heisst einer klemen Herde angehoren.

Nach dem Gesagten wird es nun nicht mehr zu ungebrochen,
zu positiv verstanden werden kdnnen, wenn wir es jetzt positiv
sagen: die Reichsgotteshofinung ist die Gewissheit, dass Gott die
Hilfe ist. Sie ist ganz ausschliesslich . diese Gewissheit des Sieges,
die frohe Botschaft, dass seine Herrschaft anbricht, es ist die Ge-
wissheit, dass diese Hilfe keine Einschrankung hat, dass wir fiir
kein Gebiet des Lebens die Hoffnung aufgeben miissen. Diese Hoff-

1) Vergl. Eduard Thurneysen ,,Christoph Blumhardt”.

8



. nung | bedeutet vor mchts zuruckschrecken miissen, weil Gott vOr

o nichts zuruckschreckt alles sehen diirfen, weil man alles hoffen

‘darf; nicht optmns’usch sein miissen, weil man — glauben darf,

 auch dort, wo nur der Pessimismus wahr ist.

e Dieser Glaube kann aber niemals sicherer Be31tz werden So :
wenig wie die Erkenntnis Christi, Christus erkennen heisst: tag—

~lich durch die immer wechselnden Verhiillungen seiner Niedrigkeit
~hindurch seine Gottessohnschaft erkennen. -Gegeniiber Christus ist
~die Gefahr der Kreuzigung auch fiir den Frommsten taglich akut.
- Es gibt keine Sicherung davor; die Kirchen mégen machen was sie
~ wollen; sie mogen taufen und konfirmieren und Abendmahl feiern
i und Weihwasser spritzen so viel sie wollen, die Gefahr, dass ihre
- Glaubigen Christus kreuzigen ist nicht gel;)annt Die Schr1ftge1ehr~
~ ten mogen am Neutestamentlichen Bilde Christi arbeiten, die Theo-
- logen mégen ihre Dogmen bilden und verfestigen, das alles hilft
~ nichts, rettet nicht vor der Gefahr der Verkennung Christi. Es wird
 sich immer wiederholen, dass gerade die Sicheren, die Wissenden
~ ahnungslos an ihm vorubergehen und dass andere kommen vom
Aufgang und Niedergang der Sonne, Menschen ohne Dogmen, ohne -
- Bibel, ohne Tradition — und Chnstum erkennen. Die starke Ein-
~sicht in diese Situation mag uns gegeniiber der immer von neuem
.;".;?_;,-Q-_emsetzenden theologischen Zudringlichkeit ruhig und kiihl machen,
- wihrend sie uns fiir das lebendige Geschehen, in welchem wir zu
. urteilen und zu handeln haben in Unruhe und grosse Spannung
. versetzt.

~ Diese selbe, niemals in smheren Besitz zu bringende Art hat der

_;--Relchsgottesglaube ‘Es wird deshalb auf ihn niemals eine Partei
- zu griinden sein. Man kann alles sein, nur nicht- Blumhardtianer,
~ das heisst, man kann seine Sache, die Reichsgottessache, niemals

L 80 iibernehmen wie theologische Schuler die Erkenntnisse ikrer
~ Lehrer iibernehmen. Dogmen kann man sich anelgnen aber Glau-
- ben nicht; es mag {iberall Virtuositit geben, nur im Beten nicht.
- . Ein Verstehen Blumhardts fiithrt wohl zu allererst zu einem scheuen,
- von Ferne stehen bleiben. Wer sich ihm naht, wird spiiren, dass
~er nicht in einen Horsaal und nicht unter eine Kanzel tritt, sondern
~in ein Heiligtum. Um dieser Scheu willen muss es uns auch ferne
. liegen, das analy31eren zu wollen, was in seiner Seele war, wenn
~er irgend einer Not gegeniiber stand. Aber vielleicht diirfen wir
~doch, ohne etwas Heiliges zu verletzen, das sagen, dass es eine
'"_---_ausserst aktive, eine ringende Halting war. Daran kann uns noch-
mals das eine klar werden, dass Relchsgottesglaube keine Theone :

: ,sondern ein Kampf ist, ein Angriff auf die Welt. ;
'~ Was sollen wir tun dass solch lebendiger, rmgender Glaube
~in uns selbst lebendig Werde'P Das ist wohl die brennendste Frage |

o ffﬁf__- d1e wir zu stellen haben Ich glaube dass wir etwas dass wir sehr



viel dazu tun missen. - Dieser Glaube ist kein Geschenk, das dem
miissig Triumenden in den Schoss geworfen wird. Wir miissen
etwas tun. Wir miissen uns vor allem der Not des Lebens stellen.
Das ist sehr bald gesagt. Wie viel es aber bedeutet, beginnen wir
zu ahnen, wenn wir sehen, dass ein Mensch wie Blumhardt davon
redete als von einem Sterben. Unser natiirliches Leben ist ein Le-
ben der Vereinzelung, ein Leben ohne Solidaritat, ein unsachliches
Leben, ein Leben ohne Hingabe, das sich immer um sich selber
dreht. Von da aus gibt es keinen Zugang zu einer lebendigen Hoii-
nung, denn es gibt nur eine Reich shoffnung, an der wir nicht
Teil haben konnen, solange wir vom Ganzen abgesprengte Indi-
viduen sind. Persénliche Seligkeitshoffnungen sind Ausgeburten
unseres Egoismus. Das Christentum muss verstehen lernen, was
mit dem dreifachen Dein des Unservaters gemeint ist. ,,Sterbet dass
Jesus lebe®, ruft uns Blumhardt zu. Dieses Wort hat keinen aske-
tischen Sinn, aber es ruft uns zu einer grossen Sachlichkeit des
Lebens, zur Abkehr von der durchgingig egozentrischen Einstel-
lung. Ohne dass wir uns immer neu von uns selbst weg zur
Sache Gottes rufen lassen, kann uns keine Hoffnung gegeben wer-
den. Diese Sachlichkeit wird sich vor allem manifestieren in einer
leidenschaftlichen Hinwendung zu der Not der Welt und dem ge-
horsamen Ergreifen der Auigaben, die sich daraus ergeben. Es
- bleibt immer wahr, dass in diesem T un sich etwas von dem We-
‘sen des Reiches Gottes offenbart. Das Wort ,,Verwirklichung*
mag missverstandlich sein, weil es der Lebendigkeit und der iiber
alles Menschliche hinausgehenden Grosse des Reiches Gottes nicht
gerecht wird, indem es die falsche Vorstellung erwecken kann, als
ob das Reich Gottes ,,die Summe der in Organisationen erstarrten
Liebesanlaufe der Menschheit wire. Und doch muss das sach-
liche, hingegebene Wollen der Menschen immer auf diese Verwirk-
lichung hindringen. Sie sollen es so tun, dass die Leute ihre guten
Werke sehen und ihren Vater im Himmel preisen. Wer etwas Bes-
seres zu tun findet in dieser Welt, der soll es tun. Wer beten kann,
der soll es tun. Wer in der Verborgenhelt in Busse und Gebet die
Menschheit vertritt als ihr Priester vor Gott der tut Allergrosstes.
Aber das glauben wir nicht, dass diese prlesterllchen Menschen,
diese in Sehnsucht Harrenden und Wartenden geringschatzig auf
das Tun derer schauen werden, die in sachlicher Hingegebenheit
etwas vom Reiche Gottes zu verwirklichen streben, sondern wir
glauben viel eher, dass gerade diese priesterlichen ‘Menschen im-
mer wieder kommen werden, um sich in die Reihen der Arbeiten-
- den zu stellen. In der Trennung der beiden Reichsgotteswerke,
des Betens und des Arbeitens, liegt die sichere Entartung beider
— das ist eine oft erlebte und oft ausgesprochene Wahrheit.

Die Gefahr, dass der titige Kampf um das Reich Gottes und. -

- 10



seine Gerechtigkeit in ,,Reformismus* und ,,Aktivismus® ausartet,
ist da. Es gibt sicher nichts Furchtbareres, als die Reichsgottes-
werke, welche der Tummelplatz menschlicher Fitelkeit und mensch-
lichen Machttriebes sind, Reichsgotteswerke, in denen der Mensch
nicht zu sterben bereit 1st sondern in besonderem Stolz sein Haupt
erhebt. Ebenso gross is_t die Gefahr der Eigenwilligkeit, die es
verlernt ‘hat, Befehle zu empfangen und auf Beiehle zu warten, zu
lauschen und gehorsam zu sein, ein Idealismus, der seine Grenzen
nicht kennt, sondern in unkritischem Selbstvertrauen darauf los
stiirmt. Ganz zu schweigen von den Bewegungen, die ohne seelische
Krafte, durch die automatische Funktion ihres Mechanismus oder
durch sehr weltliche Mittel eine zeitlang noch im Gang gehalten
werden, bis sie an ihrer tiefsten Korruption zu Grunde gehen. Fiir
diese Gefahren bedarf es allerdings einer héchst wachen, nie aus-
setzenden Selbstkritik, und diese wird nur geweckt werden durch
Einkehr, Stille und ein grosses Aufmerken. Wer den Blick auf das
Ziel geheftet halt, nicht seine Ruhe sucht und darum die unend-
liche Grosse dessen nicht vergisst, was mit dem Reich Gottes ge-
meint ist, der wird gerade durch die Arbeit in jener lebendigen
Spannung erhalten, die. das Kennzeichen der Reichsgotteshoffnung
ist. Er wird in seinem Tun nicht vergessen, dass das Reich Gottes
nicht das Werk von Menschen ist, sondern Gottes Hilfe. Aber diese
Erkenntnis wird ihm auch niemals die an den Menschen gerichtete
Forderung erweichen, er wird nie in die Versuchung kommen,
selbst beurteilen zu wollen, bis wohin sein Tun zu gehen und wo
die Hilfe Gottes einzusetzen hat.

Das muss uns allerdings immer klar vor Augen stehen, dass
~ die Hoffnung des Reiches Gottes iiber alles Menschenmoghche ,
hinausgeht. Wir denken dabei nicht nur an die kosmischen Ver-
dnderungen, die in den Neutestamentlichen Aussagen angedeutet
sind, sondern wir denken auch an die Wirklichkeit, welche Mensch
heisst. Wir sind keine Optimisten, wir machen uns keine Illusionen
tiber die Moglichkeiten des Menschen. Wir ahnen die Tiefe der
Entartung, die mit dem Wort Siinde bezeichnet werden soll. Auf
den Menschen schauen heisst: auf Alles gefasst sein miissen, es
heisst: die grossten Verruchtheiten nicht ausser dem Bereich " der
Moglichkeit sehen. In diesem Zusammenhang erkenen wir auch,
dass der Mensch vom Tode, als der seinem Wesen durchaus an-
gemessenen Vernichtung, nicht gerettet werden kann. Wir schauen
auch auf die Geschichte nicht in optimistischer Art; wir rechnen
stets mit der Moglichkeit von Katastrophen, welche uns samt un-
serer Hofinung verschlingen. Darum wissen wir, dass auf das Reich
Gottes hoifen heisst: ein unbegreifliches Wunder erhoffen, ein
Wunder der Vergebung und der Gnade, die Ausgiessung des hei-
ligen Geistes iiber alles Flelsch die Auferstehung der Toten.

11



Mit Gott und seiner I—Illfe rechnen helsst wissen, dass d1e Men—

‘ -schengeschlchte nicht eine endlose We1terentw1ck1ung, ein ewiger |

Fortschritt, eine endlose Wiederholung des ‘Gestrigen sein kann.
Mit Gott rechnen heisst Erfiilltwerden von der Ahnung, dass etwas =
- bevorsteht, von einem Gefiihl hochster Dringlichkeit, dass kein
| Augenbhck verloren werden darf, dass wir wachen miissen und

- Busse tun auf das Erschutternde ‘hin, das bevorsteht, dass wir
“kdmpfien miissen gegen unsere Ne1gung, mit schlafenden Sinnen in
den Weltlauf hineinzusehen, alle Zeichen der Zeit iibersehen, ohne

Leidenschaft, ohne Angst, ohne Hoffnung zu leben, zuriickzusinken
in jenes Denken von dem der 2. Petrusbrief prlcht ,und wisset -
das aufs erste, dass in den letzten Tagen kommen werden Spotter,
die nach 1hrer1 eigenen Liisten wandeln und sagen: Wo-ist die Ver-
~ heissung = seiner Zukunft? Denn nachdem die Viter entschlafen
sind, bleibt es alles wie es von Anfang der Kreatur gewesen ist.

Aber in ihrem Mutwillen wollen sie nicht wissen, dass der Him- -

~-mel vor Zeiten auch war, dazu die Erde aus Wasser und im Was-
ser bestanden durch Gottes Wort, dennoch war zu der Zeit die

Welt durch dieselben mit der Sintflut verderbt. Also auch der Him- ‘-
mel, der jetzund ist, und die Erde werden durch sein Wort gespart, .

dass sie zum Feuer behalten werden auf den Tag des Gerichtes

-und der Verdammnis der gottlosen Menschen. Eines aber sej euch s

unverhalten, ihr Lieben, dass Ein Tag vor dem Herrn ist wie tau-

send ]ahre und tausend Jahre wie Ein Tag. Der Herr verzieht

nicht zu kommen, wie es etliche fiir einen Verzug achten, son-

dern er hat. Geduld mit uns und will nicht, dass jemand Verloren-

, ~gehe, sondern dass alle sich zur Busse kehren. Es wird aber.der
-+ Tag des Herrn kommen wie ein Dieb in der Nacht, an welchem die

Himmel zergehen werden mit grossem Krachen. Dle Elemente aber

- werden vor Hitze schmelzen und die Erde und die Werke, die
- darauf sind, werden verbrennen. So nun das alles soll zergehen o

so sollt ihr geschickt sein mit heiligem Wandel und gottseligem L

Wesen, dass ihr wartet und eilet zu der Zukunft des Tages des -
- Herrn. Wir warten aber eines neuen Himmels und einer neuen =
Erde nach seiner Verheissung, in welchen Gerechtigkeit wohnt. “_ oo

~PaulTrautvetter.

Zum Kampf gegen die Trunksucht.

' Vorbemerkung der Redaktion.

Mlt dem Beitrag von Klara Pete r beginnen wir den Abdruck einer e

':Relhe von Vortrigen, die wihrend eines Jahres (im Winter 1925/26. und im -
~ Sommer 1926) an den ,,Monatsabenden” von ,Arbeitund Bildung” ge-
 halten worden sind. Das Gesamithema dieser Vortirige lautete: ,,Meine -

Al.‘bEIf"‘ Die Redner erlduterten die sozialen Probleme, die aus ihrer be- -

12



	Unser Glaube an das kommende Reich Gottes

