
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 21 (1927)

Heft: 1

Artikel: Unser Glaube an das kommende Reich Gottes

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unser Glaube an das kommende Reich Gottes.1)
Wenn wir versuchen, uns immer von neuem über die

Gottesreichshoffnung klar zu werden, mag es das Natürlichste sein, dass
wir — wie es so oft getan worden ist — ausgehen von dem ganz
eindeutigen Wort Gottesreich. Dieses Wort sagt alles; es handelt
sich nur darum, dass wir alles hören. Und zwar scheint es mir,
dass die Schwierigkeit nicht in erster Linie darin bestehe, dass wir
die Mannigfaltigkeit, welche der Reichsgottesgedanke in sich
schliesst (wie er sich in der Mannigfaltigkeit der neutestamentlichen
Aussprüche wiederspiegelt) begreifen, sondern dass wir eine
Ahnung gewinnen' könnten von seiner Intensität. Vielleicht würden
wir dann von da aus all jene Mannigfaltigkeit der Aussagen
verstehen, von dem schlichten Vergleich m;t dem Sauerteig bis zu den
Schilderungen der Katastrophen, die mit dem Durchbruch des
Reiches verbunden sein werden.

Diesem Ahnen der Intensität steht aber eine Jahrhunderte alte
Erkrankung des religiösen Denkens in der Christenheit entgegen.
Mit geschwächtem Augenlicht hat sie die Bibel gelesen und mit
geschwächtem Gehör auf jene Botschaft gehört. Diese Krankheit,
welche das christliche Denken überfallen hat, kann man als
UnRealismus oder ähnlich bezeichnen. Der Gedanke, der aus dem
Wort Gottesreich als dessen selbstverständlicher Sinn herausspringt,
nämlich der eines Sieges Gottes über die Welt — dieser Gedanke
ist diesem unrealistischen, christlichen Denken viel fremder geworden

als es selber weiss. Dieses „christliche Denken" kennt eigentlich

nur noch — mit Marx zu reden — Veränderungen des Bewusst-
seins, aber nicht des Seins. Die Sphäre, in der Gott wirkt, ist die
Sphäre des Intellektes und der Psyche. Vom bibl'schen Denken mit
seinem Realismus ist die Christenheit abgekommen — und zwar
lange bevor es einen Liberalismus gab. Wir sagen das nicht in
einem Tone, als ob w i r selbstverständlich in der Lage wären, auf
die Christenheit deshalb Steine zu werfen. Höchstens e i n Vorwurf
ist vielleicht möglich, nämlich der, dass die Christenheit allzu
unbeirrt fortfuhr, ihr Denken als biblisches Denken auszugeben. Sie
hätte die Bibel nicht auf ihr Niveau herunterzerren sollen; es wäre
wahrhaftiger gewesen, wenn sie dieselbe auf ihrer einsamen Höhe
gelassen hätte. Gemieden zu werden ist nicht das Schlimmste;
unter dem Schein der Freundschaft vergewaltigt zu werden ist
schlimmer, und dieses Schlimmere ist der Bibel widerfahren.
Indem man sie auf diese Weise zu behandeln wähnte, hat man sie
schlimmer verloren.

x) Vortrag, gehalten an der religiös-sozialen Konferenz in Romanshorn
am 9. Oktober 1926.



Sicherlich sind alle Versuche der Menschen, s;ch mit den
unabänderlichen und unerforschlichen Tatsachen des Weltlaufs
abzufinden, ehrfurchtheischend, weil sie schliesslich alle die Würde des
Leidens haben. So auch die Versuche des christlichen Denkens.
Aber diese Ehrfurcht darf uns nicht hindern, es zu sehen und laut
auszusprechen, dass all jene religiösen Formen, sich mit der Un-
erlöstheit der Welt abzufinden, nicht der Weg der Bibel sind, und
dass die Art der Bibel unverstanden ist, solange wir nicht die völlige

und unbegreifliche Andersartigkeit ihres Weges erkennen.
I h r Weg ist nicht der Weg der Frömmigkeit, nicht der Weg der
Religion, nicht der Weg der Psyche, sondern ein ganz realistischer,

vielleicht sogar materialistischer, ein ganz massiver Weg.
„Und er berief die Zwölfe zu sich und gab ihnen Macht über die
Dämonen, dass sie sie austrieben und heilte jede Seuche und jede
Krankheit. Diese Zwölf sandte Jesus aus, gebot ihnen und sprach:
Gehet aber und predigt und sprechet: das Himmelreich ist nahe
herbeigekommen. Machet die Kranken gesund, reinigt die
Aussätzigen, wecket die Toten auf, treibt die Dämonen aus!" Das ist
der biblische Weg. Es ist uns angesichts dieses Weges vorerst
nichts anderes möglich, als ohne Begreifen stille zu stehen. Das
also ist die Reichsgottes-Hoffnung: „Die Blinden sehen, die Lahmen
gehen, die Aussätzigen werden rein, die Tauben hören, die Toten
stehen auf und den Armen wird die frohe Botschaft verkündigt."
„Wenn ich durch die Macht Gottes Dämonen austreibe, dann ist
das Gottesreich nahe zu euch gekommen." — Versuchen wir
unsere christlichen Augen auszureiben und solche Worte unabge-
schwächt, unvergeistigt, unmodernisiert anzuschauen. Darum
handelt es sich; es kann sich ja nicht um weniger handeln, das ist
die Wahrheit, die uns zu dämmern beginnt. Es kann sich nie um
weniger als um Alles handeln, w.o es sich um Gott handelt. Können

wir das verstehen? Vielleicht würde das der Anfang des Ver-
stehens sein, wenn uns das Gefühl überkäme, dass eigentlich erst
hier, wo so geredet wird, wirklich von Gott geredet wird. Dass
also überall dort, wo die blossen Tatsachen dieses unerlösten
Lebens erklärt oder verklärt werden, gerade deshalb nicht von Gott
geredet wird, sondern von dieser Welt. Nun wird uns die Tatsache
verständlich, dass alle diejenigen Menschen, die den Blick auf das
Reich Gottes gerichtet hielten, den Sinn verloren für viel frommes
Wesen, für v:ele religiösen Schöpfungen des Menschen. Sie sahen
das, was wirklich den Namen ,.göttlich" verdiente und konnten
darum nur noch mit Staunen auf das fromme Treiben der Menschen
schauen. Warum — das war ihre erstaunte Frage — warum
bekennt ihr nicht eure Armut, sondern spielt euch und andern Reichtum

vor? Und dabei ist ja Armut ein zu schwaches Wort, um
euren Zustand zu kennzeichnen, denn Armsein heisst wenig haben,



aber es ist ja ein Nichts-haben. Wie erstaunt sind die Menschen,
die auf das Reich Gottes schauen, über das, was die frommen
Menschen sagen über die erloschenen Augen der Blinden, an der Tragbahre

des Lahmen, angesichts des Aussätzigen und am Grabe.
Erstaunt sind sie, dass hier überhaupt noch geredet wird, dass gerade
hier so viel, so schön, so leicht fliessend, geredet wird, dass hier
die Menschen nicht sieben Tage und sieben Nächte schweigen wie
Hiobs Freunde und nachher dann nicht reden wie jene redeten.
Am allermeisten erstaunt sind sie darüber, wie hier das Wort
„Gott" ertönt, immer und immer wieder, nirgends so ungeniert,
nirgends so hemmungslos wie gerade hier, während sie, die Reichs-
gottes-Menschen, das Gefühl haben, dass dieses Wort nirgends so
unmöglich ist wie hier, dass es jedenfalls aus solchen Situationen
niemals mit solch selbstverständlicher Erbaulichkeit herausspringt,
dass jedenfalls niemals eine derartige Sache mit jenem Wort erklärt
oder verklärt werden kann. Denn es müsste ja im Gegenteil in
solchen Situationen das Eine klar werden, dass von Gott reden heisst
von einer andern Welt reden, die brennende Empfindung in die
Seele senken, dass wir hier Gott nicht haben.

Wir verstehen nun, warum Reichsgottes-Menschen in gewissem
Sinne weltliche Menschen gewesen sind. Die Ehrfurcht vor dem
frommen Wesen ist von ihnen abgefallen, sie sind davon ganz frei
geworden. Ach, wir müssen ja gar nicht fromm tun, wir kommen ja
damit Gott in keiner Weise näher. Das fromme Wesen ist ja nicht
Gott, denn er ist allein da, wo sein Reich ist und nirgends sonst.
Unsere Stimmungen, unsere Andachten, das dringt ja alles nicht
hinüber. Darum dürfen wir herzhaft natürlich, herzhaft weltlich
sein. Wir müssen ja gar nicht alles, was geschieht, erklären und
verklären können. Wenn nichts anderes zu sagen ist gegenüber den
furchtbaren Tatsachen dieses Lebens, wenn die dunklen Abgründe
nur durch erbauliche Beleuchtungen erhellt werden können, dann
ist Schweigen so viel besser, so viel wahrer. Wenn aber die Frage
nach Gott aufgeworfen wird, dann soll derjenige, der es tut, wissen,
was er tut. Er soll wissen, dass er dann nicht ein religiöses
Register zieht, dem nun wie von selbst die Trostmelodie entquillt.
Er soll wissen, dass die Frage nach Gott keine andere Frage sein
kann als die nach seiner Hilfe. Es ist nicht die Frage nach dem
Trost, es ist nicht die Frage nach der Kraft, das Unvermeidliche
zu tragen, nach der Erleuchtung, das Unverständliche zu verstehen,
sondern es ist immer nur die Frage nach der Hilfe, nach dem Siege
Gottes, nach seinem Reiche. Dann weiss man, dass mit einer
Fälschung der Wirklichkeit nichts gewonnen ist, dann wird die Not
nicht mehr verklärt, sondern als Not angeschaut, der Tod wird
nicht mehr in etwas Seliges umphantasiert. Und aus dieser schlechthinigen,

aus dieser nicht erklärten und nicht verklärten Not heraus



wird die Frage nach Gott erhoben, das heisst die Frage nach seiner
Hilfe, nach seinem Siege.

Wir haben von der biblischen Reichsgotteshoffnung geredet.
Das Thema spricht aber von unserer Reichsgotteshoffnung. Das
„unser" kann nur den Sinn 'haben, dass wir diese Hoffnung bejahen,

dass wir uns vielleicht nach ihr ausstrecken. Mehr kann es
nicht bedeuten. Wir treten hier nicht auf als diejenigen, die etwas,
und zwar das Allergrösste, haben gegenüber den andern, die es

nicht haben. Gerade wenn uns eine Ahnung erfüllt von der Grösse
dieser Hoffnung, ist es uns klar, dass es ein ganz besonderes
Problem sein muss, sie zu besitzen. Es ist kein schweres Problem, sich
eine Theologie anzueignen. Wir könnten deshalb auf den Gedanken

kommen, die Reichsgotteshoffnung in eine Theologie zu
verwandeln, um sie in dieser Form in unsern Besitz überzuführen.
Wir würden viel Grund zu dem Verdacht geben, dass wir so etwas
gemacht haben, wenn wir allzu zuversichtlich von „unserer"
Reichsgotteshoffnung redeten. Gerade dies muss unser Hauptanliegen

sein, dass wir niemals diesem tötlichen Irrtum verfallen.'
Es gibt ja eigentlich nicht Schrecklicheres als Menschen, welche

dem Leben mit einer Theologie oder sonst einem Schema
gegenübertreten. Das Leben schreit nach ihren Herzen und sie antworten

mit einer Theologie. Das Entsetzlichste geschieht in der Welt,
sie aber sind nie verlegen, denn sie haben eine „Theologie der
Hoffnung". Der Tod begeht irgend eine schauerliche Gewalttat, er
mordet ein Kind — sie aber kommen mit ihrer Theologie der
Auferstehung. Keine Not bringt sie aus der Fassung, denn sie haben
ihre Theologie; sie haben ihre allzeit gebrauchsfertigen Formeln
für den Tod von Betagten und von Kindern, von Jünglingen und
Jungfrauen und „für besonders schwere Fälle". Wir wollen damit
nicht die Menschen anklagen um ihrer Herzensarmut und selbstischen

Gebundenheit willen, um ihres robusten Lebenswillens willen,

der sie schliesslich — wie Tolstoi einmal sagt — hinter jedem
Sarge aufjauchzen lässt: „Ich lebe, dieser ist gestorben, aber ich
lebe, das ist schliesslich das einzig Wichtige." Nicht das klagen
wir an, dass der Mensch innerhalb der Natur und der Todesherrschaft

steht, sondern dies, dass auch noch das Göttliche durch die
Theologie zur Verklärung der Todesherrschaft herangezogen wird,
dass es dazu dienen muss, das Unerträgliche erträglich zu machen.
Man kann sagen was man will, aber wir sehen uns gedrungen, es
laut und immer lauter zu sagen, dass Auferstehung als Theologie
nicht mehr Auferstehung ist, sondern das Gegenteil: Versöhnung
mit dem Tode. Alles theologische Reden von der Auferstehung hat
die Wirkung, den Menschen von der Auferstehung wegzuführen.
So ist wohl auch das Wort vom Kreuz meist nicht in dem „Wort
vom Kreuz". Wo ist es denn? Wir werden es immer suchen müs-



sen — und dann werden wir es finden, oft wohl an erstaunlich
unerwarteten Orten.

Wenn das Reich Gottes nur eine Theologie der Hoffnung ist,
dann sind wir betrogen, wir betrügen uns selbst damit. Ich habe
immer deutlicher das Gefühl, dass der gefährlichste Bestandteil der
Hoffnung die Idee der Zukünftigkeit ist. Zum Reichsgottes-Gedan-
ken gehört wesentlich seine Nähe, sein Anbruch, sein unmittelbar
bevorstehender Durchbruch. Es handelt sich nicht darum, zu denken,

dass „einmal" etwas geschehen soll. Warum soll denn
„einmal" etwas geschehen, was jetzt nicht geschehen kann? Ist das
nicht die hoffnungsarme theologische Flucht in die Zukunft?
Blosse Zukunftshoffnung ist verkappte Hoffnungslosigkeit. Hoffnung

haben heisst eine göttliche Möglichkeit setzen, und diese göttliche

Möglichkeit darf nicht durch den Begriff der Zukünftigkeit um
ihre Aktualität gebracht werden. Zukunft s-Möglichkeit, das ist
ein anderes Wort für Unmöglichkeit. Darum haben wir es bereits
nur noch mit Theologie zu tun, wenn das Reich Gottes als
Zukunftshoffnung auftritt. Darum ist auch eine gewisse, zeitlich
verstandene Eschatologie nichts anderes als schriftgelehrte Träumerei.
Solche Dinge allerdings lassen sich leicht besitzen. Vielleicht
haben wir eine Zukunftshoffnung, vielleicht eine Eschatologie. Aber
das alles ist nicht Reichsgotteshoffnung.

Die Menschen der ersten christlichen Zeit, lebten in einer
Atmosphäre, die wie mit einer gewaltigen elektrischen Spannung geladen
war. Einmal war das so sehr der Fall, dass Flammen auf ihren
Häuptern erschienen. Die Herrschaft Gottes war angebrochen.
Sie war inwendig in ihnen und mitten unter ihnen; sie wirkte still
wie ein Sauerteig und sie drohte wie eine Katastrophe; sie war
verborgen, man konnte nicht sagen: siehe da, siehe dort ist sie, und
sie war vor aller Augen in allen geschehenen und geschehenden
Siegen Gottes. Das ist jedenfalls eindeutig, dass diese Menschen
mit ihrer Reichsgotteshoffnung in ihre Gegenwart hineingestellt
waren. Sie waren nicht in der Lage, sich mit einer Zukunftshoffnung
über die Tatsachen der Gegenwart zu trösten, sie waren diesen
Tatsachen merkwürdig wehrlos pre'sgegeben. Es mag paradox klingen,

wenn wir sagen, dass der Mensch mit der Gottesreichshoffnung
den furchtbaren Tatsachen des Lebens innerlich am wehrlosesten
gegenübersteht. Bei den andern prallen diese Schrecknisse ab an
dem geschickt vorgehaltenen Schild ihrer Theologie, ihrer
Jenseitshoffnungen, ihrer Eschatologien oder auch ihres Optimismus, ihres
Aktivismus, ihrer frommen oder unfrommen, jedenfalls aber alles
irgendwie erklärenden und damit rechtfertigenden Weltanschauungen.

Die Menschen des Gottesreiches dagegen stehen da mit
entblösstsn Herzen; sie haben kein Schild mehr vorzuhalten. Sie
haben keine Erklärung mehr für irgend eine dieser Nöte, sie haben



kein stylisierendes Schema mehr, mit welchem sie den Schrecknissen
dieses Lebens eine erträgliche Form geben können. Sie haben keine
Weltanschauung mehr, sie haben keine dieser Abfindungsmethoden,
dieser Beschwichtigungskünste mehr. Sie haben nur Gott, der die
N i c h t-Abfindung, die N i c h t-Beruhigung ist, durch dessen
Gegenwart die Not nicht verhüllt, sondern in ihrer nackten
Entsetzlichkeit den Blicken dargeboten wird. Ueber dem Menschen
des Gottesreiches ist das religiöse Schutzdach abgebrochen; er steht
unter freiem Himmel. Sein Auge sieht alles in schrecklicher
Deutlichkeit, weil alles in ungehemmtes Licht gestellt ist. Die farbigen
Scheiben der Religion brechen die Strahlen des Lichtes nicht mehr,
das auf die Dinge dieser Welt fällt. Es ist alles unheimlich einfach,
kindlich einfach geworden. Die Not ist Not, und Gott ist Gott.
Und zwischen diesen beiden Mächten steht wehrlos der Mensch.
So stand Joh. Christoph Blumhardt da. Das war seine Situation
am Krankenlager der Gottliebin Dittus. Er hatte hier nichts zu
sagen als : Gott, aber er sagte es nicht, um damit etwas zu erklären,
d. h., um damit einen Ausweg zu finden, sondern er fühlte, dass
er sich damit im. Gegenteil den Ausweg versperrte. Dass Menschen
in einer solchen Situation den Rückzug antreten, dürfen wir ihnen
nicht verargen, aber dass sie ihren Rückzug mit frommen Worten
in einen Triumph umphantasieren, das ist die Unwahrheit ihres
Tuns. Blumhardt aber müsste in dieser entsetzlichen Situation
ausharren mit der Frage nach dem Unmöglichen, nach der Hilfe.

Was heisst also nun Reichsgotteshoffnung besitzen? Es heisst
viel Trost nicht besitzen, viel Beruhigung, viel seelischen Reichtum
entbehren, es heisst die Not sehen und sie nicht erklären können,
es heisst keine Methode haben der Sache beizukommen; es heisst
keine schönen Litaneien haben, sondern nur mühsame Gebete,
schmerzvolle Schreie zu Gott. Es heisst arm sein neben all den
geistlich Reichen, einseitig neben den imponierend Vielseitigen,
„lächerlich mit der Grösse seines Anspruches"1) und der Blosse von
allen Mitteln, lächerlich besonders neben den Menschen mit ihren
Rettungstechniken. Es heisst ein Fragender sein unter solchen, die
um Antworten nie verlegen sind, ein Anklopfender, ein Hungriger
unter Satten, es heisst einer kleinen Herde angehören.

Nach dem Gesagten wird es nun nicht mehr zu ungebrochen,
z u positiv verstanden werden können, wenn wir es jetzt positiv
sagen: die Reichsgotteshoffnung ist die Gewissheit, dass Gott die
Hilfe ist. Sie ist ganz ausschliesslich diese Gewissheit des Sieges,
die frohe Botschaft, dass seine Herrschaft anbricht, es ist die
Gewissheit, dass diese Hilfe keine Einschränkung hat, dass wir für
kein Gebiet des Lebens die Hoffnung aufgeben müssen. Diese Hoff-

1) Vergi. Eduard Thurneysen „Christoph Blumhardt".

8



nung bedeutet: vor nichts zurückschrecken müssen, weil Gott vor
nichts zurückschreckt, alles sehen dürfen, weil man alles hoffen
darf; nicht optimistisch sein müssen, weil man — glauben darf,
auch dort, wo nur der Pessimismus wahr ist.

Dieser Glaube kann aber niemals sicherer Besitz werden. So

wenig wie die Erkenntnis Christi. Christus erkennen heisst: täglich

durch die immer wechselnden Verhüllungen seiner Niedrigkeit
hindurch seine Gottessohnschaft erkennen. Gegenüber Christus ist
die Gefahr der Kreuzigung auch für den Frömmsten täglich akut.
Es gibt keine Sicherung davor; die Kirchen mögen machen was sie
wollen; sie mögen taufen und konfirmieren und Abendmahl feiern
und Weihwasser spritzen so viel sie wollen, die Gefahr, dass ihre
Gläubigen Christus kreuzigen ist nicht gebannt. Die Schriftgelehr-
ten mögen am Neutestamentlichen Bilde Christi arbeiten, die Theologen

mögen ihre Dogmen bilden und verfestigen, das alles hilft
nichts, rettet nicht vor der Gefahr der Verkennung Christi. Es wird
sich immer wiederholen, dass gerade die Sicheren, die Wissenden
ahnungslos an ihm vorübergehen, und dass andere kommen vom
Aufgang und Niedergang der Sonne, Menschen ohne Dogmen, ohne
Bibel, ohne Tradition — und Christum erkennen. Die starke
Einsicht in diese Situation mag uns gegenüber der immer von neuem
einsetzenden theologischen Zudringlichkeit ruhig und kühl machen,
während sie uns für das lebendige Geschehen, in welchem wir zu
urteilen und zu handeln haben, in Unruhe und grosse Spannung
versetzt.

Diese selbe, niemals in sicheren Besitz zu bringende Art hat der
Reichsgottesglaube. Es wird deshalb auf ihn niemals eine Partei
zu gründen sein. Man kann alles sein, nur nicht Blumhardtianer,
das heisst, man kann seine Sache, die Reichsgottessache, niemals
so übernehmen wie theologische Schüler die Erkenntnisse ihrer
Lehrer übernehmen. Dogmen kann man sich aneignen, aber Glauben

nicht; es mag überall Virtuosität geben, nur im Beten nicht.
Ein Verstehen Blumhardts führt wohl zu allererst zu einem scheuen,
von Ferne stehen bleiben. Wer sich ihm naht, wird spüren, dass
er nicht in einen Hörsaal und nicht unter eine Kanzel tritt, sondern
in ein Heiligtum. Um dieser Scheu willen muss es uns auch ferne
liegen, das analysieren zu wollen, was in seiner Seele war, wenn
er irgend einer Not gegenüber stand. Aber vielleicht dürfen wir
doch, ohne etwas Heiliges zu verletzen, das sagen, dass es eine
äusserst aktive, eine ringende Haltung war. Daran kann uns nochmals

das eine klar werden, dass Reichsgottesglaube keine Theorie,
sondern ein Kampf ist, ein Angriff auf. die Welt.

Was sollen wir tun, dass solch lebendiger, ringender Glaube
in uns selbst lebendig werde? Das ist wohl die brennendste Frage,
die wir zu stellen haben. Ich glaube, dass wir etwas, dass wir sehr

9



viel dazu tun müssen. Dieser Glaube ist kein Geschenk, das dem
müssig Träumenden in den Schoss geworfen wird. Wir müssen
etwas tun. Wir müssen uns vor allem der Not des Lebens stellen.
Das ist sehr bald gesagt. Wie viel es aber bedeutet, beginnen wir
zu ahnen, wenn wir sehen, dass ein Mensch wie Blumhardt davon
redete als von einem Sterben. Unser natürliches Leben ist ein
Leben der Vereinzelung, ein Leben ohne Solidarität, ein unsachliches
Leben, ein Leben ohne Hingabe, das sich immer um sich selber
dreht. Von da aus gibt es keinen Zugang zu einer lebendigen
Hoffnung, denn es gibt nur eine Reich shoffnung, an de'r wir nicht
Teil haben können, solange wir vom Ganzen abgesprengte
Individuen sind. Persönliche Seligkeitshoffnungen sind Ausgeburten
unseres Egoismus, Das Christentum muss verstehen lernen, was
mit dem dreifachen Dein des Unservaters gemeint ist. „Sterbet, dass
Jesus lebe", ruft uns Blumhardt zu. Dieses Wort hat keinen
asketischen Sinn, aber es ruft uns zu einer grossen Sachlichkeit des
Lebens, zur Abkehr von der durchgängig egozentrischen Einstellung.

Ohne dass wir uns immer neu von uns selbst weg zur
Sache Gottes rufen lassen, kann uns keine Hoffnung gegeben werden.

Diese Sachlichkeit wird sich vor allem manifestieren in einer
leidenschaftlichen Hinwendung zu der Not der Welt und dem
gehorsamen Ergreifen der Aufgaben, die sich daraus ergeben. Es
bleibt immer wahr, dass in diesem Tun sich etwas von dem Wesen

des Reiches Gottes offenbart. Das Wort „Verwirklichung"
mag missverständlich sein, weil es der Lebendigkeit und der über
alles Menschliche hinausgehenden Grösse des Reiches Gottes nicht
gerecht wird, indem es die falsche Vorstellung erwecken kann, als
ob das Reich Gottes „die Summe der in Organisationen erstarrten
Liebesanläufe der Menschheit" wäre. Und doch muss das
sachliche, hingegebene Wollen der Menschen immer auf diese Verwirklichung

hindrängen. Sie sollen es so tun, dass die Leute ihre guten
Werke sehen und ihren Vater im Himmel preisen. Wer etwas
Besseres zu tun findet in dieser Welt, der soll es tun. Wer beten kann,
der soll es tun. Wer in der Verborgenheit, in Busse und Gebet die
Menschheit vertritt als ihr Priester vor Gott, der tut Allergrösstes.
Aber das glauben wir nicht, dass diese priesterlichen Menschen,
diese in Sehnsucht Harrenden und Wartenden geringschätzig auf
das Tun derer schauen werden, die in sachlicher Hingegebenheit
etwas vom Reiche Gottes zu verwirklichen streben, sondern wir
glauben viel eher, dass gerade diese priesterlichen Menschen
immer wieder kommen werden, um sich in die Reihen der Arbeitenden

zu stellen. In der Trennung der beiden Reichsgotteswerke,
des Betens und des Arbeitens, liegt die sichere Entartung beider
— das ist eine oft erlebte und oft ausgesprochene Wahrheit.

Die Gefahr, dass der tätige Kampf um das Reich Gottes und

- 10



seine Gerechtigkeit in „Reformismus" und „Aktivismus" ausartet,
ist da. Es gibt sicher nichts Furchtbareres, als die Reichsgotteswerke,

welche der Tummelplatz menschlicher Eitelkeit und menschlichen

Machttriebes sind, Reichsgotteswerke, in denen der Mensch
nicht zu sterben bereit ist, sondern in besonderem Stolz sein Haupt
erhebt. Ebenso gross ist die Gefahr der Eigenwilligkeit, die es
verlernt hat, Befehle zu empfangen und auf Befehle zu warten, zu
lauschen und gehorsam zu sein, ein Idealismus, der seine Grenzen
nicht kennt, sondern in unkritischem Selbstvertrauen darauf los
stürmt. Ganz zu schweigen von den Bewegungen, die ohne seelische
Kräfte, durch die automatische Funktion ihres Mechanismus oder
durch sehr weltliche Mittel eine Zeitlang noch im Gang gehalten
werden, bis sie an ihrer tiefsten Korruption zu Grunde gehen. Für
diese Gefahren bedarf es allerdings einer höchst wachen, nie
aussetzenden Selbstkritik, und diese wird nur geweckt werden durch
Einkehr, Stille und ein grosses Aufmerken. Wer den Blick auf das
Ziel geheftet hält, nicht seine Ruhe sucht und darum die unendliche

Grösse dessen nicht vergisst, was mit dem Reich Gottes
gemeint ist, der wird gerade durch die Arbeit in jener lebendigen
Spannung erhalten, die das Kennzeichen der Reichsgotteshoffnung
ist. Er wird in seinem Tun nicht vergessen, dass das Reich Gottes
nicht das Werk von Menschen ist, sondern Gottes Hilfe. Aber diese
Erkenntnis wird ihm auch niemals die an den Menschen gerichtete
Forderung erweichen, er wird nie in die Versuchung kommen,
selbst beurteilen zu wollen, bis wohin sein Tun zu gehen und wo
die Hilfe Gottes einzusetzen hat.

Das muss uns allerdings immer klar vor Augen stehen, dass
die Hoffnung des Reiches Gottes über alles Menschenmögliche
hinausgeht. Wir denken dabei nicht nur an die kosmischen
Veränderungen, die in den Neutestamentlichen Aussagen angedeutet
sind, sondern wir denken auch an die Wirklichkeit, welche Mensch
heisst. Wir sind keine Optimisten, wir machen uns keine Illusionen
über die Möglichkeiten des Menschen. Wir ahnen die Tiefe der
Entartung, die mit dem Wort Sünde bezeichnet werden soll. Auf
den Menschen schauen heisst: auf Alles gefasst sein müssen, es
heisst: die grössten Verruchtheiten nicht ausser dem Bereich der
Möglichkeit sehen. In diesem Zusammenhang erkenen wir auch,
dass der Mensch vom Tode, als der seinem Wesen durchaus
angemessenen Vernichtung, nicht gerettet werden kann. Wir schauen
auch auf die Geschichte nicht in optimistischer Art; wir rechnen
stets mit der Möglichkeit von Katastrophen, welche uns samt
unserer Hoffnung verschlingen. Darum wissen wir, dass auf das Reich
Gottes hoffen heisst: ein unbegreifliches Wunder erhoffen, ein
Wunder der Vergebung und der Gnade, die Ausgiessung des
heiligen Geistes über alles Fleisch, die Auferstehung der Toten.

11



Mit Gott und seiner Hilfe rechnen heisst wissen, dass die
Menschengeschichte nicht eine endlose Weiterentwicklung, ein ewiger
Fortschritt, eine endlose Wiederholung des Gestrigen sein kann.
Mit Gott rechnen heisst Erfülltwerden von der Ahnung, dass etwas
bevorsteht, von einem Gefühl höchster Dringlichkeit, dass kein
Augenblick verloren werden darf, dass wir wachen müssen und
Busse tun auf das Erschütternde hin, das bevorsteht, dass wir
kämpfen müssen gegen unsere Neigung, mit schlafenden Sinnen in
den Weltlauf hineinzusehen, alle Zeichen der Zeit übersehen, ohne
Leidenschaft, ohne Angst, ohne Hoffnung zu leben, zurückzusinken
in jenes Denken, von dem der 2. Petrusbrief spricht: „Und wisset
das aufs erste, dass in den letzten Tagen kommen werden Spötter,
die nach ihren eigenen Lüsten wandeln und sagen : Wo ist die
Verheissung seiner Zukunft? Denn nachdem die Väter entschlafen
sind, bleibt es alles wie es von Anfang der Kreatur gewesen ist.
Aber in ihrem Mutwillen wollen sie nicht wissen, dass der Himmel

vor Zeiten auch war, dazu die Erde aus Wasser und im Wasser

bestanden durch Gottes Wort, dennoch war zu der Zeit die
Welt durch dieselben mit der Sintflut verderbt. Also auch der Himmel,

der jetzund ist, und die Erde werden durch sein Wort gespart,
dass sie zum Feuer behalten werden auf den Tag des Gerichtes
und der Verdammnis der gottlosen Menschen. Eines aber sei euch
unverhalten, ihr Lieben, dass Ein Tag vor dem Herrn ist wie
tausend Jahre und tausend Jahre wie Ein Tag. Der Herr verzieht
nicht zu kommen, wie es etliche für einen Verzug achten,
sondern er hat Geduld mit uns und will nicht, dass jemand verloren
gehe, sondern dass alle sich zur Busse kehren. Es wird aber der
Tag des Herrn kommen wie ein Dieb in der Nacht, an welchem die
Himmel zergehen werden mit grossem Krachen. Die Elemente aber
werden vor Hitze schmelzen und die Erde und die Werke, die
darauf sind, werden verbrennen. So nun das alles soll zergehen,
so sollt ihr geschickt sein mit heiligem Wandel und gottseligem
Wesen, dass ihr wartet und eilet zu der Zukunft des Tages des
Herrn. Wir warten aber eines neuen Himmels und einer neuen
Erde, nach seiner Verheissung, in welchen Gerechtigkeit wohnt."

PaulTrautvetter.

Zum Kampf gegen die Trunksucht.
Vorbemerkung der Redaktion.

Mit dem Beitrag von Klara Peter beginnen wir den Abdruck einer
Reihe von Vorträgen, die während eines Jahres (im Winter 1925/26 und im
Sommer 1926) an den „Monatsabenden" von „Arbeit und Bildung"
gehalten worden sind. Das Gesamtthema dieser Vorträge lautete : „M eine
Arbeit''. Die Redner erläuterten die sozialen Probleme, die aus ihrer be-

12


	Unser Glaube an das kommende Reich Gottes

