Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Die Bedeutung der Urgemeinde fir die Gegenwart
Autor: Walser, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung der Urgememde fiir dle
Gegenwart.

1

Haben die Schlussitze der Bergpredigt eine Bewandtnis
mit den Geschehnissen der jiingsten Vergangenheit, oder gelten die
flehentlichen Warnungen Jesu einem viel Schwereren, das erst kom-
men wird? Stehen wir gegenwairtig in einem neuen Aufstieg, oder
ist uns bloss eine Schonzeit gegdnnt zur Besinnung ? Vielleicht ist
uns eine letzte Frist gegeben, nach dem Grund des Kulturzusam-
menbruches zu forschen und nach einem Ausweg zu suchen, ehe
die ,,Gewigser kommen und die Winde wehen.*

Albert Schweitzer findet die Ursachen des Verfalles in einem
Versagen der Philosophie. Ich glaube, das Aussetzen
des Kulturdenkens sei vielmehr der Einsicht entsprungen, dass mit
dem Denken allein den unterwiihlenden Tendenzen nicht mehr bei-
zukommen sei. Fiir das von Schweitzer geforderte Denken sind
die Voraussetzungen nicht mehr vorhanden. Der modernen Men-
falitdt gebricht es an einer fiir das Kulturdenken notwendigen Di-
stanz gegeniiber der Aussenwelt. Die Aussenwelt ist hereingebro-
chen in die Innenwelt. Der Moderne ist in den Bann der Umwelt
geraten, die er meistern sollte. Er ist darum wie ,,6ffentlich® ge-
worden, — ohne Sammlung, ohne festen Stiitzpunkt, bestindig
in Atem gehalten und in Angst, nicht mehr mitzukommen. Er
hat sich der Masse ausgeliefert, sich seinem Werk, der Organisation
und ihrer Damonie geopfert. Seine Selbstauslieferung, — und da-
mit ist der Verfall besiegelt, — ist eine Flucht vor sich selbst. Er
hat sich an die Aussenwelt verraten, weil er sich selbst nicht mehr
ertrdgt. Er ist krank. Er ist in seinem ganzen Wesen
erkrankt, er hat die Beziehung zu Seinesglei-
chen verloren, er ist sozial erkrankt, er ist isoliert. Sein
Zustand kann mit dem des Schwerhérigen verglichen werden, der
nur auf die heftigsten Laute reagiert und nicht auf das achtet, was
in der menschlichen Stimme mitschwingt und Verstindnis sucht.
Er antwortet nur auf die grellsten Laute der Umwelt. Die fein-
sten Faden zu Seinesgleichen sind ihm verloren gegangen.

Es wire nun die dringendste, die wesentlichste Aufgabe
der Kirche, den isoliertenr Menschen zu erlésen, die gestorte. Be-
ziehung zwischen Bruder und Bruder wieder herzustellen. Wir
sehen aber, wie die Kirche in den wichtigen Fragen der Wieder-
herstellung einer zusammengebrochenen Kultur auffallend selten
zu Rate gezogen wird. Wir sehen, wie auf Konferenzen, an denen
um Probleme der Weltwirtschaft, internationaler Verstindigung
gerungen wird, ihr direkter Einfluss ausgeschaltet ist. Wir sehen,

n

468



wie das Christentum in seine gefihrlichste Krisis eingetreten ist,
wie von seinem allmahligen Erl6schen geredet werden darf. er
erblicken darin den Ausfluss einer niichternen Erwagung der Gesell-
schaft, dass vom Christentum keine Forderung fiir sie mehr zu er-
warten sei. Die Kirchen mussten. als bestimmender Faktor ausser
Betracht fallen, weil sie sich einer ginzlich entfremdeten Umwelt
gegenuber angepasst —undihrWesentliches, — das
was nur sie und sonst nichts und niemand zu geben imstande war,
der Gesellschaft vorenthalten haben. Statt den 1soherten
Menschen zu beireien, fiithrten sie ihn in tiefere Isolierung hinein.
Sie haben das Individuum aus seinen naturhaft instinktiven Bin-
dungen herausgerissen, ihm eine iiberlegene hoéhere Zusammen-
gehorigkeit verkiindet, die sie selber aber nicht leben, nicht ver-
wirklichen und von der darum keine Kraft ausgehen kann. Seo
stossen sie den Menschen, der weder ein Neues ergreifen, noch
in die Natur zuriickschlummern kann, auf sich selbst zuriick und
iberliefern ihn bestindig neuer Wesenserkrankung.

Immer wieder wird zwar auch in den Kirchen die soziale Frage
laut: ,,Wo ist dein Bruder Abel? ,Stockholm“ kann uns
da eine grosse Verheissung werden. Die protestantischen Volker
erwarten von ihm eine gliicklichere Losung, als sie fritheren An-
strengungen beschieden war. So war auch der Protestantismus
bis jetzt auf falscher Spur. Ein Ausspruch Grimmelshausens be-
leuchtet seine Lage. Ueberrascht vom Liebeskommunismus der
Taufer bekennt er resigniert: ,,.So eine Gemeinschaft bringen wir
nicht zustande. Wir bringen nimmermehr die rechten Bursche zu-
sammen.“ Der Protestantismus sucht wohl die Briidergemeinschaft,
er glaubt sie aber erst dann zu erreichen, wenn er den Einzel-
n en dazu gebildet hat. So verfiel er dem Individualis-
mus. Dieser ist aber noch nie iiber eine blosse Gesinnungsge-
meinschaft hinausgekommen. Der Individualist findet in der Ge-
meinschaft, die er erstrebt, sich selbst, den Bruder aber nicht. Er
sucht den Bruder in den Tiefen seines Ich, denn er glaubt an eine
letzte Identitdit von Gottes — des Andern — mit seinem eigenen
Ich. Das orientalische Gleichnis vom heimkehrenden Krieger, der
sich seiner Frau zu erkennen gibt mit den Worten: ,Ich bin Du,*
— ist zwar schon, aber nicht wahr, Das Ich ist niemals Du!

Bei der Unmoglichkeit, auf dieser Grundlage Menschen
fiir die Briidergemeinschaft (Gemeinde) heranzubilden, konnte eine
leise Ermiidung ' nicht ausbleiben. ,Wie kann man "des Bruders
Hiiter sein?“ Die Folge davon war der sich in seiner Wirkung auf
das Privatleben beschrinkende heutige SuD ] ekt1v1smus VoI
allem in den evangelischen Kirchen.

- So fand sich auch da der Weg zum Bruder mcht Der einzige
Weg heisst: Riickkeh r zum Evangelium, — das den Bruder ge-

460



funden, — zuriick zu jenem Fundament, auf dem eine Bruder-
gemeinde wirklich und moglich war. Unsere Riickkehr bedeutet
das demiitige Eingestindnis, dass wir auf Sand gebaut habe.

IL. - |

,Wer diese meine Rede hort und tut sie, der ist einem klugen
Manne gleich, der sein Haus auf einen Felsen baute.“ Ueber die-
sem Felsen ist die Urgemeinde errichtet. Ich glaube, dass er der
einzige Boden sei fiir eine sichere Sozial- und Weltgestaltung, trotz-
dem jene erste Gemeinde zusammengebrochen ist. Ihre Triimmer-
stiicke jedoch lassen noch Schliisse zu iiber die Kratit, die diesen
Bau geschaffen hat. Wiederholt weist cueApostelgeschmhte hin auf die
Macht, die hier am Werke war und gleich einer unsichtbaren Mauer
die erste Jingerschar umschloss. ,,Der andern aber wagte keiner
sich zu ihnen zu tun, sondern das Volk hielt gross von ihnen.“
5.13. Woher dieses eigentiimliche Fremdgefithl im Volk? Was
war das Neue, das die Jiinger ergriffen hatte und s'e mit angst-
lichem Staunen erfiillte, dass sie sollten Trager solchen Lebens
sein? Sie waren zum Bewusstsein erwacht, ein Mensch, der
gestorben und doch lebendig, ist das Leben un-
seres Kreises, er ist die Kraft der neuen Wirklichkeit, ,.er
hat sein Volk besucht “ er hat jeden aus seiner Welt gerissen, und
Einsame zu Briidern gemacht ein Mensch — Jesus.

Wenn der kleine Albert Schweitzer sich vor den Dorfbuben,
nicht ausgezeichnet wissen will, folgt er darin unbewusst einem
Grundzug in Jesu Wesensart. Jesus will jedem Bruder sein.
Als Mensch und Bruder stellt er sich unter das Gericht der ge-
meinsamen Schuld. Wer nicht schuldig sein will, ist erst recht
schuldig. Darum begehrt er mit den Biissern die Taufe des Jo-
hannes. Er weigert sich, Zeichen zu tun, weil sie die Ordnungen
durchbrachen, in denen die andern leben miissen. Er will mit ihnen
in ihrem Tage leben. Dieses Mit-ihnen-leben ist ihm
Religion. ,Du solist den Niachsten lieben wie ‘dich selbst.*
Néchstenliebe ist der Gottesliebe gleich, Gott lieben heisst den
Bruder lieben. Wenn er Gott Vater nennt, so ist ihm der Name
nicht Ehrenprddikat. Sein Gott ist der ,Unser Vater“ Gott
ist ihm der ,Unser Gott"“ er ist fiir ihn das unsagbare
Etwas, das zwischen Mensch und Mensch ist

Das Band, das Menschen an den Vater kniipft, ist das namliche
Band, das sie unier sich verkniipft. Nicht dadurch sind die Men-
schen Briider, dass ibr Ich identisch ist mit Gottes Ich. Ihr
Leben und Wesen wurzelt in dem Verbunden-
sein: ist Verbundensein, und ist nichts fiir sich. Das
Zentrum des Menschen ist nicht in ihm, sondern ausser ihm.
Ausser ihm ist die Wahrheit, und zwar nicht irgendwo ausser ihm,

470




sondern immer zwischen Mensch und Mensch. — Trennung ist
Tod, das Fiir-sich-sein-wollen ist Schuld. Weil der
,Unser Vater die innerste Verkniipfung der Menschen selber ist,
— so — ,lass allda vor dem Altar deine Gabe und gehe zuvor
hin und verséhne dich mit deinem Widersacher. Versohnung
ist- der einzige Gottesdienst. Jesus hat nur diesen
Dienst. Er vergibt, Er vergibt dem, der sich vergeben lassen will.

Der ,,Unser Vater ist ihm das Leben, das einzige wirkliche
Leben, das iiberall da ist, wo wir mit dem Bruder verbunden sind.
Lésen wir uns vom Bruder, verlieren wir auch den Vater. — Ohne
die Verbindung mit dem Bruder, wird uns der
Vater nicht offenbar. Wo deshalb Jesus Menschen ge-
geniibertritt, die bei ihm Hilfe suchen, ist ihm immer auch der ,,Un-
ser Gott*“ gegenwirtig, der die I—Illfe das Erbarmen ist, der nur
wirken kann und frei wird zur Schopfung, wo der Hilfesuchende
‘und der sich erbarmende Bruder in ihm sich finden.

Dieses gegenseitige der gottlichen Bezie-
hung Innewerden nennt Jesus Glauben.

Wenn Jesus darum Wunder tut, geschieht es nicht durch die
Kraft seiner Individualitat. Er reisst den, der sucht und will,
in die Verbundenheit, in der allein Gott wirken kann.

In Nazareth konnte Jesus fast keine Wunder tun, ,,wegen ihres
Unglaubens.” Die alten, starken, natiirlichen Beziehungen der Na-
zarethaner zu ihm liessen die gottlichen nicht zur Entfaltung
kommen.

Stromen die Krafttaten Jesu aus jener innersten Ueber-
einstimmung der Menschen, so konnen die irrationalen For-
derungen der Bergpredigt auch nur aus ihr heraus verstanden wer-
den. Das Individuum in seiner Vereinzelung wird sie weder be-
greifen noch befolgen konnen. Sie redet von denen, die der 11 u-
sion des Ich alseines Filir-sich-Seienden ledig ge-
worden sind.

Die Bergpredigt will, dass wir diese Uebereinstimmung leben,
deshalb nicht richten. Sie will, dass wir Trennung aufheben, das
heisst vergeben, erbarmen, unsere Verbindung zur Geltung bringen,
darum Frieden stiften, sanftmiitig seien. Das Ziirnen stebt in glei-
cher Verdammnis wie der Mord, weil es das einzig Bose tut: es
trennt. Es durchschneidet die Faden, die fiir uns lebenswichtig
sind, es verletzt — durch VerweIgerung der Achtung — unsern
Zusammenhang ;

Am Kreuz kimpit Jesus fiir das Evangelium. Er kampft
durch seinen einzigen Gedanken, er kimpft durch seinen ein-
zigen Glauben, verschlungen von seiner einzigen Idee, dass
der ;,Unser Vater“ das Leben ist, dass dieses Leben der Zusammen-
hang der Menschen ist. Er kampft indem er sich nicht von den

471



Menschen trennt, Er stirbt vergebend.  Er siegt dadurch mdem er
den Zusammenhang nicht bricht. Er siegt dadurch, dass die ge-
samt: Macht des Bosen, das die Macht der Trennung ist, ihn
‘nicht zur Trennung bnngt Er hat gesiegt und erweist
sichalsdieVergebungselberundals den Zusam-
menhang, weil er nach dem Tode sich mit den Menschen' w1e-
der verbunden zur Gemeinde, die Gemeinde schuf.

Die Gemeinde ist darum Lebe n, nicht St1ftung nicht
Sammlung Gleichgesinnter, Auferstehungsglaublger' Ihr Begriff
deckt sich daher nur entfernt mehr mit dem der Dorf- ind Kirch-
gemeinde. Sie ist geborenausder durch nichts ge-
hemmten Verknupfungskraft Jesu. In ihr ist den
Jingern das Absolute gegeben. Sie ist der Quell ihres Enthusias-
mus. In ihr liegt der Anfang einer neuen Welt. In ihr ist ,,der
Riss geheilt, der zwischen den Getrennten war.* Der alte Mensch
ist vergangen, er ist eine neue Kreatur geworden. Er ist der zweite
Mensch, der nur noch lebt fiir Seinesgleichen, verbunden mit dem
Bruder, der Mensch, der sein Zentrum verlegt hat. — Dieses Um-
schaffende nicht nur sittlich Hebende, diese neue Verbundenheit
ist es, die "durch die Jinger wirkt. Die Gemeinde treibt nicht See-
lenfang, nicht Propaganda, nicht Mission in unserem Sinne: der
ibermiachtig Lebendige in ihr sendet aus. Er redet aus
ihnen. Es sind nicht die Jiinger, die die Initiative ergreiien. — Er
sieht den rémischen Hauptmann in Casarea, der auf ihn wartet, er
schickt Petrus hin. Er sendet aus nach Kappado-zien, er hat ein
grosses Volk in Korinth. ,, Der Herr aber tat hinzu taglich, die
da seelig wurden zu der Gemeinde.“ Er steht ihnen bei vor Ge-
richt, sie miissen sich nicht auf Verteidigung besinnen. Sie hofien
auf e'ne Erweiterung der Auferstehung ihres Meisters und ertragen
ihre Wehen: ,leiden wir mit, so werden wir mit verherrlicht.*
Gleich Sauerteig wird der Meister die Vélker und Verhiltnisse
durchdringen.

Durch Zugehorigkeit zur Gemeinde kommt Sinn und Bedeu-
tung in das Leben dieser Menschen. Aus einzelnen Tonen werden
sie zu Tragern einer Melodie. Um dieser Melodie willen sind
sie da. In ibr sind sie ein Herz und eine Seele, die Proletarier
von Jerusalem und die vornehmen Hellenisten, der Bauer aus dem
galilaischen Hiaterland und der sadduzéische Priester. Ein jeder Ge-
meindegenosse hat in ihr sein Recht, seine Stellung, j ja, — kommt in
seiner ihm eigentiimlichen Art zur Geltung Durch sie wird jeder an
den notwendigen Platz gestellt und wéhlt nicht mehr willkiirlich sein
eigenes Wirkungsfeld. Er fiigt sich fiihrend oder unterordnend
dem Grundsatz der Erganzung. Alle sind religios gleichwer-
tige Organe ein und desselben Leibes. So wird durch die Ge-
meindedas Kin d erl 6st, denn es ist jetzt gleich geachtet, als Glied

472



einer weiteren Auferstehung gewertet und wird nicht mehr einer
Lebensform der Erwachsenen zuliebe vergewaltigt, — Im Chr i-
stus der ersten Jinger ist der Grund aller Er-
ziehungs-und Bildungsarbeit gelegt. In ihm wird
der Sklave zur Freiheit emporgebildet, — wird die Frau er-
h 6 ht, tritt neben Venus Tabea.

,Die Jiunger nennen sich Heilige, nicht im Sinn besonderer
Tugendhaitigkeit. Heilige sind sie als Ausgesonderte. Darum
denken sie ihrerseits nicht daran, sich abzusondern, LFinrichtungen
zu--schaffen, die sie “sichern Sollten denken nicht an eine abge-
wogene, statutarisch festgelegte Verfassung Sie organisieren sich
nicht, sondern sind im Gegenteil ein Organismus. Sie leben in
einem Lebewesen, sind hineingewoben in eine einzige iiber-
menschliche Persdonlichkeit. Sie zerfallen zwar nach
aussen hin in kleine Griippchen, aber sie umschlingt eine Macht,
auf die der romische Staat bald aufmerksam werden muss. Ohne
Angriff auf Recht, Gesetz, Kult, erschiittern sie doch diese staat-
lichen Organisationen, weil durch ihr Leben Rechts- und Gewalt-
staat iiberfliissig werden. Fatalismus und gottliche Verehrung des
Bestehenden sind gebrochen.

Das gemeinsame M ah]l, zugleich Symbol des neuen Lebens
und in der neuen Gemeinde sichtbar gewordene neue Wirklichkeit,
das das innersté Wesen und das Alltaglichste, Seele und Erde in
einer Lebensgemeinschaft zusammenschliesst, wirktvon Grund
aus umgestaltend auch auf die wirtschaftlichen
Verhaltnisse. Eingesponnen in eine lebendige Solidaritit ist
- jedes Gemeindeglied der Beziehung auf sich selbst, — seinem Son-
derleben entnommen. Geld und Gut ist subjektiver Willkiir ent-
rissen und in den Dienst der Gemeinde gestellt. Ja, es gibt — wie
sehr auch einer an seinem Elternhaus gehangen, an seinem Werk
und Lebensgliick, — es gibt keinen Wert, der um Christi willen
nicht geopfert werden diirfte. Der Auferstandene ist ihr Lebens-
gluck ihre Heimat, denn er ist die Kraft ihrer Gemeinschaft, ist
wie das Brot, das sie im Gemeindemahl nahrt. Von des Herrn
Tisch sollen alle ihre Lebensnahrung haben, auch der Arme, Witwe
und Waise satt werden. Aus der Erfahr-u‘ng ihres Z u-
sammenhangs erwidchst ihre Armenpflege. Sie
geht der Armut an die Wurzel, denn die Armut wird als Gefahr
. und Leid aller, — und ihre Bewaltlgung als Aufgabe ein und der-
selben Christusgemelnschaft erfasst. ,,Ich bin nackend gewesen
und ihr habt mich bekleidet, ich bin krank gewesen und ihr habt
mich: besucht, ich bin gefangen gewesen und ihr seid zu mir ge-
kommen kL (Matth 25, 36.)

- Das Mahl wird zum Quell ihres Llebeskommumsmus Dieser
ist noch nicht Kommunismus der Produktion, er durchdringt kei-

473



neswegs das gesamte Wirtschaftsleben, er bedeutet noch nicht ge-
meinsamen Giiterbesitz. Darin wiirde er modernen kommunisti-
schen Anforderungen nicht entsprechen. Ohne Bedenken werden
Re.che in ihrer Mitte geduldet; es sind immer noch Arme ‘da, —
Leute, die Aecker und Giiter haben und solche, die keine haben.
Aber von ihnen allen heisst es: sie hatte_n alles gemem Kraft und
Schwiche, Reichtum und Armut sind beides Angelegenheiten des
gleichen Christus. Und hier gilt die Jesus Frage: ,Habt ihr je
Mangel gehabt?“ Und die Jiinger antworten: ,Nein, keinen!“ So
ist ihr Kommunismus trotz dieser ausserlichen Riickstandigkeit dem
modernen iiberlegen, denn er hat nichts Auigezwungenes, Einge-
fiihrtes, er ist vielmehr ein ganz und gar Selbstverstdnd-
liches. Freiwillig verkauft man seinen Acker und legt den Erlds
zu der Apostel Fiissen. Ein Ananias wird nicht gehalten, seinen
Gewinn abzuliefern. Hineingesponnen in ein lebendiges Band
mochte der eine es als seiner Pflicht erachten, Arbeit und Verwaltung
des Seinen nicht der Christengemeinschaft aufzubiirden, aber, sobald
Notwendigkeit vorhanden, seine Habe der Gemeinde zur Verfiigung
zu stellen, wahrend andere das Privateigentum bald als Hemmnis,
ja als Gefahr fiir ein inniges Zusammenleben und d1e Reinheit des
- Zusammenhanges empfinden mussten.

Ein Kommunismus der Arbeit ist freilich als notwendige Er-

ganzung noch nicht in Erscheinung getreten, aber Keime zur Er-
fiilllung sind hier schon lebendig. Ganz aus dem Geist der Urge-
me'nde geschopit ist das Wort des Paulus: ,,Jeder arbeite und
schaffe mit den Hénden etwas Gutes, auf dass er habe zu geben
dem Diirftigen.* (Eph. 4, 28.) Dies Pauluswort erweckte ein Ar-
beitsvolk und legte eine Bresche in die Sklaverei und Arbeitsscheu
der antiken Welt.
- In- der Welt der Paulusbriefe kiindet sich schon die Ver-
anderung, ja Zersetzung der Urgemeinde an. Noch lebt in
ihr der Enthusiasmus, noch bringt sie grosse Kollekten auf. Aber
es ist etwas Fremdes hinzugekommen. Man redet noch von der
Torheit: des Kreuzes, aber man sucht einer intellektuell gerichteten
Gesellschaft gegenuber schon begreiflich zu machen, wie diese Tor-
heit gemeint sei. Was in der Urgemeinde Wirklichkeit war, wird
jetzt wieder als zu erstrebendes Ziel geschaut.

Wo das Prisma gestanden oder wer. es gewesen, in dem das
erste Licht sich brach, weiss heute niemand. War es die notwendige
Entwicklung, die Brutalitat der Wirklichkeit, mit der die wachsende
Gemeinde zusammenstiess? Hat die zweite Generation die Wand-
lung verschuldet, ist durch psychologische” Gesetze die Frist des
Enthusiasmus festgelegt'P Entstund die Brechung aus einer begin-
- nenden Objektivierung des Lebens in der Gemeinde, in einem Ge-
n’'essen-wollen der Seligkeit, — einem Trleb zur Adoratxon der

474



“der Distanz bedarf, war es der Trieb zur Religion, der die Distanz-
i0sigkeit nicht ertrug? War es Paulus, der die Einheit zerbrach?
Ist hier der zweite Siindentall ?

Das Verfolgen und Beurteilen dieser Verfallserscheinungen
konnte uns zu falschen Schliissen fithren, und uns zum Glauben
br.ngen oder darin bestirken, dass Gebilde wie die Urgemeinde,
an ihrer Ueberweltlichkeit zu grunde gehen miissen. Man vergisst
dabei, dass in den enthusiastischen Tagen der ersten Gemeinde
etwas zugegen war, das geblieben ist, namlich die Kraft,
die die Gemeinde schuf. Wenn wir nur auf die LebenséiuSSerungen
der Gemeinde und ilir Schicksal blicken, treffen wir niemals den
Kern der Sache. Was die Gemeinde zu einem unvergleichlichen
Gebilde gemacht, ist die Anwesenheiteineslebendigen
Dritten: zwischen diesen Menschen, das immer da ist,
,Wo zwel oder drei versammelt smd in seinem Namen,“ —
Christus.
~ Er ist die lebendige Solidaritat der ersten Christen, er ist die
c¢wige Solidaritat der Menschen.

III.

Ich glaube an das Vorhandensein der Gemeindekraft unter uns.
Ich glaube auch, dass ihre Neuverkorperung im Anzug ist. Die
Gemeinde wird kommen trotz aller schlechten Erfahrungen, trotz
allen misslungenen Rekonstruktionsversuchen. Sie m us s kommen
weil sie allein die Basis ist, auf der eine Sozialgestaltung mog-
lich ist, weil sie allein die Losung im sozialen Ringen bringt, das
isol erte Individuum und die atomisierte Gesellschaft befreit und
einigt.

Die Verhelssung der Gemeinde wird vorderhand nicht grossen
Glauben finden. Denn wir sind nun einmal hypnotisiert von jener an-
dern Ueberzeugung, dass die Personlichkeit, der elementare Mensch,
best:.nfalls die grosse, christliche Individualitit das Heil bringen
werde. Ihre grossen Leistungen konnen nicht bestritten werden.
Es gehen ohne Zweifel Wirkungen des Geistes auch von Einzelnen
aus. Sie sind wohl imstande, Kreise begeisterter und gebesserter
Menschen um sich zu scharen, Gemeinschatten zu griinden, in denen
sie soziale Gesinnungen wachzurufen wissen; niemals aber wird
es dem FEinzelnen gelingen, einen Menschen wesentlich
zu erneuern, es sei denn, der andere verbinde sich mif ihm
in der Christussolidaritat. Dann aber hat nicht er verwandelt, dann
ist iiber ihm schon die Gemeinde in Wirksamkeit getreten. fn der
Gemeinde erst ist die Neuschépfung der Menschen gegeben und
dadurch auch die Neuschopfung der Kultur.

Wir diirfen uns ebenso wenig durch religiose Bedenken ver-
wirren lassen. Wir kénnen die Gememde nicht herbeizwingen, das

475



heisst, nicht erkiinsteln, aber durch Bereitschaft, — durch
Glauben, durch den Glauben Jesu an die gottliche Wirklichkeit
unseres Zusammenhanges werden wir an ihrem Kommen be-
teiligt sein. Wir beschleunigen es, indem wir die Solidaritat
der ersten Christen nicht historisch fassen, sondern als Ie-
bendig behandeln und sie auch heute auf uns gerichtet se-
hen. ,Ich bin ein Gast gewesen, und ihr habt mich beherbergt.

Wir stossen schon auf Jesu Verkniipfungskraft in unserer taglichen
Welt. Es treten uns Menschen entgegen, die sich nicht mehr nach
bloss menschlichen Ueberlegungen verhalten, vielmehr eine eigentiim-
liche Stellung gegen uns einnehmen, die die Verkniipfungen aufrecht
erhalten, auch mit denen, die ihnen Qual bereiten, — Menschen,
die uns restlos entwaffnen nur dadurch, dass sie sanit bleiben.
Christi Verkniipfungskrait spricht uns an aus denen, die wie Muiit-
ter absolut an uns glauben, — wird lebendig in denen, die’ uns
niemals fallen lassen. Christus, das Neue in der Menschheit, kann
darum auch heute wirksam werden, wo wir uns bew us st unter
seinen Einfluss stellen, uns mit ihm verbinden und auf diesem neuen
Boden unser Leben zu gestalten suchen. Das ist das Wagnis,
das von uns erwartet wird. Wir miissen wagen !

An dieser Stelle sei des grossen Menschenkiinders gedacht:
Dostojewsky’s, .— seiner Gestalten: des Pilgers Dolgoruki, des
Fiirsten Myschkin, der Sonja Marmeladowna, Alioscha Karamasofi,
deren Wahrheit — nach dem grossen Wort des Starez Sossima
— in ihrem Zusammenhang mit der Gesamtheit der Menschen
liegt. In ihnen hat die furchtbare Isolierung aufgehdrt und sie
haben es begriffen, wie unnatiirlich es ist, sich voneinander abzu-
sondern. :

In diesen Menschen Dostojewskyslebtschon
etwas von der kommenden Gemeinde. In ihrem
eigentiimlichen Wissen um einander, um eines jeden wahren We-
sen und Schuld, in ihrer Seelenkraft, fremde Schuld zu tragen, zu
verzeihen, in ihrer wunderbaren Liebe zu den Kindern und zur
Erde,\ sind sie von jenem Christus beriihrt, der zwischen uns ist!

» Ein festumrissenes Bild der kommenden Gemeinde wird man

nicht entwerfen konnen, weil sie ein Lebendiges ist. Nur so viel
lasst sich vermuten, dass sie vielleicht lange Zeit im Stillen und
unauffallig wachsen wird, Sie kann, ihrem Wesen entsprechend,
niemals Sekte werden. D1e Sekte schliesst sich ab, die
Gemeinde schliesst sich auf. Sie setzt ]a aus ihrem Wesen heraus
immer neue Verb1ndungsmogl1chke1ten Es werden kleine Gebilde
sein — ,,wo zwei oder drei* — die sich dusserlich kaum viel abheben
werden ‘von ihrer Umgebung. Diese ,,Zwei oder drei werden in
ihren Verhaltnissen bleiben und dort wirken durch ihre Konsequenz

476



und Solidaritdt. Durch Miterleben und Mitleiden lernen sie immer
mehr -verstehen, was ihr Meister will. Sie leben zusam-
men sein Leben. Sie werden am ehesten bei denen zu finden
sein, die ,,glimmender Docht“ sind, und werden sie neu. entziin-
den. Sie werden daher wohl kaum grosse kultische Bediirfnisse
haben. Ihre Verkiindigung ist ihr Leben. Durch ihre Einwirkung
muss sich — langsam freilich — ein Umschwung der Gesinnungen
vollziehen. Sie werden die Verhiltnisse erweichen, Ideale entwer-
ten, sie werden Genossenschaiten mit ihrem Geist erfﬁllen, sie wer-
den alte Gemeinschaftsgebilde, in denen mnoch ein Rest der Ur-
gemeinde lebt, wieder beleben (Alimende etc).

Die Gemeinden werden wachsend mit der Umwelt in Konflikt
geraten, aufgerieben und getotet werden, aber stirker als je wieder
kommeﬂ

Wird sich die Kirche auf dle Seite des Kaiphas und Pilatus
stellen, sich mit allen asozialen Michten gegen die Gemeinde ver-
bitnden? Oder wird sie den Anbruch der Gemeinde fordern?® Wird
sie ihr eine Atmosphire des Vertrauens und der Begeisterung schai-
fen? Anerkennt sie die Gemeinde nicht nur als ideales Ziel oder
regulierendes Prinzip, sondern als ihr eigenes Wahrheitsmoment?
Ist nicht die Gemeinde d a s, was die Kirche bis jetzt der Welt schul-
dig geblieben ist? Wird die Kirche noch die Lebendigkeit besitzen,
statt Organisationen auszubauen und zu verfestigen, fortwihrend
auszuscheiden, was dem Grundmoment, der Gemeinde, widerspricht?
Ich denke an den Konfessionalismus, der den Protestantismus so
sehr irregeleitet hat. Gewiss spricht aus jenem viel Leidenschaft
fiir die Wahrheit, aber nicht fiir die Wahrheit des Christentums, fiir
das einzig giiltige Bekenntnis: dass zwischen Mensch
und Mensch keine Schranke, sondern Christus
~ist. Darum soll er als Element der Zersetzung beseitigt werden.

Darum auch soll in Unterricht und Verkiindigung der Hinweis auf
das Trennende vermieden werden. Sie miissen vielmehr auf den
einzigen Ton gestimmt sein: Versdhnung. Darin werden sich
die Menschen am tiefsten verstanden wissen: Versdh-
nung, und darum nicht Verséhnung mit asozialen Michten. A

Als Symbol des christlichen Urprinzipes, als Ausdruck der So-
lidaritat, befreit von stereotypen Formeln, wird das Abendmah]l
in Zukunft grossere Bedeutung gewinnen. Es will dann nicht mehr
bloss der Andacht dienen, sondern Krafte wecken, Schwachen aui-
helfen, gestorten Frieden wieder herstellen, und kann gefeiert wer-
den nicht allein im Kirchenraum, auch auf dem Werkplatz, nicht
allein an hohen Festtagen, sondern in N 6 ten, nicht bloss vom
Kirchenvolk, vielleicht auch von einem Hiuflein Ueberlebender nach
einer Katastrophe Wiirde solche Kommunion nicht einen Sammel-
punkt fiir jene bilden, die gewillt sind, den Kampi gegen asoziale

477



Machenschaften aufzunehmen, die die Not des armen Lazarus zu
ihrer eigenen machen? Solches Abendmahl wire die Linie, wo sich
Kirche und Gemeinde berithren auch im Kampfe gegen den Alko-
holismus, gegen jenen Dédmon, der wie fast nichts sonst
die Fadhigkeit zur Christusgemeinschaft zer-
stort Solches Abendmahl gibe der Kirche den Mut, ihre Stimme
zu erheben fiir Volkerfrieden und Abriistung, zwinge sie, ihren
Ernst zu bewe'sen durch die Erklarung, dass sie mit dem Feld-
predigeramt nichts mehr zu schaffen haben wolle. Denn dieses
Amt ist ein Widerspruch in sich selbst.

Wagt die Kirche den Kampi, wagt sie sich selbst aufs Spiel zu
setzen, dann wird sie untergehen. Durch ihr Opfer aber wird ihr
Helliges in der Gemeinde weiterleben. Die Gemeinde wird beste-
hen; sie ist die Zukunit des Menschen. '

Peter Walser (Flerden).

Verhelssung und Erfiillung.

Gott ist treu, 1. Kor. 1, O.

Es ist tief und beziehungsreich, wie in der Advents- und Weih-
nachtszeit des ,heiligen Jahres“ (so sollte man eigentlich statt
,Kirchenjahr sagen) das Verhdltnis von Verheissung und
Erfillung in den Mittelpunkt der Betrachtung riickt und diese
beiden Flemente der Geschichte wunderbar durcheinanderspielen.
Eine ganz heilige Geschichtsphilosophie taucht auf, wo gezeigt
wird, dass das Kind in der Krippe das letzte Wort einer langen
Geschichte sei, die darauf vorbereitete und hinzielte. Nicht nur
reprasentiert Johannes der Taufer die Vorbereitungsreihe, die nach
der Seite Israels zuriicklauft, zu Gesetz und Prophetie und hei-
ligem Koénigtum, sondern auch die Weisen aus dem Morgenlande
eine, die zu der Heidenwelt mit ihrer Kultur und Religion fiihrt,
wihrend die Geburt unter dem Kaiser Augustus und die Volks-
zahlung auf das Roémerreich, das Weltreich par excellence, und die
Beziehung zwischen Christus und Zasar hinweisen. Christus und
sein Reich ist die Erfilllung aller Weissagung; die Vater haben
auf ihn geharrt; die Heiden haben ihn geahnt; er kam, als die Zeit
erfiillt war; er ist als der ,Letzte auch der ,,Erste’, als das ,/O%
auch das ,,A“.

Diese Auifassung scheint mir eine allgemeine und umiassende
Bedeutung zu haben. Sie gilt fiir alle Geschichte und gilt auch
fiir das Leben des einzelnen Menschen.

Sie gilt fiir alle Geschichte. Es ist den einzelnen Volkern,
wie der ganzen Menschheit eine Ahnung von etwas ins Herz ge-

478



	Die Bedeutung der Urgemeinde für die Gegenwart

