
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Die Bedeutung der Urgemeinde für die Gegenwart

Autor: Walser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung der Urgemeinde für die
Gegenwart.

i.
Haben die Schlussätze der Bergpredigt eine Bewandtnis

mit den Geschehnissen der jüngsten Vergangenheit, oder gelten die
flehentlichen Warnungen Jesu einem viel Schwereren, das erst kommen

wird? Stehen wir gegenwärtig in einem neuen Aufstieg, oder
ist uns bloss eine Schonzeit gegönnt zur Besinnung? Vielleicht ist
uns eine letzte Frist gegeben, nach dem Grund des Kulturzusammenbruches

zu forschen und nach einem Ausweg zu suchen, ehe
die „Gewässer kommen und die Winde wehen."

Albert Schweitzer findet die Ursachen des Verfalles in einem

Versagen der Philosophie. Ich glaube, das Aussetzen
des Kulturdenkens sei vielmehr der Einsicht entsprungen, dass mit
dem Denken allein den unterwühlenden Tendenzen nicht mehr
beizukommen sei. Für das von Schweitzer geforderte Denken sind
die Voraussetzungen nicht mehr vorhanden. Der modernen
Mentalität gebricht es an einer für das Kulturdenken notwendigen
Distanz gegenüber der Aussenwelt. Die Aussenwelt ist hereingebrochen

in die Innenwelt. Der Moderne ist in den Bann der Umwelt
geraten, die er meistern sollte. Er ist darum wie „öffentlich"
geworden, — ohne Sammlung, ohne festen Stützpunkt, beständig
in Atem gehalten und in Angst, nicht mehr mitzukommen. Er
hat sich der Masse ausgeliefert, sich seinem Werk, der Organisation
und ihrer Dämonie geopfert. Seine Selbstauslieferung, — und
damit ist der Verfall besiegelt, — ist eine Flucht vor sich selbst. Er
hat sich an die Aussenwelt verraten, weil er sich selbst nicht mehr
erträgt. Er ist krank. Er ist in seinem ganzen Wesen
erkrankt, er hat die Beziehung zu Seinesgleichen

verloren, er ist sozial erkrankt, er ist isoliert. Sein
Zustand kann mit dem des Schwerhörigen verglichen werden, der
nur auf die heftigsten Laute reagiert und nicht auf das achtet, was
in der menschlichen Stimme mitschwingt und Verständnis sucht.
Er antwortet nur auf die grellsten Laute der Umwelt. Die feinsten

Fäden zu Seinesgleichen sind ihm verloren gegangen.
Es wäre nun die dringendste, die wesentlichste Aufgabe

der Kirche, den isoHerten Menschen zu erlösen, die gestörte •

Beziehung zwischen Bruder und Bruder wieder herzustellen. Wir
sehen aber, wie die Kirche in den wichtigen Fragen der
Wiederherstellung einer zusammengebrochenen Kultur auffallend selten
zu Rate gezogen wird. Wir sehen, wie auf Konferenzen, an denen
um Probleme der Weltwirtschaft, internationaler Verständigung
gerungen wird, ihr direkter Einfluss ausgeschaltet ist. Wir sehen,

468



-¦ v:.; -

wie das Christentum in seine gefährlichste Krisis eingetreten ist,
wie von seinem allmähligen Erlöschen geredet werden darf. Wir
erblicken darin den Ausfluss einer nüchternen Erwägung der Gesellschaft,

dass vom Christentum keine Förderung für sie mehr zu
erwarten sei. Die Kirchen müssten als bestimmender Faktor ausser
Betracht fallen, weil sie sich einer gänzlich entfremdeten Umwelt
gegenüber ange pass t, — undihrWe s entliche s, — das
was nur sie und sonst nichts und niemand zu geben imstande war,
der Gesellschaft vorenthalten haben. Statt den isolierten
Menschen zu befreien, führten sie ihn in tiefere Isolierung hinein.
Sie haben das Individuum aus seinen naturhaft instinktiven
Bindungen herausgerissen, ihm eine überlegene höhere Zusammengehörigkeit

verkündet, die sie selber aber nicht leben, nicht
verwirklichen und von der darum keine Kraft ausgehen kann. So
stossen sie den Menschen, der weder ein Neues ergreifen, noch
in die Natur zurückschlummern kann, auf sich selbst zurück und
überliefern ihn beständig neuer Wesenserkrankung.

Immer wieder wird zwar auch in den Kirchen die soziale Frage
laut: „Wo ist dein Bruder Abel?" „Stockholm" kann uns
da eine grosse Verheissung werden. Die protestantischen Völker
erwarten von ihm eine glücklichere Lösung, als sie früheren
Anstrengungen beschieden war. So war auch der Protestantismus
bis jetzt auf falscher Spur. Ein Ausspruch Grimmeishausens
beleuchtet seine Lage. Ueberrascht vom Liebeskommunismus der
Täufer bekennt er resigniert: „So eine Gemeinschaft bringen wir
nicht zustande. Wir bringen nimmermehr die rechten Bursche
zusammen." Der Protestantismus sucht wohl die Brüdergemeinschaft,
er glaubt sie aber erst dann zu erreichen, wenn er den Einzel-
n e n dazu gebildet hat. Soverfiel er dem In dividual is-
m u s. Dieser ist aber noch nie über eine blosse Gesinnungsgemeinschaft

hinausgekommen. Der Individualist findet in der
Gemeinschaft, die er erstrebt, sich selbst, den Bruder aber nicht. Er
sucht den Bruder in den Tiefen seines Ich, denn er glaubt an eine
letzte Identität von Gottes — des Andern — mit seinem eigenen
Ich. Das orientalische Gleichnis vom heimkehrenden Krieger, der
sich seiner Frau zu erkennen gibt mit den Worten: „Ich bin Du,"
— ist zwar schön, aber nicht wahr. Das Ich ist niemals Du

Bei der Unmöglichkeit, auf dieser Grundlage Menschen
für die Brüdergemeinschaft (Gemeinde) heranzubilden, konnte eine
leise Ermüdung nicht ausbleiben. „Wie kann man des Bruders
Hüter sein?" Die Folge davon war der sich in seiner Wirkung auf
das Privatleben beschränkende heutige Subjektivismus, vor
allem in den evangelischen Kirchen.

So fand sich auch da der Weg zum Bruder nicht. Der einzige
Weg heisst : Rückkehr zum Evangelium, — das den Bruder ge-

469



funden, — zurück zu jenem Fundament, auf dem eine
Brudergemeinde wirklich und möglich war. Unsere Rückkehr bedeutet
das demütige Eingeständnis, dass wir auf Sand gebaut haben.

II.
„Wer diese meine Rede hört und tut sie, der ist einem klugen

Manne gleich, der sein Haus auf einen Felsen baute." Ueber
diesem Felsen ist die Urgemeinde errichtet. Ich glaube, dass er der
einzige Boden sei für eine sichere Sozial- und Weltgestaltung, trotzdem

jene erste Gemeinde zusammengebrochen ist. Ihre Trümmerstücke

jedoch lassen noch Schlüsse zu über die Kraft, die diesen
Bau geschaffen hat. Wiederholt weist die Apostelgeschichte hin auf die
Macht, die hier am Werke war und gleich einer unsichtbaren Mauer
die erste Jüngerschar umschloss. „Der andern aber wagte keiner
sich zu ihnen zu tun, sondern das Volk hielt gross von ihnen."
5. 13. Woher dieses eigentümliche Fremdgefühl im Volk? Was
war das Neue, das die Jünger ergriffen hatte und sre mit
ängstlichem Staunen erfüllte, dass sie sollten Träger solchen Lebens
sein Sie waren zum Bewusstsein erwacht, ein Mensch, der
gestorben und doch lebendig, ist das Leben
unseres Kreises, er ist die Kraft der neuen Wirklichkeit, „er
hat sein Volk besucht," er hat jeden aus seiner Welt gerissen, und
Einsame zu Brüdern gemacht, ein Mensch — Jesus.

Wenn der kleine Albert Schweitzer sich vor den Dorfbuben
nicht ausgezeichnet wissen will, folgt er darin unbewusst einem
Grundzug in Jesu Wesensart. Jesus will jedem Bruder sein.
Als Mensch und Bruder stellt er sich unter das Gericht der
gemeinsamen Schuld. Wer nicht schuldig sein will, ist erst recht
schuldig. Darum begehrt er mit den Büssern die Taufe des
Johannes. Er weigert sich, Zeichen zu tun, weil sie die Ordnungen
durchbrächen, in denen die andern leben müssen. Er will mit ihnen
in ihrem Tage leben. Dieses Mit-ihnen-leben ist ihm
Religion. „Du sollst den Nächsten lieben wie dich selbst."
Nächstenliebe ist der Gottesliebe gleich, Gott lieben heisst den
Bruder lieben. Wenn er Gott Vater nennt, so ist ihm der Name
nicht Ehrenprädikat. Sein Gott ist der „Unser Vate r", Gott
ist ihm der „Unser Gott", er ist für ihn das unsagbare
Etwas, das zwischen Mensch und Mensch ist.

Das Band, das Menschen an den Vater knüpft, ist das nämliche
Band, das sie unter sich verknüpft. Nicht dadurch sind die
Menschen Brüder, dass ihr Ich identisch ist mit Gottes Ich. Ihr
Leben und Wesen wurzelt in dem Verbundensein:

ist Verbundensein, und ist nichts für sich. Das
Zentrum des Menschen ist nicht i n ihm, sondern ausser ihm.
Ausser ihm ist die Wahrheit, und zwar nicht irgendwo ausser ihm,

470



sondern immer zwischen Mensch und Mensch. — Trennung ist
Tod, das Für-sich-sein-wollen ist Schuld. Weil der
„Unser Vater" die innerste Verknüpfung der Menschen selber ist,
— so — „lass allda vor dem Altar deine Gabe und gehe zuvor
hin und versöhne dich mit deinem Widersacher." Versöhnung
ist der einzige Gottesdienst. Jesus hat nur diesen
Dienst. Er vergibt. Er vergibt dem, der sich vergeben lassen will.

Der „Unser Vater" ist ihm das Leben, das einzige wirkliche
Leben, das überall da ist, wo wir mit dem Bruder verbunden sind.
Lösen wir uns vom Bruder, verlieren wir auch den Vater. — Ohne
die Verbindung mit dem Bruder, wird uns der
Vater nicht offenbar. Wo deshalb Jesus Menschen
gegenübertritt, die bei ihm Hilfe suchen, ist ihm immer auch der „Unser

Gott" gegenwärtig, der die Hilfe, das Erbarmen ist, der nur
wirken kann und frei wird zur Schöpfung, wo der Hilfesuchende
und der sich erbarmende Bruder in ihm sich finden.

Dieses gegenseitige der göttlichen Beziehung

Innewerden nennt Jesus Glauben.
Wenn Jesus darum Wunder tut, geschieht es nicht durch die

Kraft seiner Individualität. Er reisst den, der sucht und will,
in die Verbundenheit, in der allein Gott wirken kann.

In Nazareth konnte Jesus fast keine Wunder tun, „wegen ihres
Unglaubens." Die alten, starken, natürlichen Beziehungen der Na-
zarethaner zu ihm Hessen die göttlichen nicht zur Entfaltung
kommen.

Strömen die Krafttaten Jesu aus jener innersten
Uebereinstimmung der Menschen, so können die irrationalen
Forderungen der Bergpredigt auch nur aus ihr heraus verstanden werden.

Das Individuum in seiner Vereinzelung wird sie weder
begreifen noch befolgen können. Sie redet von denen, die der
Illusion des Ich als eines Für-sich-Seienden ledig
geworden sind.

Die Bergpredigt will, dass wir diese Uebereinstimmung leben,
deshalb nicht richten. Sie will, dass wir Trennung aufheben, das
heisst vergeben, erbarmen, unsere Verbindung zur Geltung bringen,
darum Frieden stiften, sanftmütig seien. Das Zürnen steht in gleicher

Verdammnis wie der Mord, weil es das einzig Böse tut : es
trennt. Es durchschneidet die Fäden, die für uns lebenswichtig
sind, es verletzt — durch Verweigerung der Achtung — unsern
Zusammenhang.

Am Kreuz kämpft Jesus für das Evangelium. Er kämpft
durch seinen einzigen Gedanken, er kämpft durch seinen e i n-
z i g e n Glauben, verschlungen von seiner einzigen Idee, dass
der „Unser Vater" das Leben ist, dass dieses Leben der Zusammenhang

der Menschen ist. Er kämpft, indem er sich nicht von den

471



Menschen trennt. Er stirbt vergebend. Er siegt dadurch, indem er
den Zusammenhang nicht bricht. Er siegt dadurch, dass die
gesamte Macht des Bösen, das die Macht der Trennung ist, ihn
nicht zur Trennung bringt. Er hat gesiegt und erweist
sichalsdieVergebungselberundals denZusam-
m e n h a n g, weil er nach dem Tode sich mit den Menschen
wieder'verbunden zur Gemeinde, die Gemeinde schuf.

Die G e m e i n d e ist darum Leben, nicht Stiftung, nicht
Sammlung Gleichgesinnter, Auferstehungsgläubiger! Ihr Begriff
deckt sich daher nur entfernt mehr mit dem der Dorf- und
Kirchgemeinde. Sie ist geboren aus der durch nichts
gehemmten Verknüpfung s kraft Jesu. In ihr ist den
Jüngern das Absolute gegeben. Sie ist der Quell ihres Enthusiasmus.

In ihr liegt der Anfang einer neuen Welt. In ihr ist „der
Riss geheilt, der zwischen den Getrennten war." Der alte Mensch
ist vergangen, er ist eine neue Kreatur geworden. Er ist der zweite
Mensch, der nur noch lebt für Seinesgleichen, verbunden mit dem
Bruder, der Mensch, der sein Zentrum verlegt hat. — Dieses
Umschaffende, nicht nur sittlich Hebende, diese neue Verbundenheit
ist es, die durch die Jünger wirkt. Die Gemeinde treibt nicht
Seelenfang, nicht Propaganda, nicht Mission in unserem Sinne: der
übermächtig Lebendige in ihr sendet aus. Er redet aus
ihnen. Es sind nicht die Jünger, die die Initiative ergreifen. —¦ Er
sieht den römischen Hauptmann in Casarca, der auf ihn wartet, er
schickt Petrus hin. Er sendet aus nach Kappadozien, er hat ein
grosses Volk in Korinth. „ Der Herr aber tat hinzu täglich, die
da seelig wurden zu der Gemeinde." Er steht ihnen bei vor
Gericht, sie müssen sich nicht auf Verteidigung besinnen. Sie hoffen
auf e'ne Erweiterung der Auferstehung ihres Meisters und ertragen
ihre Wehen: „Leiden wir mit, so werden wir mit verherrlicht."
Gleich Sauerteig wird der Meister die Völker und Verhältnisse
durchdringen.

Durch Zugehörigkeit zur Gemeinde kommt Sinn und Bedeutung

in das Leben dieser Menschen. Aus einzelnen Tönen werden
sie zu Trägern einer Melodie. Um dieser Melodie willen sind
sie da. In ihr sind sie e i n Herz und eine Seele, die Proletarier
von Jerusalem und die vornehmen Hellenisten, der Bauer aus dem
galiläischen Hinterland und der sadduzäische Priester. Ein jeder
Gemeindegenosse hat in ihr sein Recht, seine Stellung, ja, — kommt in
seiner ihm eigentümlichen Art zur Geltung. Durch sie wird jeder an
den notwendigen Platz gestellt und wählt nicht mehr willkürlich sein
eigenes Wirkungsfeld. Er fügt sich führend oder unterordnend
dem Grundsatz der Ergänzung. Alle sind religiös gleichwertige

Organe ein und desselben Leibes. So wird durch die
Gemeinde das Kind e ri öst, denn es ist jetzt gleich geachtet, als Glied

472



¦¦¦:¦ ¦ ;¦ -.-- /¦¦¦¦ ¦ ¦¦¦¦- ¦ ¦

einer weiteren Auferstehung gewertet und wird nicht mehr einer
Lebensform der Erwachsenen zuliebe vergewaltigt. — Im Christus

der ersten Jünger ist der Grund aller E r-
ziehungs-und Bildungsarbeit gelegt. In ihm wird
der Sklave zur Freiheit emporgebildet, — wird die F r a u
erhöht, tritt neben Venus Tabea.

Die Jünger nennen sich Heilige, nicht im Sinn besonderer
Tugendhaftigkeit. Heilige sind sie als Ausgesonderte. Darum
denken sie ihrerseits jiicht daran, sich abzusondern, Einrichtungen
zu-schaffen, die sie sichern sollten, denken nicht an eine
abgewogene, statutarisch festgelegte Verfassung. Sie organisieren sich
nicht, sondern sind im Gegenteil ein Organismus. Sie leben in
einem Lebewesen, sind hineingewoben in eine einzige
übermenschliche Persönlichkeit. Sie zerfallen zwar nach
aussen hin in kleine Grüppchen, aber sie umschlingt eine Macht,
auf die der römische Staat bald aufmerksam werden muss. Ohne
Angriff auf Recht, Gesetz, Kult, erschüttern sie doch diese
staatlichen Organisationen, weil durch ihr Leben Rechts- und Gewaltstaat

überflüssig werden. Fatalismus und göttliche Verehrung des
Bestehenden sind gebrochen.

Das gemeinsame Mahl, zugleich Symbol des neuen Lebens
und in der neuen Gemeinde sichtbar gewordene neue Wirklichkeit,
das das innerste Wesen und das Alltäglichste, Seele und Erde in
einer Lebensgemeinschaft zusammenschliesst, wirktvon Grund
aus umgestaltend auch auf die wirtschaftlichen
Verhältnisse. Eingesponnen in eine lebendige Solidarität ist
jedes Gemeindeglied der Beziehung auf sich selbst, — seinem
Sonderleben entnommen. Geld und Gut ist subjektiver Willkür
entrissen und in den Dienst der Gemeinde gestellt. Ja, es gibt — wie
sehr auch einer an seinem Elternhaus gehangen, an seinem Werk
und Lebensglück, — es gibt keinen Wert, der um Christi willen
nicht geopfert werden dürfte. Der Auferstandene ist ihr Lebensglück,

ihre Heimat, denn er ist die Kraft ihrer Gemeinschaft, ist
wie das Brot, das sie im Gemeindemahl nährt. Von des Herrn
Tisch sollen alle ihre Lebensnahrung haben, auch der Arme, Witwe
und Waise satt werden. Aus der Erfahrung ihres
Zusammenhangs erwächst ihre Armenpflege. Sie

geht der Armut an die Wurzel, denn die Armut wird als Gefahr
und Leid aller, — und ihre Bewältigung als Aufgabe ein und
derselben Christusgemeinschaft erfasst. „Ich bin nackend gewesen
und ihr habt mich bekleidet, ich bin krank gewesen und ihr habt
mich besucht, ich bin gefangen gewesen und ihr seid zu mir
gekommen." (Matth. 25, 36.)

Das Mahl wird zum Quell ihres Liebeskommunismus. Dieser
ist noch nicht Kommunismus der Produktion, er durchdringt kei-

473



neswegs das gesamte Wirtschaftsleben, er bedeutet noch nicht
gemeinsamen Güterbesitz. Darin würde er modernen kommunistischen

Anforderungen nicht entsprechen. Ohne Bedenken werden
Re che in ihrer Mitte geduldet; es sind immer noch Arme da, —
Leute, die Aecker und Güter haben, und solche, die keine haben.
Aber von ihnen allen heisst es : sie hatten alles gemein ; Kraft und
Schwäche, Reichtum und Armut sind beides Angelegenheiten des
gleichen Christus. Und hier gilt die Jesus Frage: „Habt ihr je
Mangel gehabt?" Und die Jünger antworten: „Nein, keinen!" So
ist ihr Kommunismus trotz dieser äusserlichen Rückständigkeit dem
modernen überlegen, denn er hat nichts Aufgezwungenes,
Eingeführtes, er ist vielmehr ein ganz und gar Selbstverständliches.

Freiwillig verkauft man seinen Acker und legt den Erlös
zu der Apostel Füssen. Ein Ananias wird nicht gehalten, seinen
Gewinn abzuliefern. Hineingesponnen in ein lebendiges Band
mochte der eine es als seiner Pflicht erachten, Arbeit und Verwaltung
des Seinen nicht der Christengemeinschaft aufzubürden, aber, sobald
Notwendigkeit vorhanden, seine Habe der Gemeinde zur Verfügung
zu stellen, während andere das Privateigentum bald als Hemmnis,
ja als Gefahr für ein inniges Zusammenleben und die Reinheit des
Zusammenhanges empfinden müssten.

Ein Kommunismus der Arbeit ist freilich als notwendige
Ergänzung noch nicht in Erscheinung getreten, aber Keime zur
Erfüllung sind hier schon lebendig. Ganz aus dem Geist der
Urgemeinde geschöpft ist das Wort des Paulus: „Jeder arbeite und
schaffe mit den Händen etwas Gutes, auf dass er habe zu geben
dem Dürftigen." (Eph. 4, 28.) Dies Pauluswort erweckte ein
Arbeitsvolk und legte eine Bresche in die Sklaverei und Arbeitsscheu
der antiken Welt.

In der Welt der Paulusbriefe kündet sich schon die
Veränderung, ja Zersetzung der Urgemeinde an. Noch lebt in
ihr der Enthusiasmus, noch bringt sie grosse Kollekten auf. Aber
es ist etwas Fremdes hinzugekommen. Man redet noch von der
Torheit des Kreuzes, aber man sucht einer intellektuell gerichteten
Gesellschaft gegenüber schon begreiflich zu machen, wie diese Torheit

gemeint sei. Was in der Urgemeinde Wirklichkeit war, wird
jetzt wieder als zu erstrebendes Ziel geschaut.

Wo das Prisma gestanden, oder wer es gewesen, in dem das
erste Licht sich brach, weiss heute niemand. War es die notwendige
Entwicklung, die Brutalität der Wirklichkeit, mit der die wachsende
Gemeinde zusammenstiess Hat die zweite Generation die Wandlung

verschuldet, ist durch psychologische Gesetze die Frist des
Enthusiasmus festgelegt? Entstund die Brechung aus einer
beginnenden Objektivierung des Lebens in der Gemeinde, in einem Ge-
n'essen-wollen der Seligkeit, — einem Trieb zur Adoration, der

474



der Distanz bedarf, war es der Trieb zur Religion, der die Distanz-
losigkeit nicht ertrug? War es Paulus, der die Einheit zerbrach?
Ist hier der zweite Sündenfall?

Das Verfolgen und Beurteilen dieser Verfallserscheinungen
könnte uns zu falschen Schlüssen führen, und uns zum Glauben
br.ngen oder darin bestärken, dass Gebilde wie die Urgemeinde,
an ihrer Ueberweltlichkeit zu gründe gehen müssen. Man vergisst
dabei, dass in den enthusiastischen Tagen der ersten Gemeinde
etwas zugegen war, das geblieben ist, nämlich die Kraft,
die die Gemeinde schuf. Wenn wir nur auf die Lebensäusserungen
der Gemeinde und ihr Schicksal blicken, treffen wir niemals den
Kern der Sache. Was die Gemeinde zu einem unvergleichlichen
Gebilde gemacht, ist die Anwesenheit eines lebendigen
Dritten: zwischen diesen Menschen, das immer da ist,
„wo zwei oder drei versammelt sind in seinem Namen," — :

Christus.
Er ist die lebendige Solidarität der ersten Christen, er ist die

ew'ge Solidarität der Menschen.

III.
Ich glaube an das Vorhandensein der Gemeindekraft unter uns.

Ich glaube auch, dass ihre Neuverkörperung im Anzug ist. Die
Gemeinde wird kommen, trotz aller schlechten Erfahrungen, trotz
allen misslungenen Rekonstruktionsversuchen. Sie muss kommen,
weil sie a 11 e i n die Basis ist, auf der eine Sozialgestaltung möglich

ist, weil sie allein die Lösung im sozialen Ringen bringt, das
isol erte Individuum und die atomisierte Gesellschaft befreit und
einigt.

Die Verheissung der Gemeinde wird vorderhand nicht grossen
Glauben finden. Denn wir sind nun einmal hypnotisiert von jener
andern Ueberzeugung, dass die Persönlichkeit, der elementare Mensch,
best.nfalls die grosse, christliche Individualität das Heil bringen
werde. Ihre grossen Leistungen können nicht bestritten werden.
Es gehen ohne Zweifel Wirkungen des Geistes auch von Einzelnen
aus. Sie sind wohl imstande, Kreise begeisterter und gebesserter
Menschen um sich zu scharen, Gemeinschaften zu gründen, in denen
sie soziale Gesinnungen wachzurufen wissen; niemals aber wird
es dem Einzelnen gelingen, einen Menschen wesentlich
zu erneuern, es sei denn, der andere verbinde sich mit ihm
in der Christussolidarität. Dann aber hat nicht er verwandelt, dann
ist über ihm schon die Gemeinde in Wirksamkeit getreten. In der
Gemeinde erst ist die Neuschöpfung der Menschen gegeben und
dadurch auch die Neuschöpfung der Kultur.

Wir dürfen uns ebenso wenig durch religiöse Bedenken
verwirren lassen. Wir können die Gemeinde nicht herbeizwingen, das

475



heisst, nicht erkünsteln, aber durch Bereitschaft, — durch
Glauben, durch den Glauben Jesu an die göttliche Wirklichkeit
unseres Zusammenhanges werden wir an ihrem Kommen
beteiligt sein. Wir beschleunigen es, indem wir die Solidarität
der ersten Christen nicht historisch fassen, sondern als 1 e-

bendig behandeln und sie auch heute auf uns gerichtet
sehen. „Ich bin ein Gast gewesen, und ihr habt mich beherbergt."

Wir stossen schon auf Jesu Verknüpfungskraft in unserer täglichen
Welt. Es treten uns Menschen entgegen, die sich nicht mehr nach
bloss menschlichen Ueberlegungen verhalten, vielmehr eine eigentümliche

Stellung gegen uns einnehmen, die die Verknüpfungen aufrecht
erhalten, auch mit denen, die ihnen Qual bereiten, —• Menschen,
die uns restlos entwaffnen, nur dadurch, dass sie sanft bleiben.
Christi Verknüpfungskraft spricht uns an aus denen, die wie Mütter

absolut an uns glauben, — wird lebendig in denen, die uns
niemals fallen lassen. Christus, das Neue in der Menschheit, kann
darum auch heute wirksam werden, wo wir uns bewusst unter
seinen Einfluss stellen, uns mit ihm verbinden und auf diesem neuen
Boden unser Leben zu gestalten suchen. Das ist das Wagnis,
das von uns erwartet wird. Wir müssen wagen

An dieser Stelle sei des grossen Menschenkünders gedacht:
Dostojewsky's, .— seiner Gestalten: des Pilgers Dolgoruki, des
Fürsten Myschkin, der Sonja Marmeladowna, Alioscha Karamasoff,
deren Wahrheit — nach dem grossen Wort des Starez Sossima
— in ihrem Zusammenhang mit der Gesamtheit der Menschen
liegt. In ihnen hat die furchtbare Isolierung aufgehört und sie
haben es begriffen, wie unnatürlich es ist, sich voneinander
abzusondern.

In diesen Menschen Dostojewskys lebt schon
etwas von der kommenden Gemeinde. In ihrem
eigentümlichen Wissen um einander, um eines jeden wahren Wesen

und Schuld, in ihrer Seelenkraft, fremde Schuld zu tragen, zu
verzeihen, in ihrer wunderbaren Liebe zu den Kindern und zur
Erde, sind sie von jenem Christus berührt, der zwischen uns ist!

Ein festumrissenes Bild der kommenden Gemeinde wird man
nicht entwerfen können, weil sie ein Lebendiges ist. Nur so viel
lässt s:ch vermuten, dass sie vielleicht lange Zeit im Stillen und
unauffällig wachsen wird. Sie kann, ihrem Wesen entsprechend,
niemals Sekte werden. Die Sekte schliesst sich ab, die
Gemeinde schliesst sich auf. Sie setzt ja aus ihrem Wesen heraus
immer neue Verbindungsmöglichkeiten. Es werden kleine Gebilde
sein — „wo zwei oder drei" — die sich äusserlich kaum viel abheben
werden von ihrer Umgebung. Diese „Zwei oder drei" werden in
ihren Verhältnissen bleiben und dort wirken durch ihre Konsequenz

476



und Solidarität. Durch Miterleben und Mitleiden lernen sie immer
mehr verstehen, was ihr Meister will. Sie leben zusammen

se i n Leb en. Sie werden am ehesten bei denen zu finden
sein, die „glimmender Docht" sind, und werden sie neu entzünden.

Sie werden daher wohl kaum grosse kultische Bedürfnisse
haben. Ihre Verkündigung ist ihr Leben. Durch ihre Einwirkung
muss sich — langsam freilich — ein Umschwung der Gesinnungen
vollziehen. Sie werden die Verhältnisse erweichen, Ideale entwerten,

sie werden Genossenschaften mit ihrem Geist erfüllen, sie werden

alte Gemeinschaftsgebilde, in denen noch ein Rest der
Urgemeinde lebt, wieder beleben (Allmende etc).

Die Gemeinden werden wachsend mit der Umwelt in Konflikt
geraten, aufgerieben und getötet werden, aber stärker als je wieder
kommen.

Wird sich die Kirche auf die Seite des Kaiphas und Pilatus
stellen, sich mit allen asozialen Mächten gegen die Gemeinde
verbünden? Oder wird sie den Anbruch der Gemeinde fördern? Wird
sie ihr eine Atmosphäre des Vertrauens und der Begeisterung schaffen?

Anerkennt sie die Gemeinde nicht nur als ideales Ziel oder
regulierendes Prinzip, sondern als ihr eigenes Wahrheitsmoment?
Ist nicht die Gemeinde das, was die Kirche bis jetzt der Welt schuldig

geblieben ist? Wird die Kirche noch die Lebendigkeit besitzen,
statt Organisationen auszubauen und zu verfestigen, fortwährend
auszuscheiden, was dem Grundmoment, der Gemeinde, widerspricht
Ich denke an den Konfessionalismus, der den Protestantismus so
sehr irregeleitet hat. Gewiss spricht aus jenem viel Leidenschaft
für die Wahrheit, aber nicht für die Wahrheit des Christentums, für
das einzig gültige Bekenntnis: dass zwischen Mensch
und Mensch keine Schranke, sondern Christus
i s t. Darum soll er als Element der Zersetzung beseitigt werden.
Darum auch soll in Unterricht und Verkündigung der Hinweis auf
das Trennende vermieden werden. Sie müssen vielmehr auf den
einzigen Ton gestimmt sein : Versöhnung. Darin werden sich
die Menschen am tiefsten verstanden wissen: Versöhnung,

und darum nicht Versöhnung mit asozialen Mächten.
Als Symbol des christlichen Urprinzipes, als Ausdruck der

Solidarität, befreit von stereotypen Formeln, wird das Abendmahl
in Zukunft grössere Bedeutung gewinnen. Es will dann nicht mehr
bloss der Andacht dienen, sondern Kräfte wecken, Schwachen
aufhelfen, gestörten Frieden wieder herstellen, und kann gefeiert werden

nicht allein im Kirchenraum, auch auf dem Werkplatz, nicht
allein an hohen Festtagen, sondern in Nöten, nicht bloss vom
Kirchenvolk, vielleicht auch von einem Häuflein Ueberlebender nach
einer Katastrophe. Würde solche Kommunion nicht einen Sammelpunkt

für jene bilden, die gewillt sind, den Kampf gegen asoziale

477



Machenschaften aufzunehmen, die die Not des armen Lazarus zu
ihrer eigenen machen? Solches Abendmahl wäre die Linie, wo sich
Kirche und Gemeinde berühren auch im Kampfe gegen den
Alkoholismus, gegen jenen Dämon, der wie fast nichts sonst
die Fähigkeit zur Christusgemeinschaft
zerstört. Solches Abendmahl gäbe der Kirche den Mut, ihre Stimme
zu erheben für Völkerfrieden und Abrüstung, zwänge sie, ihren
Ernst zu bewe'sen durch die Erklärung, dass sie mit dem
Feldpredigeramt nichts mehr zu schaffen haben wolle. Denn dieses
Amt ist ein Widerspruch in sich selbst.

Wagt die Kirche den Kampf, wagt sie sich selbst aufs Spiel zu
setzen, dann wird sie untergehen. Durch ihr Opfer aber wird ihr
Heiliges in der Gemeinde weiterleben. Die Gemeinde wird bestehen;

sie ist die Zukunft des Menschen.

Peter Walser (Flerden).

Verheissung und Erfüllung.
Gott ist treu. 1. Kor. 1, 9.

Es ist tief und beziehungsreich, wie in der Advents- und
Weihnachtszeit des „heiligen Jahres" (so sollte man eigentlich statt
„Kirchenjahr" sagen) das Verhältnis von Verheissung und
Erfüllung in den Mittelpunkt der Betrachtung rückt und diese
beiden Elemente der Geschichte wunderbar durcheinanderspielen.
Eine ganz heilige Geschichtsphilosophie taucht auf, wo gezeigt
wird, dass das Kind in der Krippe das letzte Wort einer langen
Geschichte sei, die darauf vorbereitete und hinzielte. Nicht nur
repräsentiert Johannes der Täufer die Vorbereitungsreihe, die nach
der Seite Israels zurückläuft, zu Gesetz und Prophétie und
heiligem Königtum, sondern auch die Weisen aus dem Morgenlande
eine, die zu der Heidenwelt mit ihrer Kultur und Religion führt,
während die Geburt unter dem Kaiser Augustus und die
Volkszählung auf das Römerreich, das Weltreich par excellence, und die
Beziehung zwischen Christus und Zäsar hinweisen. Christus und
sein Reich ist die Erfüllung aller Weissagung; die Väter haben
auf ihn geharrt; die Heiden haben ihn geahnt; er kam, als die Zeit
erfüllt war; er ist als der „Letzte" auch der „Erste", als das „O"
auch das „A".

Diese Auffassung scheint mir eine allgemeine und umfassende
Bedeutung zu haben. Sie gilt für alle Geschichte und gilt auch
für das Leben des einzelnen Menschen.

Sie gilt für alle Geschichte. Es ist den einzelnen Völkern,
wie der ganzen Menschheit eine Ahnung von etwas ins Herz ge-

478


	Die Bedeutung der Urgemeinde für die Gegenwart

