Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Die theologische Gefahr

Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

er den Weg gefiihrt werden, den alle gefiihrt worden sind, die
illusionslose Tatsachenmenschen und Helden des Glaubens gewe-
sen sind.

Nun hat sich uns das Réatsel des Gebotes der Freude gelGst.
Die erbarmende Liebe Gottes in Jesus Christus allein vermag dies
Ratsel zu 16sen. Der Ruf zur Freude ist nicht ein Appell an unsern
triebhaften Willen zur Freude, ist nichts Selbstverstandliches, son-
dern ist ein Akt des Glaubens, und darum wie aller Glaube ein
gewaltiges, trotziges Dennoch. Und dieses Dennoch bleibt nur
dann davor bewahrt, eine menschliche Kraftiibersteigerung zu sein,
wenn es Gehorsam ist gegen Gott, restloses Vertrauen auf Gottes
Wort. |

Es gibt einen weltlichen Pessimismus und einen christlichen
Pessimisinus, einen weltlichen Optimismus und einen christlichen
Optimismus.

Weltlicher Pessimismus beurteilt Welt und Leben
nach der Lust-Unlustbilanz, Er fragt: bietet das Leben mehr Lust
oder Leid? und er antwortet: mehr Leid, gemessen am mensch-
lichen Ich. Christlicher Pessimismus misst nicht an
des Menschen oder der Menschheit Lust und Leid, sondern aner-
kennt das Gericht des heiligen Gottes iiber alle Kreatur,

- Weltlicher Optimismus griindet sich auf die Har-
monie der Natur, den Glauben an Entwicklung und Fortschritts-
moglichkeit, schliesslich auf den Glauben an die Giite der Men-
schennatur, Christlicher Optimismus umschliesst die
ganze Tiefe des christlichen Pessimismus, glaubt aber dennoch die
Vollendung, indem er sich hélt an das Wort des allméchtigen Got-
tes, der die Welt geschaffen hat und erlést durch Jesus Christus.
Dieser christliche Optimismus mit seinem Glauben an den allméch-
tigen Gott, den Schopier und Erldser, gibt uns die wahre Voll-
macht zur Freude. Darum: Freuet euch — in dem Herrn — alle-
- zeit, und abermals sage ich euch: freuet euch! Amen. W. Gut.

Die theologische Gefahr.

Ich habe das Gefiihl, dass der jetzigen theologischen Generation
eine nicht geringe Gefahr droht, namlich die, dass ihr die Nicht-
Identitdt der theologischen Erkenntnis und der tatsichlichen Be-
ziehung des Menschen zu Gott nicht mehr — oder richtiger: wie-
der einmal nicht — klar genug bewusst ist. Ich weiss, dass die
Theologen sich einer solchen Anklage gegeniiber sehr unschuldlg
zu stellen pilegen, aber ihre auitéllige Art, sich selber bitter ernst
zu nehmen und andere Dinge fiir ,,ni-cht so wichtig* zu halten,
redet vernehmlich von dieser Gefahr. Vielleicht ist diese Gefahr

461



“deshalb jetzt wieder besonders gross, weil wir gegenwartig eine
Theologie haben, welche iiber die tatsichliche Lage des Menschen
gegeniiber Gott besser zu reden weiss, als es die Theologie der
verflossenen Epoche gekonnt hat. Der Hinweis auf diese Gefahr
ist kein Angriff auf diese Theologie selbst, denn ein unentrinnbares
Fatum theologischer Arbeit ist es nicht, dass sie mit sich selber
Gotzendienst treiben miisste. Es ist nicht absolut ausgeschlossen,
dass sie ein immer helles Bewusstsein davon héitte, dass sie weder
der Weg, noch die Wahrhelt noch das Leben ist. Jetzt aber ist
die Gefahr akut, und wir glauben dass die Sicherungsmassnahmen,
welche die Iebendlgsten (die ,,dlalektlschsten“) unter diesen Theo-
logen anbringen, sich — vielleicht sogar an ihnen selbst, sicher aber
an ihren Schiilern, die nie in der Nahe des fliissigen Erzes waren,
sondern die Maschinen geschliffen und geolt iibernehmen konnten
— als ungeniigend erweisen werden, weil auch diese Sicherungen
wiederum nur aus theologischemr Material gegossen sind. Es miisste
ein Hinaustreten geben aus dem verhingnisvollen Kreis der theo-
logischen Kunst. Man miisste einmal von dem theologischen
Karussellpferd hiniibersteigen auf ein wirkliches Pierd, von dem
man auch wirklich abgeworfen werden kann.

Wenn die Gefahr, von der wir reden, akut ist, dann ist bedroht
die Kirche, die Gemeinde, d. h. die Stelle, wo es sich nur um die
Tatsachlichkeit,” das wirkliche Vorhandensein der Dinge handelt,
von denen die Theologie erkennend spricht. Es ist das Problem
der Verkiindigung, das dann akut wird. Es gibt nur ein Problem
der Verkiindigung und das ist dies: dass sie nicht theologisch sei.
Das klingt ausserordentlich oberflachlich, solange man den Unter-
schied zwischen theologisch und nichttheologisch als einen bloss
stilistischen Unterschied auffasst, also etwa als den Unterschied
zwischen akademisch uund popular, theologisch und laienhaft. An
diesem Unterschied liegt nicht so viel. Wir meinen etwas an-
deres. Wenn wir die allessagende Formulierung wagen wollen,
so miissen wir sagen: die Frage ist die, ob die Verkiindigung Wort
Gottes ist oder Menschenwort.

- Wir haben die Bergpredigt im Auge, wenn wir nun etwas ﬁber
die Art des Gotteswortes zu sagen versuchen. Gottes Wort ist
immer eher ein Handeln als ein Reden. Was Matthdus 5—7 ge-
schieht, das ist ein unmittelbares Handeln; es ist nicht eine Be-
reicherung der Gedankenschatze der Zuhorer. Es ist sehr heilsam,
wenn Prof. Schrenk'} uns das Aergernis bereitete zu sagen, dass

1) Dieser Aufsatz ist ein einleitendes Votum zu einer Diskussion iiber ein
Referat von Prof. G. Schrenk in der Pastoralgesellschaft des Bezirkes Ziirich:
»Die Bergpredigt in der Gegenwart.* Dem Referat von Prof. Schrenk bin ich
zu grossem Dank verpilichtet, :

462



vielleicht keiner der ,,Gedanken“ der Bergpredigt nicht auch in
andern Dokumenten jener Zeit, z. B. denen des Rabbinismus, zu
finden sei. Aber — ,als Jesus diese Rede vollendet hatte, entsetzte
sich das Volk iiber seine Lehre, denn er lehrte sie als einer, der
Gewalt hat und nicht wie ihre Schriftgelehrten.“ Es ist etwas un-
gemein Reales, was hier geschah und was immer geschieht, wo
Gottes Wort vorhanden ist: ein wirkliches Nehmen und Geben, ein
Ausreissen und Pflanzen, ein reales Richten und ein reales Begna-
digen. Die Zuhorer spiiren, dass hier mit ihnen gehandelt wird —
sie konnen sich wohl dagegen verstocken, aber sie kénnen sich nicht
geniessend dazu einstellen. Einige gehen begnadigt hinweg, aber
nicht bereichert um eine Lehre von der Gnade. Wer geistige Be-
reicherung in unserem Sinne, Klirung theologischer Gedanken
wollte, der ging mit Vorteil zu den Rabbinen; diese hatten das
theologische Wort fiir die, welche sich dafiir interessierten. Aber
Interesse ist nicht Hunger und nicht Not. Das theologische Wort
ist neben dem Wort Gottes wie eine Samariteriibung neben einem.
Verbandplatz an der Front. Ich gestehe, dass es mir selber lacher-
lich iiberfliissig vorkommt, diesen so selbstverstindlichen Unter-
schied noch umstindlich herauszustellen. Aber ich muss doch fra-
gen: sind diese Verwechslungen nicht da? Wird die Verwechslung
von Theologie und Leben, z. B. reformatorischer Theologie und
reformatorischem Leben, nicht wirklich gemacht? Ist es nicht so,
dass wir vergessen, dass reformatorische Theologie ohne Reforma-
tion keine Errungenschait ist, sondern geistlicher Reichtum in neuer
Form; die alte, von der Kirche so virtuos beherrschte Kunst, nicht
AL haben als hatte man. Darum, meine ich, miissen wir Theologen
diese Selbstverstandllchkelten VOr unsere Augen und auf unsere
Hand binden.

In der Bergpredigt, in den Seligpreisungen sehen wir, wie das
Wort Gottes von der Gnade spricht. Aber diese Gnade hat so
gar nicht die Art des Begriffes; n1chts allzu Sicheres, nichts All-
gemeingiiltiges, nichts Lehrhaites. Sie taucht auf wie ein Wunder,
nicht weil der Gedankengang auf sie gekommen ist, sondern weil
der Mensch da ist, dem Gott die Gnade geben will. Aber diese
Gnade ist keine allgemeine Wahrheit, die lehrhait gepredigt wer-
den konnte, sondern sie ist speziell fiir diesen Menschen da, den
Siinder, und dieser Siinder steht nicht nur liturgischerweise "oder
ﬂ‘IEOIOgISChEI‘WEISﬁ als Siinder vor Gott, sondern tatsdchlich, rea-
liter. Er ist ein gebrochener Mensch und nicht ein zufriedener
Kirchganger. Und er steht vor Gott und nicht vor einem Gottesbe-
griff, zu dem auch die Gnade gehort, wie die Theologie zu sagen
weiss. Gnade gibt es — im Worte Gottes — paradoxerwejse nur
fiir den, fiir den es keine Sicherheit der Gnade gibt. Dieser
Mann starrt mit beiden Augen auf seine Schuld und Armut und

463



schielt nicht nach Gnade, nachdem er nun ins Licht vor seinem An-
gesicht getreten ist. Aber — fiir ihn gibt es nun ebenso tatsich-
licher — wie unbegreiflicherweise Gnade. Dennoch ist Gnade nie
ein theologisches Inventarstiick; sie existiert gleichsam immer nur
im akuten Fall. Sie ist kein ewig giiltiger Lehrsatz, sondern ein ad
hoc gesprochenes Schopferwort. Sie ist nur als Wort Gottes real.

Das Wort Gottes redet nie so von der Gnade, dass es zu einer
Erweichung der Forderungen Gottes fithren kann, wahrend wir
aus der theologisciien Art iiber diese Dinge zu reden immer aller-
lei Beruhigung fiir uns herausholen kénnen. Wir kénnen die pessi-
mistische These von der allgemeinen Verlorenheit und der zu allen
hindurchgedrungenen Siindhaftigkeit des Menschengeschlechtes
nicht aufstellen, ohne uns dadurch entlastet zu fithlen. Wir horen
es mit unverkennbarer Erleichterung an, wenn uns theologisch
gesagt wird, dass wir alle Siinder sind. Die Worte des Gerichtes
wirken in ihrer theologischen Form beschwichtigend. Das hat
schon Paulus zu schaffen gemacht. Wenn wir sagen, dass der
Mensch vor den Forderungen der Bergpredigt versagen muss, so
wirkt diese schmerzliche Feststellung entspannend. Die furchtbar-
sten Enthiillungen des bis in seine Wurzel korrupten menschlichen
Wesens erzeugen, aus unserem Munde kommend, Gefiihle der
Selbstzuiriedenheit und Sattheit. Das ist die Tragik des Menschen-
wortes, die Tragik der Theologie. Ist es auch die Tragik des Wor-
tes Gottes? Ist es auch die Tragik der Bergpredigt? So wie sie
dasteht, hat sie immer unendlich beunruhigend gewirkt. Mit ihrer
Gleichsetzung von Gerechtigkeit und Vollkommenheit zerstdrt sie
die Moglichkeit pharisdisch-selbstzuiriedener Stimmung. Sie ver-
wirft jede Reduktion der Ethik auf das Menschenmogliche. Sie
redet von den Tugenden, welche Gott fordert so, dass alle bisher
irgendwo und irgendwann realisierten Tugenden als ,,glanzende
Laster” erscheinen. Und schliesslich spricht sie den Satz aus: , Ihr
sollt vollkommen sein gleich wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist. Warum hat Jesus nicht sofort etwas hinzugefiigt? Warum
hat er nichts von all dem gesagt, was wir nun sagen? Warum
hat er nicht wenigstens das gesagt, dass er mit all diesen Forderun-
gen nur habe unsere Menschengerechtigkeit ad absurdum fiihren
wollen? Warum leitet er nicht nach diesem Satz hiniiber zu dem,
was er sonst von der Gnade sprach; warum bringt er es nicht in
systematische Verbindung mit dem, was er an den Siindern tat?
Warum zeigt er nicht, wo die Grenze durchgeht zwischen dem,
was man vernunftlgerwase von uns verlangen kann und dem, was
uns erlassen und vergeben werden muss?

Es gibt ein Land der Gnade, aber an seine Grenzen wird nur
der Wandernde kommen. Das Wort Gottes wird nie so von der
Gnade reden, dass der Horer diese Notwendigkeit des Wanderns

464



vergisst. Jesus heisst uns laufen. Wir diirfen es wohl wissen, dass
er uns die Hand reicht, wenn wir zusammenbrechen, aber nur wenn
wir zusammenbrechen; und wir werden nur zusammenbrechen,
wenn wir laufen. Es ist kein ehrliches Spiel, das wir spielen, wenn
wir von vorneherein im Sinne haben, irgendwo zusammenzubre-
chen, z. B. vor der Kriegsirage, wenn wir zum voraus erwigen,
wo etwa wir uns von unserer siindigen Natur tiberwiltigen lassen
und uns bei der Gnade bedienen wollten. Da sind die Leichtferti-
gen, die sich ihre Siinden gerade selber vergeben, eigentlich schlich-
 tere Leute. Aber dieser Unlauterkeit machen wir uns schuldig,
wenn wir anfangen in der Bergpredigt das Mogliche und das Un-
mogliche zu unterscheiden. Wir wissen nicht, wo die Unmoglich-
keit beginnt. Das Wort Gottes schweigt iiber diese Unmoglichkeit,
iiber die die Theologen so viele Worte machen.

Gottes Wort tritt — und ist auch darin anders als die Theolo- -
gie — immer in einem zeitlichen Gewand auf. Prof. Schrenk hat
wiederum scharf auf dieses Aergernis aufmerksam gemacht. Es steht
in innigem Kontakt mit der jeweiligen geschichtlichen Situation,
gibt sich ihr ganz hin. Das Wort Gottes in Jeremia ist ein pohtl-
sches Wort. Das Wort Gottes hat nicht die Form ewiger Wahr-
heiten, es ist keine Theologie. Darum wird es immer nur fiir den
Glauben als Wort Gottes erkennbar sein. Nur der Glaube erkannte
das Wort Gottes in der defaitistischen Politik Jeremias. Nur der
Glaube erkannte es in dem anstossigen Wort: ,,Mein Sohn, deine
Siinden sind dir vergeben.“ Auch heute wird es nur der Glaube
erkennen. Vielleicht ist das Wort Gottes doch auch in Tolstoi zu
uns gekommen. Er war zwar ein sehr schlechter Theologe und die
Art, wie Prof. Schrenk seine Theologie ablehnte, scheint auch uns
die richtige zu sein. Aber es ist moglich, dass das Wort Gottes,
das wirkliche lebendige Wort Gottes, auch einmal im Gewand einer
schlechten Theologie auftritt, damit sich die Theologen, gerade
sie, mit dem Inkognito des Gotteswortes abzumiihen haben und auf
ihre Glaubensfahigkeit gepriift werden. Jedenfalls scheint uns, die
Kirche, die gegenwartige Christenheit sollte die Mangelhafﬂgkelt
seiner Theologle nicht zum Anlass nehmen, um sich iiber Tolstoi
schon zu beruhigen. Vielleicht ist allerdmgs der Kleinste im Him-
melreich grosser als er, sicher aber ist der Grosste in der Kirche
- kleiner als er. Kierkegaard hat etwas gesagt, was wir keinen Mo-
ment vergessen diirfen, wenn er die Situation der Gleichzeitigkeit
fordert zur Bewédhrung des Glaubens. Denn in der Gleichzeitigkeit
ist das Wort Gottes immer inkognito, weil es ihm wohlgeféllt, in
zeitlichem Gewand mit vielleicht ganz ungeistlichem Schnitt und
weltlicher Farbe unter den Menschen zu wandeln, so dass alle die
an ihm voriibergehen, deren Auge den theolog1scher1 Faltenwurf
sucht, auf dass sie glauben konnen,

465




Um dieses seines Inkognito willen wird das Wort Gottes auch
niemals gesetzlich sein. Es gibt keine gesetzliche Aeusserung tiber
den Kriegsdienst oder iiber den Besitz in der Bergpredigt, und auch
anderswo nicht in den Evangelien. Gesefzliche Menschen, gerade
diese, werden darum immer ,,in guten Treuen zweierlei Meinung“
sein konnen dariiber, ob Christus den Kriegsdienst billigt oder ver-
wirft. Einmal war ich auch betriibt dariiber, dass eine klare, un-
zweideutige Bestimmung dariiber fehlt; jetzt bin ich sogar fiir den
Hauptmann von Kapernaum und seine Anwendung militarischer
Disziplinerfahrungen auf Dinge des Reiches Gottes dankbar. Auch
diese Dinge sollen nur fiir den Glauben erkennbar sein. Wir sol-
len dem Worte Gottes gegeniiber nie ohne Glauben auskommen,
wir sollen des Geistes nie entraten kénnen. Es hat darum wemg
Sinn, auf Grund der Auslegung des Bibelwortes dariiber zu strei-
- ten, was Christus heute zum Beispiel in der Militarfrage von uns
will. Das wird nur der Glaube entscheiden. Wiederum hat Kier-
kegaard die Situation tief erfasst, wenn er sagt: , Die direkte Mit-
teilung verweigern heisst den Glauben fordern “ Das Wort Gottes
verweigert jede direkte Vorschrift und schaut uns fragend an. Es
ware ja auch eine schwere Illusion zu meinen, es wire durch ge-
setzliche Eindeutigkeit irgend etwas gewonnen fiir die Sicherung
christusgemissen Tuns. Denn das unvermeidliche Los jedes Ge-
setzes ist unter den Menschen die Kasuistik, die Kunst, auch mit
den klarsten Geboten unter dem Schein des Respektes fertig zu
werden. Denn es gibt nur einen, iiberall und immer lebendigen
Willen unter den Menschen: das ist der Wille sich selbst und nicht
Gott zu gehorchen. Dieser Wille ist von ungeheurer geistiger Pro-
duktivitit — sein-Produkt ist die Kasuistik, die Kasuistik, die alien
Situationen gewachsen ist, weil sie nicht nur die Formen juristi-
scher Kunst, sondern auch die der Wissenschait, der Exegese, des
religiosen Tiefsinns und unzéhlige andere Formen mit oleicher
Virtuositat zu handhaben weiss. Die Kasuistik ist der Weg, auf
dem der fromme Teil der Menschheit mit Gott fertig wird. Nicht
das Nein der Emporung ist ihr Weg. , Was willst du dich em-
poren, dafiivr hat man doch die Kasuistik!* Aber dieser Weg ist
nur moglich gegeniiber dem Gesetz, niemals gegeniiber dem Worte
Goltes. Auch die Bergpredigt ist nicht Gesetz, sondern Wort
Gottes. Die Fragen, die wir so gerne beantwortet haben mochten
— mit Ja oder mit Nein — ob Waifendienst, ob Besitz, diese Fra-
gen bleiben mit unverminderter Unruhe in unserem Gewissen lie-

gen. Nicht nur das Tun, sondern auch die Entscheidung der Frage,

‘was zu tun, istuns aufgeburdet Diese Entscheidung entscheidet
iiber uns. ODb es eine Entscheidung des Glaubens, des Horens des
Wortes Gottes ist oder nicht, darin sind wir g‘e-rechtfertigt oder
verworfen.

460



Das Wort Gottes ist demiitiger als die Theologie. Es scheut sich
nicht ins Relative einzugehen, wahrend die Theologie es nur mit
dem Absoluten zu tun haben will. Das Tun der Glaubenden wird
immer relativ sein, es wird immer die Hiille der Armseligkeit und
Siindhaftigkeit tragen. Darum hat die Theologie bestindig die Nei-
gung nicht nur gegen die Werkgerechtigkeit, sondern ge-
gen die Werke selbst mit Verachtung anzukampien. Sie tibersieht
dabei, was das Wort Gottes nie iibersieht, dass das Relative als
Tat mehr ist als das Absolute als Wort. Es ist iiberhaupt ein
Hauptmerkmal der Theologie, dass bei ihr das Sensorium fiir das
Lebendige abgestumpft ist. Darum wird sie, die allen Situationen
Gewachsene, e i n € r Situation nicht gewachsen sein: dem Inkognito
Chr1st1 In der Situation des Glaubens wird sie versages. Sie wird
immer in Gefahr sein, das Verbrechen gegen keimendes Leben zu
begehen. Sie wird die armseligen Taten der Menschen, in denen
der Glaube lebendig ist, um dieser ihrer Armseligkeit willen zu
verhohnen geneigt sein. 'Sie wird mit hohnvoller Geringschatzung
auf Menschen schauen, welche die Bergpredigt realisieren wollen.
Sie wird lastern, sie hat gelastert iiber die, welche ernstlich ver-
suchten, von der Uebung der Gewalt loszukommen oder sich
aus den mammonistischen Maschen des gegenwirtigen Wirtschafts-
systems herauszuwinden. Sie wird kein Verstindnis, geschweige
denn Ehrfurcht haben fiir Menschen, die leidenschaftlich auf die
Weltereignisse eingehen, die gespannt hinschauen nach Genf oder
wo sonst sich Menschheitsschicksale entscheiden. Sie wird diese
leidenschaftliche Teilnahme an der Wellenbewegung der Geschichte
als Naivitat beldcheln; sie wird mit kopfschiittelnder Skepsis auf
Menschen schauen, die aufjauchzen {iber hoffnungsvolle Zeichen,
die in dieser Zeitlichkeit geschehen, und sie wird mit hamischer
Genugtuung konstatieren, dass sie Recht gehabt hat, wenn die,
welche vor kurzem ]auchzten in tiefer Depression lelden weil das
Dunkel sich wieder iiber die Volker gesenkt hat. Fremd ist ihr das
konkrete Hoffen, fremd jene SehnSucht der Propheten, welche ihnen
die Perspektlven verkiirzt und das Reich Gottes als nahe erscheinen
lasst. Fiir sie gibt es nichts als ihre Dogmen, um deren willen
das Leben verlastert und dem Walten Gottes das Programm vor-
geschrieben wird. Das Wort Gottes aber geht in dem demiitigen
Gewande dieses schlechten, von Siinde durchsetzten menschlichen
Tuns einher und umgibt diese Stiimper mit seinen Verheissungen
und hat fiir sie, denen ihre personliche Unzulanglichkeit nicht nur
als Dogma, sondern als bittere Erfahrung bekannt ist, das Wort
von der Vergebung. _ Paul Trautvetter.

467



	Die theologische Gefahr

