
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Die theologische Gefahr

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


er den Weg geführt werden, den alle geführt worden sind, die
illusionslose Tatsachenmenschen und Helden des Glaubens gewesen

sind.
Nun hat sich uns das Rätsel des Gebotes der Freude gelöst.

Die erbarmende Liebe Gottes in Jesus Christus allein vermag dies
Rätsel zu lösen. Der Ruf zur Freude ist nicht ein Appell an unsern
triebhaften Willen zur Freude, ist nichts Selbstverständliches,
sondern ist ein Akt des Glaubens, und darum wie aller Glaube ein
gewaltiges, trotziges Dennoch. Und dieses Dennoch bleibt nur
dann davor bewahrt, eine menschliche Kraftübersteigerung zu sein,
wenn es Gehorsam ist gegen Gott, restloses Vertrauen auf Gottes
Wort.

Es gibt einen weltlichen Pessimismus und einen christlichen
Pessimismus, einen weltlichen Optimismus und einen christlichen
Optimismus.

Weltlicher Pessimismus beurteilt Welt und Leben
nach der Lust-Unlustbilanz. Er fragt: bietet das Leben mehr Lust
oder Leid? und er antwortet: mehr Leid, gemessen am menschlichen

Ich. Christlicher Pessimismus misst nicht an
des Menschen oder der Menschheit Lust und Leid, sondern
anerkennt das Gericht des heiligen Gottes über alle Kreatur.

Weltlicher Optimismus gründet sich auf die
Harmonie der Natur, den Glauben an Entwicklung und Fortschrittsmöglichkeit,

schliesslich auf den Glauben an die Güte der
Menschennatur. Christlicher Optimismus umschliesst die
ganze Tiefe des christlichen Pessimismus, glaubt aber dennoch die
Vollendung, indem er sich hält an das Wort des allmächtigen Gottes,

der die Welt geschaffen hat und erlöst durch Jesus Christus.
Dieser christliche Optimismus mit seinem Glauben an den allmächtigen

Gott, den Schöpfer und Erlöser, gibt uns die wahre
Vollmacht zur Freude. Darum: Freuet euch — in dem Herrn — allezeit,

und abermals sage ich euch : freuet euch Amen. W. Gut.

Die theologische Gefahr.
Ich habe das Gefühl, dass der jetzigen theologischen Generation

eine nicht geringe Gefahr droht, nämlich die, dass ihr die
NichtIdentität der theologischen Erkenntnis und der tatsächlichen
Beziehung des Menschen zu Gott nicht mehr — oder richtiger: wieder

einmal nicht — klar genug bewusst ist. Ich weiss, dass die
Theologen sich einer solchen Anklage gegenüber sehr unschuldig
zu stellen pflegen, aber ihre auffällige Art, sich selber bitter ernst
zu nehmen und andere Dinge für „nicht so wichtig" zu halten,
redet vernehmlich von dieser Gefahr. Vielleicht ist diese Gefahr

461



deshalb jetzt wieder besonders gross, weil wir gegenwärtig eine
Theologie haben, welche über die tatsächliche Lage des Menschen
gegenüber Gott besser zu reden weiss, als es die Theologie der
verflossenen Epoche gekonnt hat. Der Hinweis auf diese Gefahr
ist kein Angriff auf diese Theologie selbst, denn ein unentrinnbares
Fatum theologischer Arbeit ist es nicht, dass sie mit sich selber
Götzendienst treiben müsste. Es ist nicht absolut ausgeschlossen,
dass sie ein immer helles Bewusstsein davon hätte, dass s i e weder
der Weg, noch die Wahrheit, noch das Leben ist. Jetzt aber ist
die Gefahr akut, und wir glauben, dass die Sicherungsmassnahmen,
welche die lebendigsten (die „dialektischsten") unter diesen Theologen

anbringen, sich — vielleicht sogar an ihnen selbst, sicher aber
an ihren Schülern, die nie in der Nähe des flüssigen Erzes waren,
sondern die Maschinen geschliffen und geölt übernehmen konnten
— als ungenügend erweisen werden, weil auch diese Sicherungen
wiederum nur aus theologischem Material gegossen sind. Es müsste
ein Hinaustreten geben aus dem verhängnisvollen Kreis der
theologischen Kunst. Man müsste einmal von dem theologischen
Karussellpferd hinübersteigen auf ein wirkliches Pferd, von dem
man auch wirklich abgeworfen werden kann.

Wenn die Gefahr, von der wir reden, akut ist, dann ist bedroht
die Kirche, die Gemeinde, d. h. die Stelle, wo es sich nur um die
Tatsächlichkeit, das wirkliche Vorhandensein der Dinge handelt,
von denen die Theologie erkennend spricht. Es ist das Problem
der Verkündigung, das dann akut wird. Es gibt nur ein Problem
der Verkündigung und das ist dies: dass sie nicht theologisch sei.
Das klingt ausserordentlich oberflächlich, solange man den Unterschied

zwischen theologisch und nichttheologisch als einen bloss
stilistischen Unterschied auffasst, also etwa als den Unterschied
zwischen akademisch und populär, theologisch und laienhaft. An
diesem Unterschied liegt nicht so viel. Wir meinen etwas
anderes. Wenn wir die allessagende Formulierung wagen wollen,
so müssen wir sagen : die Frage ist die, ob die Verkündigung Wort
Gottes ist oder Menschenwort.

Wir haben die Bergpredigt im Auge, wenn wir nun etwas über
die Art des Gotteswortes zu sagen versuchen. Gottes Wort ist
immer eher ein Handeln als ein Reden. Was Matthäus 5—7
geschieht, das ist ein unmittelbares Handeln; es ist nicht eine
Bereicherung der Gedankenschätze der Zuhörer. Es ist sehr heilsam,
wenn Prof. Schrenk1) uns das Aergernis bereitete zu sagen, dass

1) Dieser Aufsatz ist ein einleitendes Votum zu einer Diskussion über ein
Referat von Prof. G. Schrenk in der Pastoralgesellschaft des Bezirkes Zürich:
„Die Bergpredigt in der Gegenwart." Dem Referat von Prof. Schrenk bin ich
zu grossem Dank verpflichtet.

462



vielleicht keiner der „Gedanken" der Bergpredigt nicht auch in
andern Dokumenten jener Zeit, z. B. denen des Rabbinismus, zu
finden sei. Aber — „als Jesus diese Rede vollendet hatte, entsetzte
sich das Volk über seine Lehre, denn er lehrte sie als einer, der
Gewalt hat und nicht wie ihre Schriftgelehrten." Es ist etwas
ungemein Reales, was hier geschah und was immer geschieht, wo
Gottes Wort vorhanden ist: ein wirkliches Nehmen und Geben, ein
Ausreissen und Pflanzen, ein reales Richten und ein reales Begnadigen.

Die Zuhörer spüren, dass hier mit ihnen gehandelt wird —
sie können sich wohl dagegen verstecken, aber sie können sich nicht
geniessend dazu einstellen. Einige gehen begnadigt hinweg, aber
nicht bereichert um eine Lehre von der Gnade. Wer geistige
Bereicherung in unserem Sinne, Klärung theologischer Gedanken
wollte, der ging mit Vorteil zu den Rabbinen; diese hatten das
theologische Wort für die, welche sich dafür interessierten. Aber
Interesse ist nicht Hunger und nicht Not. Das theologische Wort
ist neben dem Wort Gottes wie eine Samariterübung neben einem
Verbandplatz an der Front. Ich gestehe, dass es mir selber lächerlich

überflüssig vorkommt, diesen so selbstverständlichen Unterschied

noch umständlich herauszustellen. Aber ich muss doch
fragen : sind diese Verwechslungen nicht da Wird die Verwechslung
von Theologie und Leben, z. B. reformatorischer Theologie und
reformatorischem Leben, nicht wirklich gemacht? Ist es nicht so,
dass wir vergessen, dass reformatorische Theologie ohne Reformation

keine Errungenschaft ist, sondern geistlicher Reichtum in neuer
Form; die alte, von der Kirche so virtuos beherrschte Kunst, nicht
zu haben, als hätte man. Darum, meine ich, müssen wir Theologen
diese Selbstverständlichkeiten vor unsere Augen und auf unsere
Hand binden.

In der Bergpredigt, in den Seligpreisungen sehen wir, wie das
Wort Gottes von der Gnade spricht. Aber diese Gnade hat so
gar nicht die Art des Begriffes; nichts allzu Sicheres, nichts
Allgemeingültiges, nichts Lehrhaftes, Sie taucht auf wie ein Wunder,
nicht weil der Gedankengang auf sie gekommen ist, sondern weil
der Mensch da ist, dem Gott die Gnade geben will. Aber diese
Gnade ist keine allgemeine Wahrheit, die lehrhaft gepredigt werden

könnte, sondern sie ist speziell für diesen Menschen da, den
Sünder, und dieser Sünder steht nicht nur liturgischerweise oder
theologischerweise als Sünder vor Gott, sondern tatsächlich,
realiter. Er ist ein gebrochener Mensch und nicht ein zufriedener
Kirchgänger. Und er steht vor Gott und nicht vor einem Gottesbegriff,

zu dem auch die Gnade gehört, wie die Theologie zu sagen
weiss. Gnade gibt es — im Worte Gottes — paradoxerweise nur
für den, für den es keine Sicherheit der Gnade gibt. Dieser
Mann starrt mit beiden Augen auf seine Schuld und Armut und

463



schielt nicht nach Gnade, nachdem er nun ins Licht vor seinem
Angesicht getreten ist. Aber — für ihn gibt es nun ebenso tatsächlicher

— wie unbegreiflicherweise Gnade. Dennoch ist Gnade nie
ein theologisches Inventarstück; sie existiert gleichsam immer nur
im akuten Fall. Sie ist kein ewig gültiger Lehrsatz, sondern ein ad
hoc gesprochenes Schöpferwort. Sie ist nur als Wort Gottes real.

Das Wort Gottes redet nie so von der Gnade, dass es zu einer
Erweichung der Forderungen Gottes führen kann, während wir
aus der theologischen Art über diese Dinge zu reden immer allerlei

Beruhigung für uns herausholen können. Wir können die
pessimistische These von der allgemeinen Verlorenheit und der zu allen
hindurchgedrungenen Sündhaftigkeit des Menschengeschlechtes
nicht aufstellen, ohne uns dadurch entlastet zu fühlen. Wir hören
es mit unverkennbarer Erleichterung an, wenn uns theologisch
gesagt wird, dass wir alle Sünder sind. Die Worte des Gerichtes
wirken in ihrer theologischen Form beschwichtigend. Das hat
schon Paulus zu schaffen gemacht. Wenn w i r sagen, dass der
Mensch vor den Forderungen der Bergpredigt versagen muss, so
wirkt diese schmerzliche Feststellung entspannend. Die furchtbarsten

Enthüllungen des bis in seine Wurzel korrupten menschlichen
Wesens erzeugen, aus unserem Munde kommend, Gefühle der
Selbstzufriedenheit und Sattheit. Das ist die Tragik des Menschenwortes,

die Tragik der Theologie. Ist es auch die Tragik des Wortes

Gottes? Ist es auch die Tragik der Bergpredigt? So wie sie
dasteht, hat sie immer unendlich beunruhigend gewirkt. Mit ihrer
Gleichsetzung von Gerechtigkeit und Vollkommenheit zerstört sie
die Möglichkeit pharisäisch-selbstzufriedener Stimmung. Sie
verwirft jede Reduktion der Ethik auf das Menschenmögliche. Sie
redet von den Tugenden, welche Gott fordert so, dass alle bisher
irgendwo und irgendwann realisierten Tugenden als „glänzende
Laster" erscheinen. Und schliesslich spricht sie den Satz aus: „Ihr
sollt vollkommen sein gleich wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist." Warum hat Jesus nicht sofort etwas hinzugefügt? Warum
hat er nichts von all dem gesagt, was wir nun sagen? Warum
hat er nicht wenigstens das gesagt, dass er mit all diesen Forderungen

nur habe unsere Menschengerechtigkeit ad absurdum führen
wollen? Warum leitet er nicht nach diesem Satz hinüber zu dem,
was er sonst von der Gnade sprach; warum bringt er es nicht in
systematische Verbindung mit dem, was er an den Sündern tat?
Warum zeigt er nicht, wo die Grenze durchgeht zwischen dem,
was man vernünftigerweise von uns verlangen kann und dem, was
uns erlassen und vergeben werden muss?

Es gibt ein Land der Gnade, aber an seine Grenzen wird nur
der Wandernde kommen. Das Wort Gottes wird nie so von der
Gnade reden, dass der Hörer diese Notwendigkeit des Wanderns

464



vergisst. Jesus heisst uns laufen. Wir dürfen es wohl wissen, dass
er uns die Hand reicht, wenn wir zusammenbrechen, aber nur wenn
wir zusammenbrechen; und wir werden nur zusammenbrechen,
wenn wir laufen. Es ist kein ehrliches Spiel, das wir spielen, wenn
wir von vorneherein im Sinne haben, irgendwo zusammenzubrechen,

z. B. vor der Kriegsfrage, wenn wir zum voraus erwägen,
wo etwa wir uns von unserer sündigen Natur überwältigen lassen
und uns bei der Gnade bedienen wollten. Da sind die Leichtfertigen,

die sich ihre Sünden gerade selber vergeben, eigentlich schlichtere

Leute. Aber dieser Unlauterkeit machen wir uns schuldig,
wenn wir anfangen in der Bergpredigt das Mögliche und das
Unmögliche zu unterscheiden. Wir wissen nicht, wo die Unmöglichkeit

beginnt. Das Wort Gottes schweigt über diese Unmöglichkeit,
über die die Theologen so viele Worte machen.

Gottes Wort tritt — und ist auch darin anders als die Theologie

— immer in einem zeitlichen Gewand auf. Prof. Schrenk hat
wiederum scharf auf dieses Aergernis aufmerksam gemacht. Es steht
in innigem Kontakt mit der jeweiligen geschichtlichen Situation,
gibt sich ihr ganz hin. Das Wort Gottes in Jeremia ist ein politisches

Wort. Das Wort Gottes hat nicht die Form ewiger
Wahrheiten, es ist keine Theologie. Darum wird es immer nur für den
Glauben als Wort Gottes erkennbar sein. Nur der Glaube erkannte
das Wort Gottes in der defaitistischen Politik Jeremias. Nur der
Glaube erkannte es in dem anstössigen Wort: „Mein Sohn, deine
Sünden sind dir vergeben." Auch heute wird es nur der Glaube
erkennen. Vielleicht ist das Wort Gottes doch auch in Tolstoi zu
uns gekommen. Er war zwar ein sehr schlechter Theologe und die
Art, wie Prof. Schrenk seine Theologie ablehnte, scheint auch uns
die richtige zu sein. Aber es ist möglich, dass das Wort Gottes,
das wirkliche lebendige Wort Gottes, auch einmal im Gewand einer
schlechten Theologie auftritt, damit sich die Theologen, gerade
sie, mit dem Inkognito des Gotteswortes abzumühen haben und auf
ihre Glaubensfähigkeit geprüft werden. Jedenfalls scheint uns, die
Kirche, die gegenwärtige Christenheit sollte die Mangelhaftigkeit
seiner Theologie nicht zum Anlass nehmen, um sich über Tolstoi
schon zu beruhigen. Vielleicht ist allerdings der Kleinste im
Himmelreich grösser als er, sicher aber ist der Grösste in der Kirche
kleiner als er. Kierkegaard hat etwas gesagt, was wir keinen
Moment vergessen dürfen, wenn er die Situation der Gleichzeitigkeit
fordert zur Bewährung des Glaubens. Denn in der Gleichzeitigkeit
ist das Wort Gottes immer inkognito, weil es ihm wohlgefällt, in
zeitlichem Gewand mit vielleicht ganz ungeistlichem Schnitt und
weltlicher Farbe unter den Menschen zu wandeln, so dass alle die
an ihm vorübergehen, deren Auge den theologischen Faltenwurf
sucht, auf dass sie glauben können.

465



Um dieses seines Inkognito willen wird das Wort Gottes auch
niemals gesetzlich sein. Es gibt keine gesetzliche Aeusserung über
den Kriegsdienst oder über den Besitz in der Bergpredigt, und auch
anderswo nicht in den Evangelien. Gesetzliche Menschen, gerade
diese, werden darum immer „in guten Treuen zweierlei Meinung"
sein können darüber, ob Christus den Kriegsdienst billigt oder
verwirft. Einmal war ich auch betrübt darüber, dass eine klare,
unzweideutige Bestimmung darüber fehlt; jetzt bin ich sogar für den
Hauptmann von Kapernaum und seine Anwendung militärischer
Disziplinerfahrungen auf Dinge des Reiches Gottes dankbar. Auch
diese Dinge sollen nur für den Glauben erkennbar sein. Wir sollen

dem Worte Gottes gegenüber nie ohne Glauben auskommen,
wir sollen des Geistes nie entraten können. Es hat darum wenig
Sinn, auf Grund der Auslegung des Bibelwortes darüber zu streiten,

was Christus heute zum Beispiel in der Militärfrage von uns
will. Das wird nur der Glaube entscheiden. Wiederum hat
Kierkegaard die Situation tief erfasst, wenn er sagt: „Die direkte
Mitteilung verweigern heisst den Glauben fordern." Das Wort Gottes
verweigert jede direkte Vorschrift und schaut uns fragend an. Es
wäre ja auch eine schwere Illusion zu meinen, es wäre durch
gesetzliche Eindeutigkeit irgend etwas gewonnen für die Sicherung
christusgemässen Tuns. Denn das unvermeidliche Los jedes
Gesetzes ist unter den Menschen die Kasuistik, die Kunst, auch mit
den klarsten Geboten unter dem Schein des Respektes fertig zu
werden. Denn es gibt nur einen, überall und immer lebendigen
Willen unter den Menschen : das ist der Wille sich selbst und nicht
Gott zu gehorchen. Dieser Wille ist von ungeheurer geistiger
Produktivität — sein Produkt ist die Kasuistik, die Kasuistik, die allen
Situationen gewachsen ist, weil sie nicht nur die Formen juristischer

Kunst, sondern auch die der Wissenschaft, der Exegese, des

religiösen Tiefsinns und unzählige andere Formen mit gleicher
Virtuosität zu handhaben weiss. Die Kasuistik ist der Weg, auf
dem der fromme Teil der Menschheit mit Gott fertig wird. Nicht
das Nein der Empörung ist ihr Weg. „Was willst du dich
empören, dafür hat man doch die Kasuistik!" Aber dieser Weg ist
nur möglich gegenüber dem Gesetz, niemals gegenüber dem Worte
Gottes. Auch die Bergpredigt ist nicht Gesetz, sondern Wort
Gottes. Die Fragen, die wir so gerne beantwortet haben möchten
— mit Ja oder mit Nein — ob Waffendienst, ob Besitz, diese Fragen

bleiben mit unverminderter Unruhe in unserem Gewissen
Hegen. Nicht nur das Tun, sondern auch die Entscheidung der Frage,
w a s zu tun, ist u n s aufgebürdet. Diese Entscheidung entscheidet
über uns. Ob es eine Entscheidung des Glaubens, des Hörens des
Wortes Gottes ist oder nicht, darin sind wir gerechtfertigt oder
verworfen.

466



Das Wort Gottes ist demütiger als die Theologie. Es scheut sich
nicht ins Relative einzugehen, während die Theologie es nur mit
dem Absoluten zu tun haben will. Das Tun der Glaubenden wird
immer relativ sein, es wird immer die Hülle der Armseligkeit und
Sündhaftigkeit tragen. Darum hat die Theologie beständig die
Neigung nicht nur gegen die Werkgerechtigkeit, sondern
gegen die Werke selbst mit Verachtung anzukämpfen. Sie übersieht
dabei, was das Wort Gottes nie übersieht, dass das Relative als
Tat mehr ist als das Absolute als Wort. Es ist überhaupt ein
Hauptmerkmal der Theologie, dass bei ihr das Sensorium für das
Lebendige abgestumpft ist. Darum wird sie, die allen Situationen
Gewachsene, einer Situation nicht gewachsen sein : dem Inkognito
Christi. In der Situation des Glaubens wird sie versagen. Sie wird
immer in Gefahr sein, das Verbrechen gegen keimendes Leben zu
begehen. Sie wird die armseligen Taten der Menschen, in denen
der Glaube lebendig ist, um dieser ihrer Armseligkeit willen zu
verhöhnen geneigt sein. Sie wird mit hohnvoller Geringschätzung
auf Menschen schauen, welche die Bergpredigt realisieren wollen.
Sie wird lästern, sie hat gelästert über die, welche ernstlich
versuchten, von der Uebung der Gewalt loszukommen oder sich
aus den mammonistischen Maschen des gegenwärtigen Wirtschaftssystems

herauszuwinden. Sie wird kein Verständnis, geschweige
denn Ehrfurcht haben für Menschen, die leidenschaftlich auf die
Weltereignisse eingehen, die gespannt hinschauen nach Genf oder
wo sonst sich Menschheitsschicksale entscheiden. Sie wird diese
leidenschaftliche Teilnahme an der Wellenbewegung der Geschichte
als Naivität belächeln; sie wird mit kopfschüttelnder Skepsis auf
Menschen schauen, die aufjauchzen über hoffnungsvolle Zeichen,
die in dieser Zeitlichkeit geschehen, und sie wird mit hämischer
Genugtuung konstatieren, dass sie Recht gehabt hat, wenn die,
welche vor kurzem jauchzten, in tiefer Depression leiden, weil das
Dunkel sich wieder über die Völker gesenkt hat. Fremd ist ihr das
konkrete Hoffen, fremd jene Sehnsucht der Propheten, welche ihnen
die Perspektiven verkürzt und das Reich Gottes als nahe erscheinen
lässt. Für sie gibt es nichts als ihre Dogmen, um deren willen
das Leben verlästert und dem Walten Gottes das Programm
vorgeschrieben wird. Das Wort Gottes aber geht in dem demütigen
Gewände dieses schlechten, von Sünde durchsetzten menschlichen
Tuns einher und umgibt diese Stümper mit seinen Verheissungen
und hat für sie, denen ihre persönliche Unzulänglichkeit nicht nur
als Dogma, sondern als bittere Erfahrung bekannt ist, das Wort
von der Vergebung. Paul Trautvetter.

467


	Die theologische Gefahr

