
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals sage ich euch : Freuet
euch! (Phil. 4, 4)

Autor: Gut, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals
sage ich euch: Freuet euch!1)

Phil. 4, 4.

Meine lieben Kommilitonen, liebe Gemeinde!
Diese gelesenen Worte sprechen aus, wonach unsere Seele sich

sehnt. Aber sie sprechen es nicht aus als Ausdruck der Sehnsucht,
sondern als Erfüllung; nicht als einen schwächlichen Ruf um Kraft,
sondern als Vollmacht und Hinweis auf den ewigen Grund unserer
Freude. Das, was Voraussetzung unserer Freude ist, ist geschehen
und vollbracht; darum: Freuet euch! Die verlesenen Worte stellen
uns vor das tiefste Mysterium unseres Christenglaubens, vor das
offenbare Geheimnis unserer Glaubensgewissheit. Ob wir diesen
Grund der Aufforderung zur Freude richtig erkennen, wird zum
Masstab unserer Erkenntnis des christlichen Glaubens. —

Freuet euch! Wie gerne möchten wir! Aber gerade das können

wir nicht. Wohl ist Freude die tiefste Sehnsucht unserer Seele.
Wir haben das Bewusstsein, zur Freude berufen zu sein. Wir
suchen ja Lust und Freude; in allem Suchen der Freude liegt ein
Unendlichkeitsverlangen : „Denn alle Lust will Ewigkeit, will tiefe,
tiefe Ewigkeit." In seltenen Momenten vermögen wir vielleicht
uns dem Strom aufquellender Glücksstimmung ganz hinzugeben:
„Freude, schöner Götterfunken! Seid umschlungen Millionen, die
sen Kuss der ganzen Welt!" Aber wir müssen immer wieder
erfahren, dass es eine vorübergehende Stimmung gewesen ist, Taumel
der Freude, in einer doch nur subjektiven Aufwallung des Gefühls
gegründet, Schrei der Sehnsucht, nicht Vollmacht des Könnens.
Gilt vielleicht von uns das Faustische Wort: „So taumP ich von
Begierde zu Genuss. Und im Genuss verschmacht' ich vor
Begierde."?

Nein! wir können uns nicht freuen, so wie wir sind, in unserem
gewöhnlichen Leben, als naturhafte Menschen. Unser Teil ist die
Sorge. Sorge um äussere Existenz, Sorge im Hinblick auf den
Erfolg unserer Studien und wissenschaftlichen Arbeit, Sorge im
Gedanken an die Unsicherheit unseres Lebensweges, im Gedanken
an die Tragik des Geldverdienens. Sorge in jeder Gestalt im
Hinblick auf unsere Existenz und die Existenz derer, die uns anvertraut

sind.
Und unser Wille zur Freude wird gedämpft durch den

Eindruck der Rätselhaftigkeit der Welt, in die wir
hineingestellt sind. Undurchdringliche Rätsel umstarren uns im Erkennt-

x) Academ. Morgenpredigt, gehalten am 30. Juni 1926 in der Grossmünsterkapelle.

457



nisprozess des Studiums und der wissenschaftlichen Arbeit. Was
vermag unsere Vernunft? Was sind wohlgerundete, harmonische
Denksysteme? Wir durchschauen sie, dass sie nicht wahr sind,
nicht wahr sein können, gemessen an der widerspruchsvollen
Rätselhaftigkeit der Realität. Wenn unser Gedankensystem so schön
stimmt, so wissen wir: wir sind betrogene Betrüger. — Der Arzt
am Krankenbett, der Psychotherapeut, der Seelsorger in seiner
Arbeit, der Forscher im Laboratorium, sie alle s'nd immer wieder vor
das stets sich wandelnde, aber undurchdringliche Rätsel gestellt.

Noch tiefer greift die Not der eigenen Seele:
Hemmungen der Entwicklung, Abgründe, die in uns lauern, dämonische
Gewalten, die in uns aufbrechen, wenn wir nur einen Augenblick
die Zügel der sittlichen Disziplinierung locker lassen; all die
verlogenen Hintergründe und Zwiespältigkeiten unseres Wesens, die
uns die psychologische Analyse, der wir uns als ehrliche
Wirklichkeitsmenschen doch nicht entziehen wollen, immer deutlicher zeigt.

Aber unerbittlicher als all das Genannte steht unserem Willen
zur Freude entgegen die Not der Schuld: die Erkenntnis,
dass unser Wille nie und in keiner Lage sich mit voller Freudigkeit
und mit seiner ganzen Existenz Gottes heiligem Willen hingibt,
mit kindlicher Selbstverständlichkeit Gottes Willen bejaht und tut.
Kein Aufschwung der Seele, keine ethische Anstrengung, keine
Begeisterung kann uns nüchterne Realisten darüber hinwegtäuschen,
dass wir im innersten, geheimen Kern unseres Wesens doch uns
selber suchen, dass wir in aller Begeisterung, in allem Aufschwung,
in allem ethischen Streben schliesslich doch unsere eigene Ehre
suchen und wahren wollen, und wäre es schliesslich noch dadurch,
dass wir uns etwas zugute tun auf das sublimste Raffinement des

sogenannten religiösen Lebens, dass wir uns gerade noch in der
Erkenntnis unserer Sündhaftigkeit spiegeln und unsere Verzweiflung

gemessen.
Diese tiefste und letzte Not, die Not unserer Schuld und Sünde,

die uns unrettbar von Gott trennt, uns unseres Gegensatzes zu Gott
bewusst werden lässt, wird — wenn wir ihr einmal ins Auge
geschaut haben — nicht geringer, sondern nur immer schärfer. Kein
sittlicher Fortschritt, kein Heiligungsillusionismus kann uns hier
über unsere Lage wegtäuschen. Je mehr wir von Gottes Nähe
ergriffen sind, je unerbittlicher wir vor Gottes Auge festgehalten
werden, desto deutlicher sehen wir im Lichte des allein Heiligen
und Reinen unsere Befleckung. Hier gibt es kein Ausweichen, weder

in mystisch-numinose Seligkeitsschauer, noch in sittliche
Aktivität, noch in religiöse Betriebsamkeit.

Es bleibt also nichts anderes, als gebannt stille zu halten und
zu sprechen: „Weh mir, ich bin vernichtet, denn meine Augen

458



haben den Herrn gesehen!" Hier aber sind wir an dem Punkt
angelangt — wenn wir uns unerbittlich haben führen lassen — wo
uns das Verständnis aufgehen kann für den Gott, den das
Evangelium predigt. Gewiss: wenn wir Gott sehen, sind wir vernichtet;
aber wir müssen vernichtet sein, um Gott wahrhaft sehen zu können.

Wir müssen restlos am Ende unserer Kraft und Weisheit
angelangt sein, uns bedingungslos auf Gnade und Ungnade fallen
lassen, um Gott wirklich zu erkennen. Dann mag es durch Gottes
Gnade geschehen, dass wir wohl fallen, aber nicht in den Abgrund,
sondern in Gottes barmherzige Arme. Das ist nicht zum voraus
apriorisch zu konstruieren, sondern allein Gottes Tat. Nur durch
strengsten Gehorsam, unerbittliches Skh-führen-lassen und
Geführtwerden können uns die Augen aufgehen für die Herrlichkeit
des christlichen Heils. Hier verstehen wir das Gleichnis vom
verlorenen Sohn im Blick auf unsern Herrn und Erlöser: Agnus Dei,
qui tollit peccata mundi.1) Als ein unfassbares Wunder dürfen wir
diese Heilsbotschaft des Evangeliums täglich neu erfassen.

Hier ist der Grund unserer Freude. Diese Botschaft von Gottes
Gnade, die Gnade ist im Gericht und immer wieder durch das
Gericht, hat die Herzen der Christen zu allen Zeiten danken und
jubilieren lassen: „Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht,
was er dir Gutes getan hat; der dir deine Sünden vergibt und
heilet all deine Gebrechen."

Wir sind umschlossen von Gottes Güte, ob wir es wissen
oder nicht; gehalten von seiner Barmherzigkeit in unsern
Tugenden und unsern Lastern; geführt von seiner Liebe, auch
wenn wir unsere Wege gehen in unserer Gottlosigkeit; umstrahlt
von Gottes Freude — auch in unserer Freudlosigkeit.

Denn nicht wir haben Gott erwählt, sondern er hat uns
erwählt. „Darin besteht die Liebe: nicht dass wir Gott geliebt haben,
sondern dass Er uns geliebt und seinen Sohn gesandt hat zur
Sühne für unsere Sünden." Das ist der ewige Grund der
Christenfreude: Gott Hebt dich! Dem Kinde, wie dem gelehrtesten
„Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir."
„Welt ging verloren, Christ ward geboren, freue dich, freue dich,
o Christenheit!"

Liebe Freunde! Freuet euch — in dem Herrn — allezeit, und
abermals sage ich euch: freuet euch! Diese Freude ist unabhängig
von unsern Stimmungen der Lust und Unlust; Gottes Liebe ist
unabhängig von unserer Heiligkeit oder Schlechtigkeit, unabhängig
von all den Schwankungen unserer psychischen oder ethischen Zu-
ständlichkeit. Diese Freude ist in unserer Trauer, leuchtet gerade
durch unsere Trauer hindurch, steht über unserer Trauer. Wir

*) Lamm Gottes, das die Sünden der Welt trägt. D. Red.

459



freuen uns — im Glauben. So versuchen wir, im Lichte Gottes
neu geboren, wiedergeboren ins Leben hinein zu schreiten.

Die Rätselhaftigkeit bleibt, aber sie erdrückt uns nicht
mehr, sie hat keine entscheidende Gewalt mehr über uns. Wir
glauben, dass die Rätselhaftigkeit gelöst ist — bei Gott. Wir kennen

noch die Sorge, aber sie überwältigt uns nicht mehr; denn
im Glauben wissen wir, dass Gott im Regimente sitzt. Seiner
Vorsehung vertrauen wir. Wir vertrauen dem Menschen, glauben an
den Menschen; aber nicht an den Menschen, wie er als naturhaftes
Wesen, sondern wie er von Gott geschaffen, zum Gotteskinde
berufen und durch Christus erlöst ist. Wir sprechen Ja zur
Schöpfung, Ja zum Menschenwesen, aber es ist ein illusionsloses Ja,
nicht gegründet auf den empirischen Tatbestand, sondern auf den
Glauben, dass Gott die 'Welt geschaffen hat, er der Allmächtige, und
dass er die Welt erlöst hat durch Jesus Christus. In diesem Sinn
bekennen wir freudig das Apostolicum: „Credo in Deum, patrem
omnipotentem, creatorem coeli et terrae;" und wir bekennen
„remissionem peccatorum."1) Nicht ein Glaubenszwang, nicht ein
Lehrgesetz darf uns der Glaube der alten Christen sein, sondern
der freie und fromme Ausdruck unseres Glaubens und unserer
Freude.

Diese Freudenbotschaft gilt es hinauszutragen und zu bekennen;

nicht als Fanatiker der Rechtgläubigkeit, sondern als Zeugen
des rechten Glaubens durch das Wort der Freude und die Tat der
Liebe. Hinauszuziehen gilt es als Bote der Freude, als Troubadour

Gottes, als joculator Dei, wie der heilige Franziscus so schön
gesagt. Dann fallen die ängstlichen und beängstigenden Schranken
der Theologien. Lebt das neue Leben aus dankbarer Freude! Wem
viel vergeben ist, der liebt viel! Gewiss ist es wichtig, aber doch
nur von sekundärer Bedeutung, in welchen dogmatischen Formen
und Formeln ihr euren Glauben aussprechen wollt, wenn nur die
Liebe siegt und die Glaubenserkenntnis sich nicht in einem
theologischen System verkrampft. Wo der Geist des Herrn ist, da ist
Freiheit!

Dann sind wir als glaubende und liebende Theologen auch
davor bewahrt, die Menschen mit einer einseitigen und falsch
verstandenen Sündenpredigt zu peinigen, so dass die armen Menschen
nicht mehr wissen und unterscheiden können, was ihr eigener
Glaube ist und was nur anempfundene Verzweiflung. Wer sich
ungebrochener, naturhafter Freude hingeben kann, der soll es tun
und sich nicht abquälen; aber er soll aufrichtig sein und unerbittlicher

Realist, soll sich führen lassen von der Erfahrung der Welt
und der Erkenntnis Gottes, die ihm geschenkt werden. Dann wird

1) „Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater, Schöpfer von Himmel und
Erde" und „die Vergebung der Sünden."

460



er den Weg geführt werden, den alle geführt worden sind, die
illusionslose Tatsachenmenschen und Helden des Glaubens gewesen

sind.
Nun hat sich uns das Rätsel des Gebotes der Freude gelöst.

Die erbarmende Liebe Gottes in Jesus Christus allein vermag dies
Rätsel zu lösen. Der Ruf zur Freude ist nicht ein Appell an unsern
triebhaften Willen zur Freude, ist nichts Selbstverständliches,
sondern ist ein Akt des Glaubens, und darum wie aller Glaube ein
gewaltiges, trotziges Dennoch. Und dieses Dennoch bleibt nur
dann davor bewahrt, eine menschliche Kraftübersteigerung zu sein,
wenn es Gehorsam ist gegen Gott, restloses Vertrauen auf Gottes
Wort.

Es gibt einen weltlichen Pessimismus und einen christlichen
Pessimismus, einen weltlichen Optimismus und einen christlichen
Optimismus.

Weltlicher Pessimismus beurteilt Welt und Leben
nach der Lust-Unlustbilanz. Er fragt: bietet das Leben mehr Lust
oder Leid? und er antwortet: mehr Leid, gemessen am menschlichen

Ich. Christlicher Pessimismus misst nicht an
des Menschen oder der Menschheit Lust und Leid, sondern
anerkennt das Gericht des heiligen Gottes über alle Kreatur.

Weltlicher Optimismus gründet sich auf die
Harmonie der Natur, den Glauben an Entwicklung und Fortschrittsmöglichkeit,

schliesslich auf den Glauben an die Güte der
Menschennatur. Christlicher Optimismus umschliesst die
ganze Tiefe des christlichen Pessimismus, glaubt aber dennoch die
Vollendung, indem er sich hält an das Wort des allmächtigen Gottes,

der die Welt geschaffen hat und erlöst durch Jesus Christus.
Dieser christliche Optimismus mit seinem Glauben an den allmächtigen

Gott, den Schöpfer und Erlöser, gibt uns die wahre
Vollmacht zur Freude. Darum: Freuet euch — in dem Herrn — allezeit,

und abermals sage ich euch : freuet euch Amen. W. Gut.

Die theologische Gefahr.
Ich habe das Gefühl, dass der jetzigen theologischen Generation

eine nicht geringe Gefahr droht, nämlich die, dass ihr die
NichtIdentität der theologischen Erkenntnis und der tatsächlichen
Beziehung des Menschen zu Gott nicht mehr — oder richtiger: wieder

einmal nicht — klar genug bewusst ist. Ich weiss, dass die
Theologen sich einer solchen Anklage gegenüber sehr unschuldig
zu stellen pflegen, aber ihre auffällige Art, sich selber bitter ernst
zu nehmen und andere Dinge für „nicht so wichtig" zu halten,
redet vernehmlich von dieser Gefahr. Vielleicht ist diese Gefahr

461


	Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals sage ich euch : Freuet euch! (Phil. 4, 4)

