Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 11-12

Artikel: Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals sage ich euch : Freuet
euch! (Phil. 4, 4)

Autor: Gut, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals

sage ich euch: Freuet euch!’)
Phil. 4, 4.

Meine lieben Kommilitonen, liebe Gemeinde!

Diese gelesenen Worte sprechen aus, wonach unsere Seele sich
sehnt. Aber sie sprechen es nicht aus als Ausdruck der Sehnsucht,
sondern als Erfiillung; nicht als einen schwachlichen Ruf um Kraft,
sondern als Vollmacht und Hinweis auf den ewigen Grund unserer
Freude. Das, was Voraussetzung unserer Freude ist, ist geschehen
und vollbracht darum: Freuet euch! Die verlesenen Worte stellen
~uns vor das tefste Mysterium unseres Christenglaubens, vor das
offenbare Geheimnis unserer Glaubensgewissheit. Ob wir diesen
Grund der Auftorderung zur Freude richtig erkennen, wird zum
Masstab unserer Erkenntnis des christlichen Glaubens. —

Freuet euch! Wie gerne mochten wir! Aber gerade das kon-
nen wir nicht. Wohl ist Freude die tiefste Sehnsucht unserer Seele.
Wir haben das Bewusstsein, zur Freude berufen zu sein. Wir
suchen ja Lust und Freude; in allem Suchen der Freude liegt ein
Unendlichkeitsverlangen: , Denn alle Lust will Ewigkeit, will tiefe, -
tiefe Ewigkeit.“ In seltenen Momenten vermdgen wir vielleicht
uns dem Strom aufquellender Gliicksstimmung ganz hinzugeben:
,Freude, schoner Gotterfunken! Seid umschlungen Millionen, die
sen Kuss der ganzen Welt!“ Aber wir miissen immer wieder er-
fahren, dass es eine veriibergehende Stimmung gewesen ist, Taumel
der Freude in einer doch nur subjektiven Aufwallung des Gefiihls
gegriindet, Schrei der Sehnsucht, nicht Vollmacht des Koénnens.
Gilt vielleicht von uns das Faustische Wort: ,00 tauml’ ich von
Begierde zu Genuss. Und im Genuss verschmacht’ ich vor Be-
gierde.“?

Nein! wir kénnen uns nicht freuen, so wie wir sind, in unserem
gewoOhnlichen Leben, als naturhafte Menschen. Unser Teil ist die
Sorge. Sorge um #ussere Existenz, Sorge im Hinblick auf den
Erfolg unserer Studien und wissenschaftlichen Arbeit, Sorge im
Gedanken an die Unsicherheit unseres Lebensweges, im Gedanken
an die Tragik des Geldverdienens, Sorge in jeder Gestalt im Hin-
blick auf unsere Existenz und d1e Existenz derer, die uns anver-
traut sind.

- Und unser Wille zur Freude wird geddmpit durch den Ein-
druck der Ratselhaftigkeit der Welt, in die wir hinein-
gestellt sind. Undurchdringliche Rétsel umstarren uns im Erkennt-

1) Academ, Morgenpredigt, gehalten am 30. Juni 1926 in der Grossmiin-
sterkapelle.

457




nisprozess des Studiums und der wissenschaftlichen Arbeit. Was
vermag unsere Vernunft? Was sind wohlgerundete, harmonische
Denksysteme? Wir durchschauen sie, dass sie nicht wahr sind,
nicht wahr sein kénnen, gemessen an der widerspruchsvollen Ratsel-
haftigkeit der Reahtat Wenn unser Gedankensystem so schén
stimmt, so wissen wir: wir sind betrogene Betriiger. — Der Arzt
am Krankenbett der Psychotherapeut, der Seelsorger in seiner Ar-
beit, der Forscher im Laboratorium, sie alle s'nd immer wieder vor
das stets sich wandelnde, aber undurchdrmghche Ratsel gestellt.

~Noch tiefer greift die Not der eigenen Seele: Hem-
mungen der Entwicklung, Abgriinde, die in uns lauern, didmonische
Gewalten, die in uns autbrechen, wenn wir nur einen Augenblick
die Ziigel der sittlichen Disziplinierung locker lassen; all die ver-
logenen Hintergriinde und Zwiespaltigkeiten unseres Wesens, die
uris die psychologische Analyse, der wir uns als ehrliche Wirklich-
keitsmenschen doch nicht entziehen wollen, immer deutlicher zeigt.

Aber unerbittlicher als all das Genannte steht unserem Willen
zur Freude entgegen die Not der Schuld: die Erkenntnis,
dass unser Wille nie und in keiner Lage sich mit voller Freudigkeit
und mit seiner ganzen Existenz Gottes heiligem Willen hingibt,
mit kindlicher Selbstverstandlichkeit Gottes Willen bejaht und tut.
Kein Aufschwung der Seele, keine ethische Anstrengung, keine Be-
geisterung kann uns niichterne Realisten dariiber hinwegtauschen,
dass wir im innersten, geheimen Kern unseres Wesens doch uns
selber suchen, dass wir in aller Begeisterung, in allem Auischwung,
in allem ethischen Streben schliesslich doch unsere eigene Ehre
suchen und wahren wollen, und wire es schliesslich noch dadurch,
dass wir uns etwas zugute tun auf das sublimste Ratfinement des
sogenannten religiosen Lebens, dass wir uns gerade noch in der
Erkenntnis unserer Sundhaft1gke1t spiegeln und unsere Verzweﬁ
lung geniessen.

- Diese tiefste und letzte 'Not, die Not unserer Schuld und Sunde
die uns unrettbar von Gott trermt uns unseres Gegensatzes zu Gott
bewusst werden lisst, wird — wenn wir ihr einmal ins Auge ge-
schaut haben — nicht geringer, sondern nur immer schérfer. Kein
sittlicher Fortschritt, kein Heiligungsillusionismus kann uns hier
iiber unsere Lage wegtauschen Je mehr wir von Gottes Niahe er-
grifien sind, je unerbittlicher wir vor Gottes Auge festgehalten
werden, desto deutlicher sehen wir im Lichte des allein Heiligen
und Reinen unsere Befleckung. Hier gibt es kein Ausweichen, we-
der in mystisch-numinose Seligkeitsschauer, noch in sittliche Aktl—
'Vitat noch in religidse Betriebsamkeit. ‘

'Fs bleibt also nichts anderes, als gebannt stille zu halten und
zu sprechen: ,Weh mir, ich bin vernichtet, denn meine Augen

458



haben den Herrn gesehen!“ Hier aber sind wir an dem Punkt an-
gelangt — wenn wir uns unerbittlich haben fithren lassen — wo
uns das Verstindnis aufgehen kann-fiir den Gott, den das Evan-
gelium predigt. Gewiss: wenn wir Gott sehen, sind wir vernichtet,
aber wir miissen vernichtet sein, um Gott wahrhaft sehen zu kon-
nen. Wir miissen restlos am Fnde unserer Kraft und Weisheit
angelangt -sein, uns bedingungslos auf Gnade und Ungnade fallen
lassen, um Gott wirklich zu erkennen. Dann mag es durch Gottes
Gnade geschehen, dass wir wohl fallen, aber nicht in den Abgrund,
sondern in Gottes barmherzige Arme. Das ist nicht zum voraus
apriorisch zu konstruieren, sondern allein Gottes Tat. Nur durch
strengsten Gehorsam, unerbittliches Sich-fithren-lassen und Ge-
fithrtwerden konnen uns die Augen aufgehen fiir die Herrlichkeit
des christlichen Heils. Hier verstehen wir das Gleichnis vom ver-
lorenen Sohn im Blick auf unsern Herrn und Erléser: Agnus Dei,
qui tollit peccata mundi.') Als ein unfassbares Wunder diirfen wir
diese Heilsbotschaft des Evangeliums taglich neu erfassen.

Hier ist der Grund unserer Freude. Diese Botschaft von Gottes
Gnade, die Gnade ist im Gericht und immer wieder durch das Ge-
richt, hat die Herzen der Christen zu allen Zeiten danken und ju-
bilieren lassen: ,Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht,
was er dir Gutes getan hat; der dir deine Siinden vergibt und
heilet all deine Gebrechen.“ :

Wir sind umschlossen von Gottes Giite, ob wir es wissen
oder nicht; gehalten von seiner Barmherz igkeit in unsern
Tugenden "und unsern Lastern; gefiihrt von seiner Liebe, auch
wenn wir unsere Wege gehen in unserer Gottlosigkeit; umstrahlt
von Gottes Freude — auch in unserer Freudlosigkeit. |

Denn nicht wir haben Gott erwihlt, sondern er hat uns er-
wahlt. ,,Darin besteht die Liebe: nicht dass wir Gott geliebt. haben,
sondern dass Er uns gehebt und seinen Sohn gesandt hat zur
Sithne fiir unsere Siinden.“ Das ist der ewige Grund der Chri-
stenfreude: Golt liebt dich! Dem. Kinde, wie dem gelehrtesten
,Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir.f
,, Welt ging verloren, Christ ward geboren, freue dich, freue dich,
o Christenheit ! :

" Liebe Freunde! Freuet euch — in dem Herrn — alleze1t und
abermals sage ich euch: freuet euch! Diese Freude ist unabhangag
von unsern Stimmungen der Lust und Unlust; Gottes Liebe ist un-
abhingig von unserer Heuhgkmt oder Schlecht1gke1t unabhingig
von all den Schwankungen unserer psychischen oder ethischen Zu-
stindlichkeit. Diese Freude ist in unserer Trauer, leuchtet gerade
-durch unsere Trauer hindurch, steht iiber unserer Trauer Wir

1) Lamm Gottes, das le Siinden dér Welt tragt. D. Red

450



freuen uns — im Glauben. So versuchen wir, im Lichte Gottes -
neu geboren, wiedergeboren ins Leben hinein zu schreiten, '

Die Ratselhatftigkeit bleibt, aber sie erdriickt uns nicht
mehr, sie hat keine entscheidende Gewalt mehr iiber uns. Wir
glauben, dass die Ratselhaftigkeit gelost ist — bei Gott, Wir ken-
nen noch die Sorge, aber sie iiberwaltigt uns nicht mehr; denn
im Glauben wissen wir, dass Gott im Regimente sitzt. Seiner Vor-
sehung vertrauen wir. Wir vertrauen dem Menschen, glauben an
den Menschen; aber nicht an den Menschen, wie er als naturhaftes
Wesen, sondern wie er von Gott geschaffen, zum Gotteskinde be-
rufen und durch Christus erlost ist. Wir sprechen Ja zur Sché-
pfung, Ja zum Menschenwesen, aber es ist ein illusionsloses ]Ja,
nicht gegriindet auf den empirischen Tatbestand, sondern auf den
Glauben, dass Gott die Welt geschaffen hat, er der Allmachtige, und
dass er die Welt erlost hat durch Jesus Christus. In diesem Sinn
bekennen wir freudig das Apostolicum: ,,Credo in Deum, patrem
omnipotentem, creatorem coeli et terrae;“' und wir bekennen
,remissionem peccatorum.“*) Nicht ein Glaubenszwang, nicht ein
Lehrgesetz darf uns der Glaube der alten Christen sein, sondern
der freie und fromme Ausdruck unseres Glaubens und unserer
Freude.

Diese Freudenbotschaft gilt es hinauszutragen und zu beken-
nen; nicht als Fanatiker der Rechtglaubigkeit, sondern als Zeugen
des rechten Glaubens durch das Wort der Freude und die Tat der
Liebe. Hinauszuziehen gilt es als Bote der Freude, als Trouba-
dour Gottes, als joculator Dei, wie der heilige Franziscus so schén
gesagt. Dann fallen die dngstlichen und belingstigenden Schranken
der Theologien. Lebt das neue Leben aus dankbarer Freude! Wem
viel vergeben ist, der liebt viel! Gewiss ist es wichtig, aber doch
nur von sekundarer Bedeutung, in welchen dogmatischen Formen
und Formeln ihr euren Glauben aussprechen wollt, wenn nur die
Liebe siegt und die Glaubenserkenntnis sich nicht in einem theolo-
gischen System verkrampft. Wo der Geist des Herrn ist, da ist
Freiheit!

Dann sind wir als glaubende und liebende Theologen auch da-
vor bewahrt, die Menschen mit einer einseitigen und falsch ver-
standenen Siindenpredigt zu peinigen, so dass die armen Menschen
nicht mehr wissen und unterscheiden konnen, was ihr eigener
Glaube ist und was nur anempfundene Verzweiflung. Wer sich
ungebrochener, naturhafter Freude hingeben kann, der soll es tun
und sich nicht abquélen; aber er soll aufrichtig sein und unerbitt-
licher Realist, soll sich fithren lassen von der Erfahrung der Welt
und der Erkenntnis Gottes, die ihm geschenkt werden. Dann wird

9 ,,Ich glaube an Gott, den allin'aichtigen Vater, Schopier von Himmel und
Erde” und ,,die Vergebung der Siinden.”

460



er den Weg gefiihrt werden, den alle gefiihrt worden sind, die
illusionslose Tatsachenmenschen und Helden des Glaubens gewe-
sen sind.

Nun hat sich uns das Réatsel des Gebotes der Freude gelGst.
Die erbarmende Liebe Gottes in Jesus Christus allein vermag dies
Ratsel zu 16sen. Der Ruf zur Freude ist nicht ein Appell an unsern
triebhaften Willen zur Freude, ist nichts Selbstverstandliches, son-
dern ist ein Akt des Glaubens, und darum wie aller Glaube ein
gewaltiges, trotziges Dennoch. Und dieses Dennoch bleibt nur
dann davor bewahrt, eine menschliche Kraftiibersteigerung zu sein,
wenn es Gehorsam ist gegen Gott, restloses Vertrauen auf Gottes
Wort. |

Es gibt einen weltlichen Pessimismus und einen christlichen
Pessimisinus, einen weltlichen Optimismus und einen christlichen
Optimismus.

Weltlicher Pessimismus beurteilt Welt und Leben
nach der Lust-Unlustbilanz, Er fragt: bietet das Leben mehr Lust
oder Leid? und er antwortet: mehr Leid, gemessen am mensch-
lichen Ich. Christlicher Pessimismus misst nicht an
des Menschen oder der Menschheit Lust und Leid, sondern aner-
kennt das Gericht des heiligen Gottes iiber alle Kreatur,

- Weltlicher Optimismus griindet sich auf die Har-
monie der Natur, den Glauben an Entwicklung und Fortschritts-
moglichkeit, schliesslich auf den Glauben an die Giite der Men-
schennatur, Christlicher Optimismus umschliesst die
ganze Tiefe des christlichen Pessimismus, glaubt aber dennoch die
Vollendung, indem er sich hélt an das Wort des allméchtigen Got-
tes, der die Welt geschaffen hat und erlést durch Jesus Christus.
Dieser christliche Optimismus mit seinem Glauben an den allméch-
tigen Gott, den Schopier und Erldser, gibt uns die wahre Voll-
macht zur Freude. Darum: Freuet euch — in dem Herrn — alle-
- zeit, und abermals sage ich euch: freuet euch! Amen. W. Gut.

Die theologische Gefahr.

Ich habe das Gefiihl, dass der jetzigen theologischen Generation
eine nicht geringe Gefahr droht, namlich die, dass ihr die Nicht-
Identitdt der theologischen Erkenntnis und der tatsichlichen Be-
ziehung des Menschen zu Gott nicht mehr — oder richtiger: wie-
der einmal nicht — klar genug bewusst ist. Ich weiss, dass die
Theologen sich einer solchen Anklage gegeniiber sehr unschuldlg
zu stellen pilegen, aber ihre auitéllige Art, sich selber bitter ernst
zu nehmen und andere Dinge fiir ,,ni-cht so wichtig* zu halten,
redet vernehmlich von dieser Gefahr. Vielleicht ist diese Gefahr

461



	Freuet euch in dem Herrn allezeit, und abermals sage ich euch : Freuet euch! (Phil. 4, 4)

