
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 10

Artikel: Berichte : der III. Kongress der religiösen Sozialisten Deutschlands
Meersburg, vom 1. bis 4. August 1926 ; Die Konferenz des
Versöhnungsbundes in Oberammergau ; Der internationale Kongress
Christlicher Vereine junger Männer in Helsingfors ; Zivildienst...

Autor: Kappes-Karlsruhe / Ewald, Oskar / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ladene" Evangelium als Normalreligion postulieren und müsste,
auch wenn Arme und Beine und selbst das Gehirn in das Wesen
dieser Welt verstrickt sind, die Augen doch nicht vom Kreuze
lassen.

Kehren wir am Schluss zu der Frage zurück, die wir am
Anfang gestellt haben „Was ist denn geschehen, dass das Evangelium
heute hat, wo es sein Haupt hinlegen kann?" so müssen wir
antworten: Es ist das Schicksal des Salzes, dass es dumm wird unter
dem Druck von Theologie und Kirche. Darin liegt eine furchtbare
Tragik. Und wenn eine Kirche nichts anderes in ihrem Schoss
trüge, als harmlos gewordene Evangelizität, so hätte sie keine
Existenzberechtigung. Aber in jeder Kirche gibt es Menschen, in
denen echt Prophetisches schlummert oder wacht, Menschen, die
wissen, was es heisst, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen.
Die geistige und religiöse Gesundheit von Kirche und Kultur hängt
in weitestgehendem Masse ab von der Kraft, mit der es immer wieder

gärt im Innern der Kirche, von der Intensität, mit der Einzelne
leiden unter dem Zerfall von Kirche und Kultur, und vor allem
von der unsichtbaren Gemeinde der Propheten, Ketzer und
Reformatoren, die als Christlichkeit ansehen „das Willigwerden des
Menschen, dem, was in Jesus Christus erschienen ist, gehorsam
zu sein, sei es zum Leben oder zum Tode."

Jakob Weiden mann.

O I Berichte

Der III. Kongress der religiösen Sozialisten Deutschlands
Meersburg, vom 1. bis 4. August 1926.

In Meersburg tagte seit 1924 zum zweitenmal der Kongress der Religiösen
Sozialisten. Dazwischen liegt die Berliner Tagung des vergangenen Winters.
Die Geschichte der Bewegung ist mit der Stadt am Bodensee nun so verknüpft,
dass auch in Zukunft alle zwei Jahre die Reichskonferenz hier abgehalten werden

soll. Dazwischen werden die Tagungen der Landesgruppen stattfinden. Der
Tagungsort ist einzigartig, weil seine Geschichte und seine Natur in einer
erregenden Spannung stehen zur Geschichte und Natur der Menschen, deren
geistige Kämpfe sich da abspielen. Die Zwingtürme und Rokokoschlösser der
ehemaligen Fürstbischöfe reden von Macht und Verfall der Kirche zu einer
proletarischen Bewegung, die sich anschickt, die Kirche zu erobern: im Prunksaal
mit seinen profanen Jagdgemälden hängt über dem Rednerpult eine riesige blutrote

Fahne mit dem schwarzen Kreuz, als Zeichen für eine ecclesia militans, die
sich von Gott in der kapitalistischen Not unserer Zeit ihre Aufgaben diktieren
lassen will. Vor den trunkenen Blicken der Grosstädter, die noch die Unruhe
ihres gehetzten Daseins in sich tragen, den Rhythmus des Kampfs und der
Maschine, liegen die traumhaft schönen Gestade des Sees : so harmonisch ist Gottes
Schöpfung, das Urbild der Menschenordnung, zu deren Verwirklichung wir als
Gottes Mitarbeiter aufgerufen sind. In dem Schloss (jetzt eine Taubstummen-

421



anstalt), dessen Prunk aus den Blutgeldern ausgesogenen Bauerntums stammt,
wohnen fast alle Teilnehmer gemeinsam und haben die Tischgemeinschaft; die
Unmittelbarkeit einer geistbeherrschten Solidarität wird den meisten Sozialisten
zum erstenmal zum Erlebnis. Pfarrer Eckert, als der Pfarrer in Meersburg,
hatte die Tagung so organisiert, dass das Gemeinschaftsleben durch keine
Hemmungen beeinträchtigt werden konnte. In seiner Hand lag auch die Leitung der
Debatten.

Ueber 100 Männer und Frauen waren ausser den Ortseinwohnern
zusammen. Drei Viertel davon waren Süddeutsche, vorwiegend Badener, dann
Württemberger, Pfälzer, Bayern und Hessen. Durch die übrigen Teilnehmer
waren vertreten Berlin, Thüringen, Rheinland, Westfalen, Sachsen, Anhalt.1)
Einige Schweizer Freunde und eine Dänin waren die Vertreter des Auslandes.
Leider hatten Ragaz und die Holländer absagen müssen. Es waren nur vierzehn
Pfarrer. Unter den übrigen: acht Akademiker, elf aus dem Lehrerberuf, einige
Sozial-, Gemeinde- und Staatsbeamte. Die gesamte übrige Zahl, also die Mehrheit,

waren Arbeiter. Zum Sozialismus bekannten sich alle; fast alle waren
Mitglieder der Sozialistischen Partei Deutschlands. Dass das eigentliche
Proletariat, auf welchem tatsächlich jetzt schon die Stosskraft der Bewegung
beruht, nicht noch stärker vertreten war, ist in der jetzigen Notlage der Arbeiterschaft

begründet. Die Parteipresse berichtet über die Tagung mit interessierter
Teilnahme. Diese religiös-sozialistische Bewegung wird, vor altem in
Süddeutschland, nicht mehr als Sekte, sondern als berechtigte, zum Teil schon als
notwendige Unterströmung in der sozialistischen Gesamtbewegung angesehen.
Die ganze neue Situation, welche dadurch noch einmal für eine fruchtbare
Aussprache zwischen Kirche und Sozialismus in Deutschland gegeben ist, zwingt
zur grössten Verantwortung.

Der Auseinandersetzung mit dem Protestantismus, Katholizismus und
Freidenkertum sollte die Tagung dienen. Diese Auseinandersetzung müsste
immer wieder durchkreuzt werden durch die Problematik der eigenen Bewegung.

Die religiös-sozialistische Bewegung ist ja nicht eindeutig in Deutschland.

Es besteht ein Unterschied zwischen dem Kreis um Mennicke, Tillich
und Heimann (Blätter für religiösen Sozialismus) und der Arbeitsgemeinschaft
der Religiösen Sozialisten (Sonntagsblatt des arbeitenden Volkes). Wenn auch
kein Vertreter jenes Kreises da sein konnte, so wirkte sich die Spannung durch
Menschen, die ihnen nahestehen und durch die mit der Neuwerkbewegung
befreundeten religiösen Sozialisten doch fruchtbar aus. Das Ergebnis dieser
Kämpfe, die zuerst bis zu einem dramatischen Höhepunkt vor der gesamten
Teilnehmerschaft, und dann in persönlichen Gesprächen der Führer ausgetragen
wurden, ist folgendes: Problematik und Propaganda, Warten und Eilen,
kirchenpolitische oder andere auf Massenagitation beruhende Arbeit und reine
theoretische Führerarbeit können und dürfen nicht auseinanderfallen. Aus der
notwendigen Spannung zwischen den beiden Polen darf nicht eine methodische
Alternative werden. Wir müssen den Mut haben zu der Sünde, die mit jedem
politischen, auch mit dem kirchenpolitischen Handeln immer verbunden ist.
Uns treibt zum politischen Handeln die Liebe zu den Brüdern. Selbstgenügsamer

Quietismus wäre grössere Sünde. Aber es sagt uns eben der Glaube
immer wieder, was Sünde beim politischen Handeln ist. Wir kommen nie zu
einer Sicherheit angesichts eines Erfolges bei den Massen oder in der Kirche;
wir kommen bei der Erkenntnis, dass es sich eben um Pneuma handelt, nicht
von dem Abgrund Gottes, von dem Bewusstsein unserer Bettelhaftigkeit los.
Wir sehen die Not unserer tatsächlich entgotteten Gegenwart als zu tief an,
als dass wir uns mit äusserlichen Massnahmen zufrieden geben könnten. Wenn
unsere Aufgabe uns mehr im Wirken in und an der Kirche gestellt worden ist,

1) Ein arbeitsloser Arbeiter war zu Fuss von Berlin nach Meersburg
gekommen.

422



so wirken wir doch gleichzeitig in stärkstem Masse auch im Proletariat; die
drei badischen Pfarrer haben sicher in einem Jahr in etwa 200 Parteiversammlungen

zu sprechen. Nicht die kirchliche Arbeit macht unsere Bewegung
religiös, sondern jede Arbeit auf jedem Gebiet, die zum Ziel hat, Verantwortung
für die Heiligkeit des Menschen und der Gemeinschaft zu wecken und aus dieser

Verantwortung zu handeln. Diese Spannung lag über allen Tagen; manchmal

verstanden die Laien sie in ihrem religiösen Charakter nicht und meinten
es sei Theologengezänk: „Sprecht deutsch, wir verstehen euer Latein nicht!"
Darum wirkte es am tiefsten, als Pfarrer Stückelberger, Winterthur, sie in der
Geschichte der Schweizer Bewegung in der Polarität zwischen Ragaz und
Kutter und ihren Anhängern nachwies. Uns zeigte gerade die Geschichte des
Schweizer religiösen Sozialismus, dass es sich niemals um eine Alternative,
sondern immer nur um ein sowohl als auch handeln kann.1) Darum wurden die
organisatorischen Fragen, die nach einer Klärung verlangten, mit gutem
Gewissen und klarer Entschiedenheit gelöst. Eckerts Eröffnungspredigt über
Jesu Wort vom entzündeten Feuer machte als Ruf zur Besinnung und Aufruf
zur Tat tiefen Eindruck.

Jeden Tag leitete um 7 Uhr eine Andacht ein. Der sächsische Pfarrer Dost
sprach in seiner abgeklärten Einfachheit über das Liebesgebot Jesu; der bayrische

Pfarrer Lie. Simon redete aus der Unruhe des Wartens und Aufgerufenseins
über „Wir warten eines neuen Himmels und einer neuen Erde"; der badische

Pfarrer Kappes stellte die ganze Tagung in der Schlusspredigt unter die
erste Seligpreisung: „Selig sind, die Bettler sind am heiligen Geist."

Leider war Pfarrer Fuchs-Eisenach im letzten Augenblick am
persönlichen Erscheinen verhindert worden. Sein Referat über „Protestantismus

und religiöser Sozialismus" konnte wenigstens vorgelesen werden. Sein
Fundamentalsatz war die Formulierung des „Glaubens" als „Verantwortung für
die Heiligkeit des eigenen Lebens wie für das des andern." Infolgedessen kommt
aus dem .Glauben die Norm des Sündenbewusstseins und der Antrieb zur
Busse. Aber es ist in diesem Sündenbewusstsein auch das Wissen um Gnade
und Vergebung gegeben. Daher muss der Glaube zur Verantwortung gegenüber

der Gesellschaftsgestaltung treiben. Masstab für „Sünde" kann für den
Christen nicht das an der jeweils geltenden Ordnung orientierte allgemeine
Rechtsempfinden sein, das den Begriff der Gesellschaftssünde gar nicht kennt.
Sondern im Glauben selbst liegt die Norm für alles, was im Persönlichen und
Gesellschaftlichen gegen Gottes Gebot von der Heiligkeit des eigenen und des
der andern Leben streitet. Damit wird die Kirche, immer zu einer
revolutionären Spannung gegen die Gesellschaftsgestaltung ihrer Zeit aufgerufen.
Bisher brachte das evangelische Kirchentum diese Kraft bei seiner Gebundenheit

an die jeweiligen staatlichen und wirtschaftlichen Ordnungen nicht auf.
Es war weithin nur Zersetzung der mittelalterlichen Kirche ohne eigene
evangelische Neubildung. Auch der Idealismus mit seinem Bewusstsein der
Lebensheiligung aus eigenster innerer Notwendigkeit kam nicht zur radikalen
Gegenüberstellung der eigenen Verantwortlichkeit gegenüber den. Gewaltautoritäten
seiner Zeit.; Seine Höhenethik schlägt um in die Verantwortungslosigkeit des
Höhenmenschen gegenüber der Gemeinschaft, die sich im Kapitalismus vollendet.

Der religiöse Sozialismus kennt wieder die Gesamtverantwortung. Er ist
nicht an Kirchentum und Theologie gebunden. Er kann auch völlig frei davon
sich auswirken in dem tiefen Ernstnehmen der Wirklichkeiten des Lebens. Sein
Streben ist, unser und der andern Leben und das Leben der Gemeinschaft mit
heiligen Werten, mit brüderlicher Verbindung und Bindung zu erfüllen. Neue
Möglichkeiten religiöser Kirchenbildung tuen sich auf in der Sammlung der

x) Auch wir haben nie ein Entweder-Oder im obigem Sinne proklamiert
und geübt; wenn ein solches ausgegeben worden ist, dann nicht von uns.

D. Red.

423



vom Ewigen her Getroffenen. Es hängt von dem Machtinteresse der in den
gegenwärtigen Kirchen Herrschenden ab, ob die von dem unbedingten Willen
zu einer neuen geheiligten Gesamtordnung erfüllten „Unkirchlichen" weiterhin
ausgestossen werden. Wir stehen in den sozialistischen Massen als die Rufer
zu einem wirklichen Radikalismus, zur Verantwortung der Menschen vor dem
Ewigen und in den Kirchen als die Diener an einer Verkündigung und Ge-
meindeform, die vom unbedingten Wollen zur Brüderlichkeit, Gerechtigkeit und
Liebe erfüllt sind.

Pfarrer Fritze-Köln sprach über „Katholizismus und religiösen
Sozialismus." Er ging von der Problematik des religiösen Sozialismus aus, die
über alle konfessionelle und Parteigebundenheit hinausgeht. Da entsteht der
Konflikt mit dem Katholizismus, dessen Hierarchie den Sozialismus nie erträgt.
Sie kann sich mit jeder Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung abfinden in dem
Mass, wie es ihr gelingt, normierende Macht in ihnen zu gewinnen und sie
damit gleichzeitig umzubiegen. Trotzdem ist aber der im eigentlichen Sinn
religiöse Katholizismus viel aufgeschlossener für den Sozialismus und die
proletarische Bewegung in den Massen als der überwiegende Teil des Protestantismus.

Steinbüchel und andere führende Sozialethiker der katholischen Kirche
anerkennen den Marxistischen Sozialismus als ethisch-idealistische Bewegung.
Noch mehr gilt das vom Jungkatholizismus und den Christlich-Sozialen. Da
ist weitgehende Kritik an der Haltung der Kirche, engste Verbundenheit mit
dem Proletariat, starker Einfluss auf die Massen, seelische Freiheit gegenüber
allen „Zäunen und Ansichtenmauern". Tiefergreifend wirkten Zitate aus Schriften

von Wilhelm Hammelrath und Vitus Heller. Wann allerdings die Hierarchie

diese lebendigste katholische Bewegung abtun wird — vielleicht dann,
wenn sie einen für die katholische Kirche wichtigen propagandischen Zweck
erfüllt hat — ist noch nicht abzusehen. Jedenfalls muss die sozial-religiöse
Bewegung in engster Fühlung mit diesen Katholiken bleiben.

Pfarrer Piechowski -Berlin, sprach über „Freidenker und religiösen
Sozialismus". Er gab eine sehr instruktive Darstellung der Geschichte der
einzelnen Strömungen der Freidenkerbewegung, ihrer Stärkeverhältnisse und
Grundsätze. Mit sehr starken finanziellen Mitteln, die aus dem Feuerbestat-
tungsverein herkommen, wird die Progaganda gegen Kirche und Religion
betrieben. Vor allem der religiöse Sozialismus wird am heftigsten bekämpft.
Rationalismus, Monismus und Marxismus sind die verschiedenen Strömungen
im Freidenkertum. Vorherrschend ist eine falsche Vorstellung vom Wesen des
Religiösen überhaupt, welche durch die verlogene, kirchlich gestützte
Gesellschaftsordnung und die Orthodoxie immer wieder gestärkt wird. In der
kritischen Stellung können wir weiterhin mit den Freidenkern gehen, müssen zur
sachlichen Diskussion mit ihnen kommen, ihnen aber gerade dabei die gegen-
wartsgestaltenden Kräfte wahrer Religiosität lebendig machen. Wir müssen,
wie sie, mitten in der Massenbewegung des Proletariates stehen und es darauf
ankommen lassen, welche Bewegung stärkere Kräfte zur Verwirklichung des
Sozialismus liefert. Die Freidenkerbewegung ist in sich gespalten in die Gegensätze:

bürgerlich-sozialistisch, religiös-religionsfeindlich, sozialistisch-kommunistisch;

in diesen inneren Kämpfen verzehrt sich ziemlich viel Kraft.
Den tiefsten Eindruck von allen Referenten machte der Vortrag von Emil

Blum-Habertshof (Neuwerk) über „Christentum und Sozialismus". Die
heutige Weltordnung muss aus Liebe überwunden werden. Christentum und
Sozialismus sind eins in der Verneinung des heutigen wirtschaftlichen
Systems. Das Evangelium enthält von sich aus keine Aufforderung zum Sozialismus.

Die sozialistische Bewegung lebt da, wo sie wirkliche Bewegung ist
(selbst bei Marx) vom Christus. Die Spannung zwischen Sozialismus und
Christentum bleibt. Das Evangelium steht immer über dem Sozialismus. Die Kirche
muss ihre Schuld bekennen, dass es zu den heutigen Ordnungen der Welt
kam. Alle Lebensmächte der Geschichte haben irgendwie etwas mit Christus

424



zu tun. Darum müssen wir, muss die Kirche Angreifer sein, damit in den
Ordnungen der Welt der göttliche Sinn der Welt reiner zum Ausdruck kommt.

Die Aussprachen nach allen Vorträgen boten unter der guten und straffen
Leitung Eckerts ein eindrucksvolles Bild von der Lebendigkeit der Bewegung.
Das noch auf der Tagesordnung stehende Referat über „Sozialistische
Kulturbewegung und religiöser Sozialismus", das der Referent, Dr. Strecker, infolge
einer unerwarteten Verhinderung nicht halten konnte, wurde auch in der
Aussprache eingehend behandelt. Ein Abend versammelte die sämtlichen Teilnehmer

bei Lampions und Musik auf der Schlossterrasse.
An den beiden letzten Tagen waren organisatorische Verhandlungen: aus

der Arbeitsgemeinschaft wird der „Bund der religiösen Sozialisten Deutschlands."

Er ist gegliedert nach den Landeskirchen. Die Stosskraft des Bundes
wird zunächst da eingesetzt, wo allgemeine und direkte Wahlen zu den Landes-
synoden möglich sind. In den andern Landeskirchen wird zunächst die
indirekte Arbeit betrieben. Das Sonntagsblatt wird ausgebaut, Broschüren und
Liedersammlungen herausgegeben. Die literarische Arbeit des Bundes soll eine
Genossenschaft tragen. Das Verhältnis zu den andern Gruppen innerhalb der
religiös-sozialistischen Gesamtbewegung und zum Ausland wird persönlicher
und enger gestaltet. Eine Bruderschaft der sozialistischen Geistlichen wurde
gegründet. —

In den neunziger Jahren pochten auch einmal soziale Pfarrer an die
Pforten der Kirche. Sie konnten sie nicht auftun; sie waren Einzelne und
hatten keine Massen hinter sich. Die Pfarrer gingen in die Politik. Die
Kirche hatte wieder die erwünschte Ruhe. Heute ist das anders. In der
religiös-sozialistischen Bewegung ist und wächst so viel Stosskraft, dass die Tore
ganz aufgehen werden. Kappes -Karlsruhe.

Da ich leider nur die Hälfte der Konferenz mitmachen konnte, hatte Pfarrer
Kappes-Karlsruhe die grosse Freundlichkeit, mir obenstehenden, inhaltsreichen
Bericht zukommen zu lassen; ich kann mich darum darauf beschränken, einige
wenige ganz persönliche Eindrücke über die Konferenz beizufügen.

Es gibt für unser einen einer solchen Tagung gegenüber zweierlei
Möglichkeiten der Einstellung, entweder das Gefühl blasierter Ueberlegenheit, welche

sagt: „Wir kennen das alles schon; zum Glück haben wir diese Phase
der Entwicklung hinter uns, wo man an Konferenzen glaubte; ihr werdet ja
wohl auch noch die Köpfe einrennen und andere Wege einschlagen" — oder
aber die Resignation, welche wehmütig auf die Entfaltung jugendlicher Kraft
zurückschaut. Ganz hemmungslos war ja diese Entfaltung in Meersburg nicht,
aber die Kräfte oder wenigstens der starke Wille, die Hemmungen und
Reibungen zu überwinden, sind offenkundig vorhanden, und darum möchten wir
doch unsere deutschen Freunde und Gesinnungsgenossen beneiden. Der
Bericht redet offen und deutlich von der Problematik innerhalb der religiössozialen

Bewegung und auch die persönlichen Eigentümlichkeiten traten ungeniert

zu Tage: starkes Draufgängertum und grüblerischer Tiefsinn, schwungvolles

Pathos und fromme Einfachheit, gewandte Dialektik und kurzsichtige
Eigenbrödelei etc., wechselten in bunter Reihenfolge ab, aber es ging doch
durch alle hindurch die klare Einsicht in die unentbehrliche Solidarität und das
Gefühl der Verantwortung gegenüber der gemeinsamen Aufgabe. Die Spannung

in den eigenen Reihen ist auch da, aber das Pflichtbewusstsein, so lange
als irgend möglich zusammenzugehen, ist noch stärker.

Darum hat die Konferenz trotz allen unvermeidbaren Mängeln einen
erhebenden Eindruck und gewiss eine tiefe, nachhaltige Wirkung ausgeübt. Es
ist eben doch etwas unvergesslich Grosses, wenn man spürt, wie sich die Hände
auf der einen Seife unablässig und sehnsuchtsvoll nach Gott ausstrecken und auf
der andern Seite unzweideutig und energisch nach dem proletarischen Bruder.
Ich wünschte nur, dass die Wechselwirkung zwischen Deutschland und der

425



Schweiz, mit Blumhardt beginnend, jetzt wieder auf unsere schweizerischen,
zum Teil gelockerten Reihen zurückgreife, nachdem, wie das offen zugestanden
wurde, Kutter und Ragaz die deutsche religiös-soziale Bewegung ausgelöst
haben. Es muss ja hüben und drüben vorwärts gehen, und dazu wollen wir uns
immer wieder die Hände reichen. Ich hoffe wenigstens, dass im Sommer 1928
recht viele Schweizer in Meersburg zur Konferenz erscheinen werden. L. St.

Die Konferenz des Versöhnungsbundes in Oberammergau.
Der internationale Versöhnungsbund hielt seine diesjährige Tagung vom

13. bis 20. August in Oberammergau, Bayern, ab. Für die Wahl des Ortes
war wohl der Umstand entscheidend, dass er, als Stätte der weltbekannten,
von aller Welt gerne besuchten Passionsspiele etwas von jener Atmosphäre
der Duldung und Verständigung an sich zu haben schien, die einer solchen
Veranstaltung nottut. Die Erwartung ist nicht völlig enttäuscht worden.
Oberammergau ist zwar schon längst nicht mehr, was es einst gewesen, der
ehedem urwüchsige Gestaltungstrieb ist vielfach zur Tradition, ja sogar
Schablone entartet; auch hat die noch immer nicht gebrochene bayrische
Reaktionswelle vor diesem Orte nicht Halt gemacht; Menschen aus aller
Herren Länder, die sich zu gemeinsamem Kur- oder Kunstgenuss an irgend
einem Treffpunkt zusammenfinden, verwandeln diesen noch lange nicht in
ein Asyl des Friedens und der Menschlichkeit; und so ist manches den
Oberammergauern seitens der Konferenzteilnehmer auch offiziell gespendete
Lob auf das gebührende Mass einzuschränken; doch soll eingeräumt werden,
dass die Bevölkerung geistig regsamer ist als die der Umgebung und —
zumal nach der ihr zuteil gewordenen Aufklärung über unsere Bestrebungen
— diesen ein gutes Stück ehrlicher Sympathie entgegenbrachte. Man kann
darum sagen, dass die Wahl des Ortes sich im grossen und ganzen doch
bewährt hat.

Und nun zur Konferenz selber und ihren wichtigsten, Ergebnissen!
Annähernd zweihundert Männer und Frauen hatten sich, zum Teil von sehr
ferne — auch China und Korea waren vertreten — zusammengefunden, um
den einen sie beherrschenden Impuls der Versöhnung durch
Aussprache, Gedankenaustausch, stilles Beisammensein zu verstärken. Man darf
sagen, dass der Zweck dies Mal vielleicht über Erwarten erreicht worden
ist. Bei allen Mangeln im Einzelnen, von denen sogleich zu reden sein wird,
war das Gesamtergebnis ein recht eindruckvolles und trostreiches. Es war
das Bewusstsein einer tiefen menschlichen, menschheitlichen Verbindung
über alles Trennende hinweg, vor allem des aus letzten Seinsgründen
hervorquellenden Willens zur Gemeinschaft und Einheit.

Auf der Tagesordnung der Konferenz standen die vier wichtigen Punkte:
1. Die geistigen Strömungen Europas in der Gegenwart. 2. Die Lage in
Westeuropa. 3. Südosteuropa. 4. Paneuropäische Bewegung. An mich war
die ehrenvolle Einladung ergangen, den einleitenden Vortrag über das
erstgenannte Thema zu halten; ich darf jedenfalls bemerken, dass ich ihr von
ganzem Herzen nachgekommen bin. Hat sie mich doch genötigt, mir nochmals

über die lebendigste aller Fragen Rechenschaft zu geben! Was ist
stärker in der Welt: der Wille zum Krieg oder der Wille zum Frieden?
Darf ich in aller Kürze den Grund bezeichnen, warum ich, ohne mich im
geringsten über die ungeheuren Widerstände hinwegzutäuschen, die Frage
zugunsten des Pazifismus entschieden habe? Europa — die Welt ist zurzeit
in zwei Heerlager geteilt: das Lager derer, die, in die äussere Erscheinung
gebannt, bloss die völkischen Realitäten mit ihren — wie es das Aussehen
hat — nur durch das Schwert zu entwirrenden Gegensätzen und
Gegnerschaften sehen; und das Lager derer, welche dahinter die unsichtbare,
geistige Wirklichkeit der Menschheit erblicken, aus der sie die Kräfte

426



zur Ueberwindung aller Schwierigkeiten, zur Lösung aller Konflikte schöpfen.
Die Zahl jener, der im Augenschein Gefangenen, ist die viel grössere, aber
sie schwächen sich gegenseitig eben durch ihren ausschliesslichen
Nationalismus und Imperialismus, durch ihre kriegerische Entzweiung wider
einander, durch ihre ständige Bereitschaft, über einander herzufallen, mit
einem Worte, sie sind in dem einig, was sie trennt; die andern, die
Menschheitsgläubigen, sind viel geringer an Zahl, aber sie sind in dem
einig, was sie verbindet, im Glauben an die Macht des Geistes und
der Liebe. Und diese potenzierte Einigkeit wird ihnen und dem, wofür sie
stehen, zum Siege verhelfen.

Sehr sachgemäss berichtete Prof. Veit Valentin über die Lage in
Westeuropa seit Locarno; über Erwartungen, Unterlassungen und Enttäuschungen;

über die Notwendigkeit, allen Verfehlungen und Rückschlägen zum
Trotz den Friedenswillen zu organisieren und Deutschland dem Völkerbunde

einzuverleiben. Anschliessend daran wurde in drei Kommissionen
über Abrüstung, pazifistische Erziehung und gegenseitigen Verkehr berichtet
und beraten. Von besonderer Wichtigkeit war ferner eine Gruppe von
Vorträgen über das Thema: „Die einzelnen Länder durch die Augen der
andern gesehen." England über Deutschland und Frankreich; Deutschland über
England und Frankreich; Frankreich über England und Deutschland. Die
Ausführungen bewegten sich nicht insgesamt auf gleicher Höhe, obschon sie
alle unverkennbar von dem Streben nach Objektivität und Wahrhaftigkeit,
von der ehrlichen Absicht, sich mit der fremden Eigenart vertraut zu machen
und ihr solchermassen die Fremdheit zu nehmen, erfüllt zeigten. Am
gründlichsten erschienen uns hier die Darlegungen der deutschen Freunde: Sieg-
mund-Schultzes über England, Hans Hartmanns über Frankreich. Wiederum

zeigt sich hier, wie der deutsche Geist, sich auf sich selbst besinnend,
stets ins Weite und Weiteste strebt, Eigenstes nur in der liebevollen
Durchdringung des Andersgearteten zu erfüllen vermag, bloss die Wahl hat
zwischen einem starren Nationalismus und jener tieferen Erfassung seiner
Sendung, für die Nationalität eins ist mit Humanität und Universalität. Von
den andern Berichten sei hier der geistvolle des Belgiers Otlet über Deutschland

genannt.
Geradezu dramatisch gestaltete sich die Behandlung des südeuropäischen

Problems ; und zwar, wie wir bekennen müssen, jedenfalls
nicht so, dass auch innerhalb des Versöhnungsbundes sich die reinigende
und entsühnende Lösung vollzogen hätte. Höchstens angewendet wurde sie;
so gewaltig ist hier der Konfliktstoff gehäuft, dass es selbst in unserem
Kreise fast mehr der Reibungen als der Entspannungen gab. Besonders
aufregend gestaltete sich begreiflicherweise die Auseinandersetzung über
Südtirol. Der italienische Vertreter Chiminelli, seines Amtes Baptistenprediger
in Rom, hatte es für gut befunden, lediglich Argumente für das Faszisten-
regime vorzubringen, angesichts derer es freilich nicht restlos entschieden
war, ob sie sein persönliches Empfinden oder die öffentliche Meinung des
Landes spiegeln sollten. Sicher ist es, dass er keinen unmittelbaren Antrieb
verspürte, die Sache der Menschlichkeit und Brüderlichkeit gegen die Ueber-
griffe einer entfesselten Machtbegierde zu verteidigen. Die hierdurch
ausgelöste Debatte war nicht ohne peinliche und peinvolle Zwischenspiele, aber
sie brachte immerhin einige Klärung. Vor allem veranlasste sie unseren
italienischen Freund zu einer Nachprüfung seines Gedankenganges, die ihn
zu einer, wie wir annehmen müssen, sehr ernst gemeinten Kundgabe zugunsten

der Deutschen Südtirols bestimmte. Muss man sich auch davor hüten,
aus einzelnen Beobachtungen voreilige Schlüsse auf ein Volksganzes zu
ziehen, so kann man sich doch der erschütternden Tatsache nicht verschlies-
sen, die Referent bei wiederholten Aufenthalten im Süden bestätigt fand,
dass der Seelenorganismus der italienischen Nation durch Mussolinis Blut-

427



herrschaft in nicht geringem Masse infiziert ist und sogar schwere Ver-
giftungserschemungen aufweist. Wiederum sind es — von einem bewusst-
losen, stets willfährigem Pöbel abgesehen — namentlich Scharen Intellektueller

und Akademiker, auch solcher „religiöser" Observanz, die sich für
Aufnahme und Verbreitung dieses Giftstoffes besonders empfänglich
erweisen. Jeder wirkliche Freund des im Grunde so edlen und vielfach
verkannten Volkes kann bloss hoffen, dass es sich der furchtbaren Versuchung
und Schuldverstrickung erwehre und von der Scheinglorie Cäsars zur einzig
wirklichen Glorie des ewig lebendigen Christus genese.

Schwierig gestaltete sich auch die Behandlung der Balkanfrage, wo so
viele Interessensphären aufeinanderstossen, wo es äusserst schwer ist, den
Reingehalt der Tatsachen gegen parteimässige Umdeutung abzugrenzen und
es der Aufrufung des innersten Gewissens bedarf, den Anspruch der Macht
vom Anspruch des Rechtes zu unterscheiden. Im wesentlichen das Richtige
scheinen uns die Ausführungen unseres Freundes Dr. O. Morocutti getroffen
zu haben. Die Ursachen der ausserordentlichen Kriegsgefahren, zumal im
Südosfwinkel Europas, erblickt er 1. im Nationalismus und dem mit diesem
zwangsläufig verbundenen Militarismus; 2. im Etatismus, der Ueberschätzung
von Staat und Staatlichkeit und daraus hervorgehend dem Staatsnationalismus

und nationalen Staatszentralismus; 3. dem Wirtschaftsnationalismus
und dem wirtschaftliche» Protektionismus; 4. der aus all dem folgenden
Entrechtung und Unterdrückung der nationalen Minderheiten. Nationalstaat und
Volksstaat sind ebenso Gegensätze wie wahre Demokratie und nationale
Demokratie. Einzige Abhilfe sieht Morocutti in der Gewährung kultureller
Autonomie, sowie in der Aufhebung der unnatürlichen, durch pure Machtmotive
bedingten wirtschaftlichen Absperrung. Näher hat der Referent diese seine
Gedanken in der Schrift „Europa und die völkischen Minderheiten", Eugen
Diederichs, Jena, 1925, ausgeführt. — Schöne Worte über Völkerversöhnung
auf Grundlage konkreter heimatlicher Erlebnisse fand namentlich auch Pastor
Herrmann aus Siebenbürgen.

Den Abschluss bildete Paneuropa, nicht das Paneuropa Coudenhoves,
sondern ein solches, das England und Russland mitumfassen soll.
Berichterstatter war Alfred Nossig. In der hierüber sich entspinnenden Diskussion
wurde besonders auf das Gefahrsmoment hingewiesen, dass der Zusammen-
schluss eines Kontinentes leicht zum Abschluss von andern Kontinenten werden

könne, einzige Vorbeugung ist die innigste Einordnung jeder solcher
Organisation in den universellen Völkerbund, dem geistigen Gesetz entsprechend,
dass der Teil, soll er sich nicht gegen das Ganze verselbständigen, dem Ganzen

von vorneherein eingegliedert werden muss. Bloss innerhalb des
Völkerbundes hat Paneuropa Sinn und Berechtigung.

Damit habe ich nun freilich bloss die Hauptveranstaltungen mit ein paar
Stricheii gezeichnet. Es blieb noch Raum und Zeit genug für andere; ja, zum
Lob und zugleich zum Tadel der Konferenz muss ich hervorheben, dass die
sieben Tage, die sie dauerte, förmlich vollbespickt waren mit Vorträgen, An-
und Aussprachen, Kommissionssitzungen aller Art. Unendlich viel wurde
berührt und angeregt; das Wenigste konnte seinem Vollgehalt nach
ausgeschöpft und zum Abschluss gebracht werden. Das liegt in der Natur der
Sache und ist nicht so sehr den Veranstaltern und Teilnehmern zur Last zu
legen. Es bedarf immer einer geraumen Vorbereitung, ehe in einer Wechselrede

der entscheidende Durchbruch geschieht; und dann ist es meistens zu
spät, um das erzielte Einverständnis sich am Material klärend auswirken zu
lassen, die Sache einigermassen zum Ende zu fördern. So sehr ich den
zugrundegelegten Plan der Konferenz anerkennen muss, es scheint mir doch,
dass er zu weit ausgriff, das Kräftemass überspannte, dem Prinzip der
geschlossenen Gestaltung, das allemal das der Selbstbegrenzung ist, nicht
genugsam gerecht wurde. Doch lässt sich dieser Kritik auch eine Wendung ins

428



Positive geben. Solch eine Konferenz hat offenbar weniger den Zweck und
Sinn, Probleme und Aufgaben zu lösen als sie zu stellen. Ihre Lösung hat
sich in der Lebenssphäre jedes Einzelnen zu vollziehen, wo die eigentliche
Arbeit erst einsetzt. Wir haben aber allen Grund, für die tiefen und reichen
Impulse dankbar zu sein, die uns in Oberammergau erteilt worden sind.

Die Vereinigung, ja Durchdringung religiöser Innerlichkeit und praktischer

Weltarbeit, welche der Versöhnungsbund sucht, drückte sich auch im
Aufbau des Tages aus. Er hatte seinen bestimmten Rhythmus, seine thematische

Gliederung, seinen Auftakt und Ausklang. Anfang und Ende, Morgen
und Abend waren der Andacht und Versenkung, sowie dem persönlichen
Austausch gewidmet. Wort, Musik, Gesang und Stille verbanden sich zu
tiefer, lebendiger Wirkung. Wir haben hier insbesondere der Ansprachen
Alfred Dedo Müllers, Bischof Paul Jones (Amerika), George Davies
(England), E. Fabres (Frankreich), Siegmund-Schultzes, Eberhard Arnolds (Siedlung

Sannerz), Przemysl Pitters (Czecho-Slowakei), W. Nestlers, Oliver
Dryers zu gedenken. Jede derselben hatte ihre ganz bestimmte Qualität, in
jeder sprach sich eine einzigartige Weise des Welt- und Gotteserlebnisses aus.
Besonders wichtig für uns waren Arnolds Worte über christliche Revolution,
Dryers Darlegung der christlichen Basis des Versöhnungsbundes, Pitters
Aufruf zur Gründung einer internationalen christlich-kommunistischen
Vereinigung. (In Verbindung mit Bulgarow, dem letzten Sekretär Tolstois.)
Auf die Einzelheiten einzugehen, ist hier leider unmöglich. Der Musikge-
meinschaft Max Loefflers (Naumburg, Saale) sei noch im besonderen für
ihren so schlichten und weihevollen Dienst an der gemeinsamen Sache
gedankt.

Sehr schön gestaltete sich die abschliessende Feier am Abend des 19.
August. Im Finale eines Vorganges — sei es jetzt ein Kunstwerk oder eine
lebendige Begebenheit — fassen sich irgendwie die wichtigsten Motive
zusammen; daher die Bedeutung, die man ihm beizulegen pflegt. So war im
schweigenden Beisammensein dieses Abends, das sich hie und da zu Worten
und Klängen von besonderer Innigkeit und Unmittelbarkeit löste, der Hauch
einer unaufhaltsam über Länder und Meere werdenden und wachsenden
Gemeinschaft — ja, sagen wir: etwas vom Pfingstgruss des heiligen Geistes zu
verspüren. Vielleicht ist es nicht zu viel behauptet, dass hier schon ein
verkleinertes Abbild oder Modell einer neuen Menschheit erblickt werden konnte
— jedenfalls Stoff vom Stoffe der kommenden Gotteswelt.

Dr. Oskar Ewald.
Der internationale Kongress Christlicher Vereine junger Männer

in Helsingfors.
In der finnischen Hauptstadt hat Anfangs August eine Weltversammlung

christlicher junger Männer stattgefunden. Man darf darauf gespannt sein, was
für Themen in einem Augenblick schwerster Krise des Christentums und der
Welt eine solche Versammlung behandelt und was für Ergebnisse sie zeitigt.
In Bezug auf den zweiten Teil der Frage muss nach dem, was man davon
erfahren hat, die Antwort wohl lauten: keine! — es sei denn, man sei so bescheiden,

den Umstand, dass christliche junge Männer aus allerlei Völkern, zum
Teil „feindlichen", überhaupt zusammenkommen, schon für etwas zu halten.
Die Fragen waren, so viel ich sehe, zahm und zahm die Antworten. Man
formulierte einige sehr allgemeine Allgemeinheiten über die Rassenfrage und die
sexuelle Frage, nichtssagende Worte, mit denen man weit hinter der Entwicklung

der Dinge zurückbleibt. Immer wieder tritt jener Gegensatz auf, der alles
„christliche" Handeln von vornherein lähmt. Ein Freund berichtet uns: „Ohne
dass sich irgend ein Zwischenfall ereignet hätte, ist doch hervorzuheben, dass
die deutsche Delegation in der Stärke von 300 Mann, und ihr hauptsächlicher
Führer Erich Stange, der Mehrheit der andern Delegierten fortwährend Oppo-

429



sition machte, aus den gleichen Gründen, wie dies 1925 in Stockholm geschehen
ist. Sie verschanzen sich hinter der Bibel [Welcher Bibel? Die Red.] und lehnen
jede Einmischung in soziale, politische, internationale Fragen ab. In meiner
Diskussionsgruppe erklärte einer von ihnen sogar: „Die Völker der nicht zum
Christentum bekehrten Länder sind nicht meine Brüder." Das Komitee der
Konferenz und das für die Resolutionen hatte vorgeschlagen, keine Botschaft
an die Welt ausgehen zu lassen [Wohl aus guten Gründen! Die Red.], aber ein
französischer Bruder schlug trotzdem eine vor, und zwar eine sehr verständige,
welche forderte, dass die Bemühungen des Völkerbundes für den Frieden zu
unterstützen seien. Dank den Deutschen wurde sie nicht angenommen, da ihr
Urheber Einstimmigkeit oder beinahe Einstimmigkeit wünschte.

Die Vertreter der orientalischen Völker: Japan, China, Indien, Afrika hegen
im Allgemeinen in Bezug auf soziale Dinge sehr radikale Ansichten und sind
auf der andern Seite über das Verhalten des europäischen Elementes in ihren
Ländern und den egoistischen Militarismus Europas wenig entzückt."

Man sieht immer wieder, auf welcher Linie heute der grosse Kampf um
die Wahrheit ausgefochten werden muss.

Je weniger man in Helsingfors zu Taten gekommen ist, desto grösser waren
offenbar die Worte. Man feierte Gottesdienst über Gottesdienst. Mit
Schallverstärkern redeten die grossen Wortführer John Mott und Erzbischof Söderblom

zu der Masse von 1600 jungen Christen. Ein enthusiastischer Bericht
in einem schweizerischen Blatt erzählt, dass Christus der ausgesprochene König
dieser Scharen gewesen sei und dass man auf den Strassen ganze Gruppen von
jungen Männern von ihm habe reden hören. Schön, herrlich, ja aber wenn nun
in einem dieser „Gottesdienste" einer der jungen Männer aufgestanden wäre
und etwas beantragt hätte, was doch unter solchen Umständen eine Kleinigkeit
gewesen wäre: dass doch wenigstens diese Sechszehnhundert feierlich gelobten,
einander nicht mit dem Bajonett anzufallen, mit Granaten zu zerreissen, mit
Giftgas zu ersticken, anders gesagt, auf keine Weise und unter keinen
Umständen an Krieg oder Vorbereitung auf den Krieg teilzunehmen — was meint
ihr, wäre wohl die Wirkung eines solchen, für eine so enthusiastische Bruderschaft

in Christus und Gefolgschaft Christi selbstverständlichen Vorschlages
gewesen? Bei einer Minderheit freudige Zustimmung, im Allgemeinen eine
grosse Verlegenheit, besonders der klugen geistlichen Führerdiplomaten. Die
Mehrheit der kontinentalen Europäer jedenfalls hätte eine solche Konsequenz-
macherei als arge religiöse Verflachung empfunden. Denn in diesen Kreisen
gilt eine rote Blutlache für tiefer als die Bergpredigt.

Anders die Weltkinder. Die letzte Jahresversammlung der „Sozialistischen
unabhängigen Arbeiterpartei" Englands hat einen Vorschlag analoger Art mit
solcher jubelnden Einstimmigkeit angenommen, dass weder Diskussion noch
Abstimmung nötig war. Dafür verhandelte man aber in Helsingfors eifrig
darüber, wie man Christus der Jugend bringe. Ich frage: Was für einen
Christus? Hoffentlich gibt es noch eine Jugend, die einen solchen Christus
ablehnt. Dafür redete man allerdings mit Schallverstärkern. Ich sage: Begebt
euch einmal in die wirkliche Nachfolge Christi, gebt ihm einmal mit Taten die
Ehre und ihr braucht keinen Schallverstärker; sonst aber könnt ihr Schallverstärker

vor den Mund nehmen, die bis zum Sirius reichen und je lauter ihr
redet, desto weniger hört man euch!

Nichts für ungut! Ich bin solcher christlichen Paraden, die nie zu einer
Schlacht führen, von Herzen satt. Gewiss waren in Helsingfors Viele, die auch
so denken. Mögen sie ein andermal dafür sorgen, dass es bitter ernst wird,
auch wenn damit der faule Friede gestört und die Kunst religiöser Diplomaten
durchkreuzt wird. L. R.

Zivildienst Almens.
Almens, ein Dörflein im Domleschg, ist im Frühjahr von einer Rufe

heimgesucht worden; ein Schuttstrom aus dem wilden Krachen des Val Tscheins

430



hat Brücke und Strasse zerstört, Matten verwüstet und einen Keller mit Schlamm
und Steinen gefüllt. Solches ist in diesem Jahr an manchen Orten geschehen
und ist auch in Almens selber früher schon mehrfach vorgekommen. Die
Häuser sind im Laufe der Jahrhunderte in die Höhe gewachsen, weil man, wo
ein Keller mit Schutt gefüllt war, einen neuen Stock auf das Haus gebaut und
das bisherige Parterre zum Keller gemacht hat. — Das Bedeutsame an der
diesjährigen Almenser Rufe ist aber die Art und Weise, wie der Schutt
nachträglich weggeräumt wurde: es wurde für diese Arbeit ein Zivildienst organisiert.

Was ist denn ein Zivildienst? — Die Männer und Frauen, die ihn ins
Leben riefen, haben gesagt: Wir hassen den Krieg, wir halten den Militärdienst
als Vorbereitung zu Kriegen für schädlich und bekämpfen ihn, wir sind aber
nicht »Drückeberger oder Faulpelze, wir wollen statt des Waffendienstes einen
andern Dienst für die Volksgemeinschaft leisten, fürs Vaterland, wie man meist
sagt, einen Dienst, der ebenso streng sein soll, wie der Militärdienst oder noch
strenger und gegebenenfalls ebenso gefährlich. Wir wollen zu einer Truppe
werden, die bereit ist, überall zu helfen, wo Hilfe not tut und sich als
gemeinsame geordnete Arbeit organisieren lässt. Solche Dienste wurden
schon früher durchgeführt in Les Ormonds (Lawine) und in Someo (Bergsturz).
Der Schaden von Almens hatte ja bei weitem nicht das Ausmass der
Katastrophe von Someo, dementsprechend war auch die Zivildiensttruppe dieses
Jahr bedeutend kleiner, 20—25 Mann und drei Schwestern.

Um halb fünf Uhr am Morgen regt es sich im Schulhaus, wo das Zivil-
dienstdetachement einquartiert ist; das sind die Schwestern, die daran gehen,
den Morgenkakao zu kochen. Punkt fünf Uhr gellt die Signalpfeife: Tagwacht!
Auf den Strohsäcken, die im Schulzimmer in Reih und Glied der Wand
entlang liegen, wirds lebendig. Morgenwaschung am Dorfbrunnen, ein Jauchzer
in die klare Herbstwelt zum scharfen Grat des Piz Beverin hinüber, dann
vertilgt man das Morgenessen in der Dorfkäserei, in welcher unsere Küche
eingerichtet ist. Um sechs Uhr ist Abmarsch zur Arbeit. Lehrer und Lehrlinge
aus allen möglichen Lebensgebieten schaufeln und pickein miteinander, um
künftigen Schuttströmen ein ordentliches Bett zu graben zu ungefährlichem
Ablauf. (Ein behagliches Bett in irgend einem Sinn ist ja bekanntlich das beste
Mittel, um unbequeme Kräfte wirkungslos versiegen zu lassen.) Ueber eine
schmale Brücke, aus ein paar Stämmen und Brettern zusammengezimmert, karren

sie den Schutt aus dem Bachbett und füllen damit eine Strassensenkung aus.
Ein Freund, der schon einige Uebung hat im Baugewerbe und die nötige
Muskelkraft dazu, — er kann ja sonst Uhrenmechaniker oder Fährmann oder Bäcker
sein, — baut aus grossen Blöcken eine trotzige Mauer, die soll einer künftigen
Rufe den rechten Weg weisen. Dort setzt ein Geschichtsprofessor ein
währschaftes Strassensteinbett, sein Geist ist ganz in der Gegenwart: ob ein Stein
einen Zoll zu hoch sei oder einer wackle und wie er dann festzukeilen sei, das
sind seine jetzigen Probleme, ja, wenn ihm auf dem Sonntagsspaziergang ein
Stein besonders auffällt, so kommt ihm nicht der Historikergedanke, ob der
wohl dereinst einem tyrannischen Ritter ins Gesicht geflogen sei aus starker
Bauernhand, sondern er erwägt, ob der Stein in sein Strassenbett passen würde.
Ein Photograph klopft mit einem schweren Eisenhammer auf einen eigensinnigen

Felsblock, unbekümmert um Expositionsdauer und andere Dinge seines
Faches, und die Bündnersonne brennt ihm auf seinem blossen Rücken eine
Photographie seiner Hosenträger ein. Dort wälzen ein alter Bauer und ein junger
Handelslehrling mit Winde und Hebeisen eine mächtige Felsplatte auf Rollen
an ihren Bestimmungsort, und an jenem Rank oben fährt ein Dienstverweigerer
mit einem Gertel mit solcher Lust ins Gestrüpp, dass man wohl meinen könnte,
er sei die grausamste Kriegsgurgel.

Ein Jauchzer aus einer weiblichen Kehle, dann ein Signalpfiff: „Znüni" —
Der Wahrheit die Ehre: etwas vom schönsten bei strenger Arbeit ist doch auch

431



die Rast. Im Bewusstsein, vollbrachter Taten oder doch redlich verdienter
Erholung, je nach Einstellung, lagern die Freiwilligen im Schatten von
Obstbäumen und lassen sich von den dienstbereiten Schwestern Brot und Tee
reichen. Eine Hühnerfamilie, alt und jung, und ein übermütiges Katzenpaar
wollen unbedingt von unserem Brot kosten und unsern Tee prüfen und sind
uns eine unversiegliche Quelle fröhlichen Geplauders. Es werden beim Znüni
auch etwa, während die Felsblöcke für eine halbe Stunde Ruhe haben, an
ihrer Statt Probleme gewälzt, und wenn ein Freund oder eine Schwester den
schönen Dienst verlassen ,muss, so singen wir die „Amitié".

Nach der Znünipause gehts wieder für zwei Stunden an die Arbeit. Punkt
zwölf Uhr pfeift der Chef zum Mittagessen, nach dem Mal ist Rast bis um
halb zwei Uhr; man streckt sich auf den Strohsack und beginnt einen Brief
zu schreiben und — schläft gewöhnlich bei dieser Tätigkeit ein. Von halb
zwei bis um sechs Uhr macht man sich wieder hinter Schutt und Steine her;
natürlich gibts dazwischen wieder eine halbstündige Zvieripause.

Unvergesslich schöne Abende hatten wir in Almens. Wir sassen vor dem
Schulhaus und sangen in die wundervolle Mondnacht hinaus oder der Pfarrer
Guidon erzählte uns in seiner lebendigen Art, die von Herz zu Herzen
geht, vom Bündnerland und Bündnervolk, von seiner so eindringlich klingenden

Sprache, dem Romanischen,, und seiner Geschichte, von den wichtigen
Pässen dort gegen Süden zu, vom stolzen Freiheitssinn und entsetzlicher
Unterjochung, von grimmiger Empörung und glühender Vaterlandsliebe; der
heutige Pfarrer von Scharans erzählt uns vom Jürg Jenatsch — dort in den
Obstbäumen drunten steht das Schloss Riedtberg, dort drüben scheinen die
Lichter von Thusis. Der Freund Pfarrer zeigt uns die Kirchenchronik mit
der unheimlichen Liste derer, die in Scharans in jenem düsteren Jahr (1629
bis 1630) von der Pest dahingerafft wurden, Seite für Seite, Name unter Name
— und weist uns die gewaltige Lebenskraft des damaligen Volkes, dieses wilde
und unwiderstehliche Sichaufbäumen des Menschenlebens gegen den Untergang.
Und das ist uns heute nach dem Völkermorden — und wer weiss vor welchen
Katastrophen — wie eine Verheissung, — oder lebt in uns heutigen Menschen
diese sieghafte Kraft nicht mehr?

Gerade der Zivildienst soll mit ein Ausdruck für das Walten solcher Kraft
sein, dessen wollen wir uns immer bewusst bleiben. Max Kleiber.

NB. Am 24. Oktober wollen wir uns in Zürich versammeln, um miteinander

über die Fragen des Zivildienstes zu reden. Am Vormittag (8 Uhr,
Gartenhofstrasse 7) soll das Persönliche zur Sprache kommen im Kreis derer,
die selber schon im Zivildienst waren; wir wollen gemeinsam zu Mittag essen
und dann am Nachmittag uns über den Zivildienst im allgemeinen aussprechen.
Dazu sind auch solche Freunde unserer Sache herzlich eingeladen, die selber
noch nie mit uns geschaufelt oder gepickelt oder gekocht haben. Vielleicht
machen wir eine kleine Wanderung. Besammlung: 13 Uhr, Gartenhofstr. 7. Al-
menser, bringt eure Photographien mit!

Zur Weltlage
imiiiiiiiiiiMiiiiiiiiiimiiiiiii

Die Weif im Lichte von Genf.
Die politische Weltlage hat einige Wochen lang ihre Beleuchtung

wieder von Genf aus erhalten, und es ist wohl am Platze, dass
auch wir das dort Geschehene an dieser Stelle etwas gründlicher

i

432


	Berichte : der III. Kongress der religiösen Sozialisten Deutschlands Meersburg, vom 1. bis 4. August 1926 ; Die Konferenz des Versöhnungsbundes in Oberammergau ; Der internationale Kongress Christlicher Vereine junger Männer in Helsingfors ; Zivildienst Almens

