Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 10

Artikel: Evangelium, Kirche und Kultur
Autor: Weidenmann, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gen, in unbegreiflichen Wendungen. Das Land, das sie betreten,
wird doch noch ihnen gehoren, es wird von den Baumen bedeckt
sein, die sie gepflanzt. Die Genossenschaft Robert Owens ist zu
einem Baum geworden, dessen Aeste sich heute schon iiber die
ganze Erde strecken und es immer mehr tun werden, die neue
Volkserziehung Heinrich Pestalozzis ist zum Segen der Volker ge-
worden. Und wenn solche Werke dann durch ihr Wachstum in
Gefahr der Entartung geraten, so kommt die Erneuerung immer
wieder gerade von dem Leidensweg ihrer Begriinder her, welche
Menschen des Glaubens waren und dadurch Viter des Glaubens
wurden, immer wieder zum Weiterwandern nach neuem Lande Mut
machen, immer wieder Gottes, des Lebendigen, Ruf zum Leben aus
dem Tode verstehen lehren. Wenn es wirklich Gottes Ruf war,
nicht eine Dichtung des eigenen Herzens, wenn es ein Weg des Ge-
horsams war, dann nur getrost — ,Ich bin dein Schild und dein
sehr grosser Lohn !

Die Grosse Abrahams ist sein Glaube. Er macht ihn weise, er
macht ihn ruhig, er macht ihn siegreich. Dieser Glaube ist seine
Leistung. Diese Tatsache heben das Alte und Neue Testament
in dem Satze hervor: ,,Abraham glaubte dem Herrn und das rech-
nete er ihm zur Gerechtigkeit.“ Das ist fiir alle diejenigen, die auf
ihre Weise, und natiirlich nicht in der welt- und reichsgottesge-
schichtlichen Dimension eines Abrahams, einen solchen Weg gehen,
eine Weisung. Auch fiir sie kommt es — caeterum censeo — aut
das Eine an: Glauben zu behalten. Das ist ihre wesentliche Lei-
stung. Es ist ein schweres Werk und gleichzeitig ein Geschenk.

L. Ragaz.

Evangelium, Kirche und Kultur.?)

Meine Herren Synodalen, im Paragraphen 40 unseres thurgaui-
schen Kirchengesetzes steht geschrieben: ,,Der Synode stehen fol-
gende Befugnisse zu: a) die Sorge fiir die religiésen, kirchlichen
und sittlichen Interessen der evangelischen Einwohner des Kantons

1) Referat, gehalten aui Einladung des Evangelischen Kirchenrates des
Kantons Thurgau, vor der Synode der Thurgauischen Landeskirche am
14. Dezember des Jahres 1925 in Arbon.

Mit diesem Vortrag beginnen wir die Veroffentlichung einer Relhe
von Beitrigen, die, jeder auf seine Weise, Probleme zentralster Art aui-
werfen, denen naher zu treten langst unsere Absicht war, Wir hoifen, dass
wir durch sie immer mehr auf die Linie kommen, die den elgentllchen Sinn
und Grund all unseres Wollens angibt und dass durch den Impuls, den sie
geben, eine reiche und tiefe Aussprache erzeugt werde. Dass die Autoren
jeweilen ihre eigene Meinung, nicht die der ,Neuen Wege®, vertreten, ver-
steht sich wie immer von selbst und braucht darum nichf immer wieder er-
kldirt zu werden, _ Die Red.

400



und Beratung von Fragen des allgemeinen Volkswohls.“ Zu der
Sorge fiir die religiésen Interessen der Angehorigen unserer Lan-
deskirche gehort nun zweifellos die stets erneute Besinnung auf die

Grundlagen unserer Kirche und auf ihre Aufgabe. |

Die ersten Synoden, von denen die Geschichte der christlichen
Kirche berichtet, wurden einberufen zur Behandlung des Themas,
das vor Ihnen heute zu erortern, der Kirchenrat mich aufgefordert
hat, des Themas ,Evangelium, Kirche und Kultur®. Die Zeiten,
in denen die Kirche glaubte, verzichten zu kénnen auf stets erneute
Besinnung auf ihr Wesen und ihre Aufgabe, waren stets Zeiten
religioser Armut, Und heute, da wir einen Krieg hinter uns haben,
in dem und nach dem die Kirchen ganz offensichtlich ihrer Auf-
gabe nicht gerecht geworden und ihre Ohnmacht und Bedeu-
tungslosigkeit klar zu Tage getreten sind, heute, da die Sekten
allerorts aus dem Boden schiessen und einem neuen Suchen und
Fragen der an der Kirche irre gewordenen Menschen entgegen-
kommen und Antwort geben auf ihre Weise, heute, da sich gerade
religiés sehr ernst denkende Menschen von einer Kirche abwenden,
die die Zeichen der Zeit nicht versteht, heute haben wir reichlich
Anlass und Nétigung, uns darauf zu besinn\en, was denn die Kirche
als Verwalterin des Evangeliums Jesu Christi in dieser Welt zu
tun hat.

Wir fithren also eine uralte Tradition der christlichen Kirche
weiter, wenn wir unsere Zusammenkiinfte dazu beniitzen, die
Fragen nach Wesen und Existenzberechtigung unserer Kirche auf-
zuwerfen und zu behandeln. In der Regel war es der gleiche
Grund, der die Synoden n6tigte, unser Thema ,Evangelium,
Kirche und Kultur“ zum Hauptverhandlungsgegenstand zu ma-
chen: die Tatsache, dass das Salz des Evangeliums dumm wird
durch Verkirchlichung und Verweltlichung.

Um das Jahr 160 herum war die Organisation der Christen-
gemeinden so weit vorgeschritten, dass der Kitt, der die Glieder
der Gemeinden zusammenhielt, nicht mehr vor allem das Pneuma,
der Geist war, sondern eine Lehre iiber Gott, Jesus Christus und
den Heiligen Geist. Diese Lehre musste geg]aubt werden; das Be-
kenntnis zu ihr berechtigte zur Mitgliedschaft bei der Gemeinde.
War es vorher das Wesen Jesu Christi gewesen, das wie ein mag-
netisches Kraftzentrum sein Kraftfeld durch die Herzen der ersten
Christen geschickt hatte, sie zu einer lebendigen Einheit verschmel-
zend, so fing nun die richtlge Lehre iiber Ihn an, sich wie ein Fass-
band um die Gemeinde zu legen und sie zusammenzuhalten. So
bekam die Kirche ihre erste festere Form.

Diesem provisorischen Bau der Kirche drohte aber sofort Ge-
fahr: nicht von aussen, von sogenannten Unglaubigen, sondern im
eigenen Hause brach Feuer aus, Und die Brandstifter waren ge- -

4 | 401




rade diejenigen, denen die lLehre iiber Gott und géttliche Dinge
nicht geniigte, deren Herzen aber entflammt waren durch Funken,
die aus den geheimnisvollen, unergriindlichen Worten des Evan-
geliums herausspriihten. Sie empfanden das Wort des Evangeliums
als Wort Gottes an sich gerichtet und nannten es dann Offenbarung
Gottes. Die Worte des Evangeliums, aus dem Munde Jesu gekom-
men, von seinem Wesen durchwirkt, hatten eine Lebendigkeit, eine
frische, herbe Schonheit und Farbigkeit besessen, wie Alpenblumen
am Fusse der ewigen Firne. Indem aus diesen bliihenden Worten
die feste, klare, sichere Kirchenlehre fabriziert wurde, geschah mit
ihnen dasselbe, was die Botaniker mit den lebendigen Pflanzen
machen: sie werden in ein Herbarium gelegt, gepresst und etiket-
tiert. Und wenige Menschen spiiren hinter den etikettierten Blu-
menleichen den Pulsschlag der Schépifung, die Offenbarung Gottes.

Die Brandstifter im Gehause der Kirche, das waren diejenigen,
die in Angst geraten waren, die Kirche konnte ihr Leben, ihre
Sauerteighaftigkeit in dem Masse verlieren, in dem sie die reine
Lehre und die darauf aufgebaute Organisation der Gemeinde ver-
stirke und ausbreite. Die Brandstifter waren diejenigen, denen an
Leben, Offenbarung, Ergriffensein von Gott durch Jesus Christus
alles, an Gesetz und Lehre wenig gelegen war. So zeigte sich
da schon der Gegensatz von Evangelium und
Kirche als Gegensatz von Enthusiasmus und
Weisheit, von ungestiimer Kampfeslust und ru-
higer, selbstzufriedener Kirchlichkeit, von
prophetischem Feuer und pharisdisch-ordent-
lichem, sittlich-religi6ésem Kirchengeist. Gleich
den Propheten des alten Bundes, die behaupteten, von Gott getrieben
zu sein, ihre gesetzwidrigen Wahrheiten und Forderungen doch
wie Brandfackeln in den Gebets- und Opierbetrieb ihrer Landes-
kirche hineinwarfen, so beriefen sich die Brandstifter der werden-
den christlichen Kirche auf ihre Offenbarung, die ihnen zuteil ge-
worden sei durch das Wort des Evangeliums.

Geist oder Organisation, Prophetie oder Kirchenlehre, Offen-
barung oder Rechtglaubigkeit, das waren die Fragen, die schon
frithzeitig von der Kirche zu entscheiden waren. Dass sich die
Kirche immer fiir Ordnung, Organisation, Gesetz, Kultus entschei-
den musste und nicht fiir die Anarchie subjektiven religiosen Er-
lebens, das sich kithn Offenbarung und Prophetie nannte, liegt in
ihrem Wesen begriindet. Sie kann den Ast nicht absigen, auf dem
sie sitzt. Aber wo in einer Kirche keine Angst mehr anzutrefien
ist vor kirchlicher Verknécherung, keine Angst mehr davor, das
Herbarium kénnte wichtiger werden als das Leben, keine Angst
mehr davor, die lebendige Kraft des Evangeliums konnte von der
Kirche so kanalisiert werden, dass der Kanal in tausend und aber-

402



tausend Windungen um die Klippen und Eilande heidnischer Tat-
sachen unserer christlichen Kultur sich herumwindet, gleichsam,
als ob die Raubritternester des modernen Heidentums noch ihren
besondern Schutzgraben bekdmen, da hat die Kirche Schlimmeres
getan, als den bewussten Ast abgesigt, auf dem sie sitzt. Darum
ist es Pilicht der Synode jeder Kirche, immer wieder die alten
schweren Fragen sich vorzulegen.

* * *

Bei Anlass der Beratung unseres neuen Kirchengesetzes hatte
ich mit dem nun so friih verstorbenen Herrn Kirchenrat Dr. Straub
ein Rencontre. Es handelte sich damals um die Frage, auf welche
Weise Streitigkeiten auszutragen seien, auf die kein Paragraph des
Kirchengesetzes passt. Die Fassung der Kommission lautete: Es
soll im Geiste der evangelisch-reformierten Kirche entschieden wer-
den. Mein Antrag lautete: Im Geiste des Evangeliums. Und ich be-
griindete meinen Antrag damit, der Geist der evangelisch-reformier-
ten Kirche sei ein sehr wandlungsfahiger und habe gelegentlich
mit dem Geiste des Evangeliums keine starke Verwandtschaft mehr
gehabt, wiahrend der Geist des Evangeliums ewig dieselbe stille,
unverdnderliche Festigkeit habe, die allem Ueberzeitlichen eigen
sei. Natiirlich siegte der Antrag der Kommission. Und spiter sah
ich auch ein, dass es gut war so. Denn in Wirklichkeit
istder GeistdesEvangeliumsetwas so Vieldeu-
tiges, in so vielen Farben Schillerndes und
darum ,,Gesetzwidriges”, dass sich schlechter-
dings keine menschliche Organisation daraut
grinden kann. Damit stehen wir schon mitten in unserem
Problem drin. Es ist eine Tatsache, die weiter nicht bewiesen wer-
den muss, dass sich unsere Kirche nicht auf das Evangelium griin-
det, sondern auf eine Interpretation desselben, nicht auf die Offen-
barung im Evangelium, sondern auf das Nachdenken, d. h. die
Theologie iiber die Offenbarung. Und in vermehrtem Mass griin-
det sich alle Kultur, die sich, vermutlich reichlich kiihn, christliche
Kultur nennt, nicht auf die Vleldeutigkelt des Evangehums son-
dern auf die Theologle die aus den tausend bunten Faden des
Evangeliums das feste Gewebe eines Systems christlicher Ethik ge-
woben hat. Alle Theologie, alle Auslegung heiliger Schriften aber
verandert sich im Laufe der Jahrhunderte. = Die Auslegung des
Evangehums war eine andere im Urchristentum als im Mittelalter,
im reformatorischen Zeitalter als im Zeitalter der Aufklirung oder
gar im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts. In der Theologie
einer bestimmten ZeitziehtdasEvangeliumdas
Kleid dieser Zeit an, damit es von dieser Zeit
ertragen werden kann.

Wir lesen im Lukasevangelium die bekannte Stelle: ,,Die Fuchse

403



haben Gruben und die Vogel unter dem Hlmmel haben Nester,
aber des Menschen Sohn hat nicht, da er sein Haupt hinlege.* Das
was nicht hatte, um sein Haupt hmzulegen war aber nicht der
"‘Mensch Jesus, sondern das in ihm offenbar gewordene Gottes-
wort, dds Evangelium. Nicht der Mensch Jesus wurde gekreuzigt,
sondern das Gotteswort kam an den Marterpfahl, das Gotteswort,
wie es heute noch in der Heiligen Schrift zu lesen ist, das Gottes-
wort, auf das sich heute christliche Kirche und Kultur berufen. So
erhebt sich fiir uns heute die Frage, was denn unterdessen gesche-
hen sei, dass das Evangelium heute hat, wo es sein Haupt hinlegen
kann? Was ist geschehen, was hat sich verdndert, das Gotteswort
oder die Welt? Denn offensichtlich hat das Bild gewechselt: Nicht
mehr die dunkle Welt Albrecht Diirers mit dem hochragenden
Kreuz Golgathas breitet sich vor uns aus, sondern eine liebliche,
griine, sonnbeschienene Landschaft, aus deren Obstbaumwald die
freundlichen Kirchtiirme herausgucken, mit ihrem harmonischen
Geldut das Volk zum friedlichen Genuss des Evangeliums einla-
dend. Warum hiangt das Gotteswort nicht mehr
am Kreuz, sondern ist ihm eine freundliche
Stdtte bereitet in armseligen Dorf- und prunk-
vollen Stadtkirchen? IstdieWeltanders gewor-
den oder das Evangelium? |

Statt dass wir nun mehr oder wenlger exakt festzustellen be-
ginnen, an welchen Punkten die Welt durch das Evangelium ver-
andert wurde und umgekehrt, und wie es gekommen ist, dass sich
die beiden miteinander vertragen gelernt haben, suchen wir zu-
nachst einmal festzustellen, was denn Evangelium ist. Das kann
nicht anders geschehen, als indem wir das Evangelium selbst reden
lassen: Jesus preist selig die geistlich Armen, die Leidtragenden, die
Sanftmiitigen, die nach Gerechtigkeit Hungernden, die Barmherzi-
gen, die reinen Herzen, die Friedfertigen und die um Gerechtigkeit
willen Verfolgten. — Weiter: Meinet ihr, dass ich herkommen bin,
Frieden zu bringen auf Erden? Ich sage: Nein, sondern Zwie-
tracht. Denn von nun an werden fiinf in einem Hause uneins sein,
drei wider zwei und zwei wider drei. — Das Himmelreich ist zu
vergleichen einem Sdemann, Senfkorn, Sauerteig, Schatz im Acker,
Kaufmann, der gute Perlen sucht, einem Netz und einem Koénig, der
Hochzeit machte. — Mein Reich ist nicht von dieser Welt. — Dein
Wille geschehe im Himmel und auf Erden. — Ihr werdet
gehasst sein von jedermann um meines Namens willen. — Niemand
kennet den Vater, als nur der Sohn und wem es der Sohn offen-
baren will. — Denn ihr seid es nicht, die da reden, sondern eures
Vaters Geist ist es, der durch euch redet. — Fs sei denn, dass ihr
noch umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins
Himmelreich kommen. — Sorget nicht fir euer Leben, sondern

404



schaut auf die Vogel, die nicht sien und doch ernten, auf die Li-
lien, die unter Gottes Sonne heranreifen. — Dein Reich komme.
— Das Reich Gottes kommt nicht mit ausseren Gebarden. Man
wird auch nicht sagen: Siehe, hie oder da ist es. Denn sehet, das
Reich Gottes ist inwendig in euch. — Ihr seid das Salz der Erde.
— Es sei denn, dass jemand geboren werde aus Wasser und Geist,
so kann er nicht in das Reich Gottes kommen. — Wer verlasst
Héauser .oder Briider und Schwestern, oder Vater und Mutter, oder
Weib und Kinder, oder Aecker um meines Namens w111en der
wird das ewige Leben ererben. — So jemand mein Wort wird hal-
ten, der wird den Tod nicht sehen ewiglich. — Das ist aber das
ewige Leben, dass sie Dich, der Du allein wahrer Gott bist, und
den Du gesandt hast, _]esum Christum, erkennen. — Deine Siinden
sind dir vergeben, — Ihr wisset, dass die weltlichen Fiirsten herr-
schen und die Oberherren haben Gewalt. So soll es nicht sein unter
euch; sondern so jemand will unter euch gewaltig sein, der sei
euer Diener. — Ich bin kommen, dass ich ein Feuer anziinde auf
Erden, und was wollte ich lieber, denn es brennete schon. — Wer
sein Leben behalten will, der wirds verlieren, und wer sein Leben
verliert um meinetwillen, "der wirds behalten. — Ihr sollt euch nicht
,Herr Pfarrer” nennen 1assen denn einer ist euer Meister, Christus,
ihr aber seid alle Briider. — Hiitet euch vor den Pharisiern und
Schriftgelehrten. — Ich preise Dich, Vater und Herr des Himmels
und der Erde, dass Du solches alles verborgen hast den Weisen
und Klugen und hast es offenbart den Unmiindigen. —

Es wird manchem unter ihnen noch das eine und andere Wort
Jesu fehlen, das ihm lieb ist, und manchem werden einige unter
den zitierten Worten unbekannt sein oder doch fremd vorkommen.
Aber niemand wird mir den Vorwurf machen kénnen, ich hatte ein-
seitig ausgewahlt. Es war mir sogar sehr daran gelegen, mit dieser
Bliitenlese die unerhérte Mannigfaltigkeit dessen zu zeigen, was
wir Evangelium nennen. Aus den Worten Jesu léasst
sich — ausser durch Vergewaltigung — kein System be-
reiten, Es gibt zwar unter Ihnen, meine Herren Kollegen, schon
solche, die mit grosser Fixigkeit bei jedem dieser seltsamen Worte
sofort sagen konnen, wie es gemeint ist, sogar dort, wo die Rede
ist von den Weisen und Klugen, denen alles Verborgen ist.

Die Tatsache, dass im Evangelium etwas gesagt ist, von dem
niemand mit e1mger Sicherheit sagen kann, wie es gememt ist,
bringt uns in eine arge Notlage. Nur wer mit der gotﬂos-en
Selbstgewissheit des Orthodoxen oder mit der dreisten Deutekunst
des Rationalisten das Evangelium zu interpretieren wagt, kennt
diese Notlage nicht und weiss nicht, dass die Worte Jesu so ab-
grundtief sind, dass, ihren Sinn zu ergrunden gelegentlich schwe-
rer ist als die Entzﬂferung egyptischer Hieroglyphen.

405



Ganz sicher ist immerhin: Das Evangelium ist keine blosse Mo-
rallehre, und die Bergpredigt ist keine Sammlung ethischer Vor-
schriften, sondern sie zeigt die Konsequenzen, die sich aus dem
Verhiltnis des Menschen zu Gott ergeben. Dieses Verhiltnis muss
aber vorausgehen. Durch Jesus Christus gelangt der Mensch zum
Vater; an Jesus Christus glauben, heisst, das Vaterverhiltnis su-
chen und ihn als den Weg zum Vater anerkennen. Das ist und
bleibt ein Mysterium. Das Wort Jesu ist die Offenbarung, die ihm
vom Vater zuteil geworden ist, aber solange wir nur das Wort
besitzen, ist es noch nicht unsere Offenbarung geworden. Das
Wort ist zunachst verschlossen, verschleiert — Offenbarung aber
heisst Entschleierung. Thomas a Kempis sagt: ,,Sie konnen Worte
aussprechen, aber den Geist konnen sie nicht geben; sie konnen
den Buchstaben mitteilen, aber Du, o Gott, 6ffnest allein den Sinn-“
Das ist keine theologische Schrulle, sondern eine selbstverstiandliche,
unbestreitbare Tatsache des Geisteslebens. Jedes gesprochene oder
geschriebene Wort wird erst lebendig gemacht durch den Geist,
in dem wir es empfangen. Gott redete zum ganzen Menschenge-
schlecht, aber nur Mose und die Propheten, auch die Propheten
der nicht jiidisch-christlichen Religionen, und die Reformatoren der
katholischen wie der evangelischen Kirchen hatten die besondere
Gabe, Gott zu ,,verstehen. Das Wort Gottes ertént von Uranfang
her, aber nur Begnadete iiberwailtigt es. Das, was diesen Begna-
deten offenbar, entschleiert, im hoéchsten Sinne klar geworden ist,
legten sie in heiligen Schriften nieder. Wer es ,,verstehen, wer
von ihm iiberwaltigt werden will, in dem muss das Wort der
Schrift in dhnlicher 'Weise lebendig werden, wie das Wort Gottes
in den Propheten. ,,Den Willen tun des Vaters im Himmel“ — da
fangt die Not erst an; denn i ch muss zum Héren gelangen; ich
muss den Willen Gottes mich erfassen spiiren. Niemand kann es
fiir mich besorgen, keine Kirche und kein Pfarrer.

Das Evangelium Jesu Christi glauben wir als die frohe Bot-
schaft Gottes an den Menschen. Sie redet zu uns, aber ob sie uns
zu iberwiltigender, zwingender Offenbarung wird, das hingt ganz
sicher von unserem inneren Ohr ab, von unserer Gabe ,zu ver-
stehen. Das Evangelium ist fiir uns noch keine Oifenbarung, kann
sie aber werden. Das Evangelium ist noch nicht ,der Vater“,
weist uns aber den Weg zu Ihm.

"Und das, was den Weg weist, sind keine moralischen Gemein-
platze, sondern man darf wohl von ihm sagen, dass es eine Um-
wertung aller Werte in sich schliesst. Wenn man den Inhalt des
Evangeliums rein negativ bestimmen wollte, miisste man sagen:
Alles, was in dieser und fiir diese Welt an Lebenswerten und Le-
bensrichtlinien Giiltigkeit hat, davon gilt im Reiche Gottes das Ge-
genteil. Die Menschen des alten Bundes, die in Gesichten, Tradumen,

406



Visionen die Botschaft Gottes erfuhren, eben die Propheten, waren
einsame Menschen, weil die Offenbarung, die sie empfingen, das
zum Inhalt hatte, was nicht von dieser Welt, aber fiir diese
Welt war. Und was nicht von dieser Welt ist, das passt sich
unsern menschlichen Ueberlegungen, unserer Klugheit, unsern Ab-
sichten und Ansichten nur sehr schwer ein. Prophetisch
heisst darum eine Lebens- und Geschichtsbe-
trachtung, diesichnichtleitenlasst vonirgend
welcherNitzlichkeitserwidgung,sondern allein
von der Offenbarung Gottes im eigenen Innern.
Prophetisch in diesem Sinn ist das Evangelium. Darum stiess
es auf den Widerstand der Pharisder und Schriftgelehrten, die ein
ausgekliigeltes System des gottwohlgefilligen Lebens ausgearbeitet
hatten, psychologisch und pédagogisch raffiniert ausgedacht, eine
Erziehungsanstalt des Menschen par exellence. Dazu bildete das
Prophetische des Evangeliums den Gegenpol. Torheit stiess da auf
Klugheit, Glauben auf Gesetz, Offenbarung auf Menschenweisheit,
Prophetie aut Lehre, Lebendiges auf Totes. Eine unerhorte Absage
an alles wohlorganisierte Kirchentum, eine Aufhebung jeden festen
Bodens unter den Fiissen, eine Verweisung auf das Allerunfass-
barste: auf die Selbstmitteilung Gottes an den Menschen. Da sagt
Ludwig von Gerdtell, der das Urchristentum wieder herstellen
mochte, ganz richtig: ,,Das moderne Urchristentum proklamiert
Jesus wieder als das, was er war und ewig bleiben wird, ndmlich
als die furchtbarste Erscheinung der Menschheitsgeschichte, mit der
sich personlich einzulassen, das verwegenste aller nur denkbaren
Abenteuer bedeutet.“ Also nicht mehr das gilt, was eine eifrige
Priester- und Professorenschaft als Normallehre des Christentums
zusammengestellt hat, sorgfiltig abgewogen und abgezirkelt, son-
dern das Unberechnete, Undressierte, von keinerlei Erfolgserwa-
gungen Zurechtgestutzte des Erfasstseins von Gott, welches das
Kennzeichen der Propheten, Ketzer und Reformatoren ist.
Propheten, Ketzer und Reformatoren haben sich zu allen Zeiten
auf ihre Offenbarungen, ihre Gesichte, ihr Gewissen berufen und
versichert, dass es die Stimme Gottes sei, der sie gehorchen miiss-
ten. Und zu allen Zeiten tonte ihnen der Chor der Priester entge-
gen: ,Ihr irrt euch, was vermesst ihr euch, eure Fantasien, eure
seelischen Erregtheiten als Offenbarung, als Prophetie auszugeben!
Wir, die wir gewissenhaft und mit Fleiss die heiligen Schriften stu-
dieren, wir kénnen euch mit einiger Sicherheit sagen, was Gottes
Wille ist. Wir stiitzen uns nicht auf subjektive Gefiihle, nicht auf
Gesichte, die aus abnormaler Psyche stammen, nicht auf angebliche
Offenbarung oder Prophetie, sondern auf die Uebereinstimmung
derer, die mit unsiglichem Bemiihen durch Nachdenken versucht
haben, hinter die Geheimnisse der seltsamen Worte heiliger Schrif-

407



ten zu kommen. Bei uns ist Sicherheit und Schutz vor der Unzu-
verlassigkeit menschlicher Empfindungen !

- Wie viel Wahrheit .liegt nicht in diesem Chor der kirchlichen
Warner. Bedenken wir, wie nahe allem Psychopathischen all
das liegt, was sich als Offenbarung ausgibt und als Stimme des
Gewissens! Aber da liegt nun eben die Welt der
Religion eingebettet zwischen den Offenba-
rungen des Apokalyptikers Johannes und den
Bemiithungen derer, die das Evangelium alles
Uebernatiirlichen entkleiden und es dem We-

sen dieser Welt anpassen wollen. Ja, wire je eine
" Reformation moglich gewesen, wenn sich nicht Menschen in ganz
gewaltiger Weise vom Geist Gottes getrieben gefiihlt hatten! Ist
ein Mose, ein Elias, sind die grossen Propheten, ein Johannes der
Taufer, ein Marcion, Montanus, Augustin, Bernhard von Clair-
veaux, Savonarola, Huss, Luther, Calvin, Miinzer, Tolstoi, Ghandi
— waére ein einziger dieser Ketzer denkbar ohne seine Gewissheit,
nichts anderes zu sein, als ein Werkzeug Gottes? Und solche sind
es gewesen zu allen Zeiten, durch die Gott die 'Welt verandert hat.
Offenbarung, Erleuchtung, tibermenschlicher Eingriff ist es auch
immer gewesen, wo ein schlichter armseliger Mensch in der Not
seiner Siinde, von der Gnade Gottes getroffen, nicht mehr anders
konnte, als sich dem Herrn, der ihm erschienen, auszuliefern. Alle
menschliche Anstrengung, Willenskiltur, Askese, Selbsterziehung
ist bedeutungslos gegeniiber dem einen, dass Gott in das Leben
eines Menschen eintreten und ihn in Seine Gewalt nehmen kann.

Und dennoch ist es eine furchtbare Sache um dieses Pochen
auf Offenbarung und Gewissen. Wer pocht denn da mit Recht und
wer mit Unrecht? Miinzer pochte mit demselben Recht wie Luther,
und doch liess dieser den andern um beider Gewissen willen um-
bringen. Balthasar Hubmaier pochte so gut wie Zwingli, und doch
liess dieser jenen jammerlich ersdufen um beider Gewissen willen.
Michael Servet berief sich so gut auf sein Gewissen, wie Johann
Calvin, und doch liess dieser jenen zur hoéheren Fhre Gottes bei |
1ebend1gem Leibe verbrennen, — weil jeder sein Gewissen hatte
und darin die Stimme Gottes zu vernehmen glaubte. Die Liste liesse
sich endlos vermehren — ein unendliches Meer von Blut und Grau-
samkeit und teuflischer Verwirrung — alles um der Gewissen wil-
len. Das prophetische, offenbarungsglaubige Christentum tragt so
viel Blutschuld auf dem Gewissen wie das kirchlich und staatlich
legitimierte.

* * %

Angesichts dieses Chaos voll satanischer Einfliisse schreit es
aus der Not der hin und her gerissenen Menschheit zum IHimmel
empor: ,,Gott, schenke uns Menschen, die Deine ewige Wahrheit

408



wissen und imstande sind, sie in unser Herz zu giessen, auf dass es
zum Frieden und zur Ruhe komme. Wir wollen verzichten auf das
aussichtslose eigene Suchen. Und in das Chaos von Offenbarungs-
glaubigkeit und Prophetie Ordnung, System, Masstab, Einheit zu
bringen, dariiber haben zu allen Zeiten gelehrte Manner nachge-
dacht, und ihr Nachdenken iiber diese Dinger nennt man T h e o-
logl e. Diesem Bestreben, aus der Mannigfaltigkeit des religiGsen
Lebens in der Bibel und des religiésen Erlebens beim Menschen
eine gewisse Norm, ein christliches System des Glaubens und des
Tuns abzuleiten, kommt der Mensch aus zwei Griinden entgegen:
Erstens liegt es im Wesen der menschlichen Natur, dass sie, beson-
ders in religiosen Dingen, einen festen Halt, eine handgreifliche
Gewissheit, fiir das Leben nach dem Tode oft noch eher, als fiir
das Diesseits, haben mochte, Zweitens fithlt der ehrliche Mensch
schmerzlich, dass, wo das Evangelium sich mit dem Leben ausein-
andersetzen muss, die beiden wie Feinde einander gegeniiberste-
hen, und zwar meist so, dass das Evangelium als das Nichtreali-
sierbare erscheint, Aus dieser Not heraus steigt mit Notwendigkeit
der Wunsch nach einer Interpretation des Evangeliums im Sinne
des Ausgleichs, der Ueberbriickung der Gegensitze.

Wir werden hier, wo es sich um die Beerdigung evangelischer
Freiheit zugunsten eines wohlgeordneten Systems der Christlich-
keit handelt, in die Nihe der beriihmten Stelle in Dostojewskys
,,Britdern Karamasoff* gefiihrt, wo der Vertreter der Ordnung, der
Kirchlichkeit, der Autoritit zu dem Jesus, der dem Menschen die
Freiheit ,,des Weges zum Vater* lasst, spricht: ,,Du willst in die
Welt gehen und gehst mit leeren Handen, mit irgendeiner Freiheits-
verheissung, die sie in ihrer Einfalt und angebornen Stumpftheit
nicht einmal begreifen konnen, vor der sie sich fiirchten, und die
sie schreckt, — denn fiir den Menschen und die menschliche Ge-
meinschaft hat es niemals und nirgends etwas Unertraglicheres ge-
geben als die Freiheit! — Es gibt keine unaufhoérlichere und qua-
lendere Sorge fiir den Menschen, als wenn er frei bleibt, etwas zu
finden, vor “dem er sich beugen kann. — Doch die Freiheit der
Menschen erobert nur der, der ihr Gewissen beruhigt. — Oder
hattest du vergessen, dass Ruhe und selbst der Tod dem Menschen
lieber sind als freie Wahl in der Erkenntnis von Gut und Bose?
— ... denn es war unmoglich, sie in grésserer Verwirrung und
Qual zuriickzulassen, als Du es getan hast ... — Und die Men-
schen freuten sich, dass sie wieder wie eine Herde gefithrt wurden,
und dass von ihrem Herzen endlich das ihnen so furchtbare Ge-
schenk, das ihnen so viel Qual gebracht hatte, genommen wurde.
— Dann werden wir ihnen ein stilles, bescheidenes Gliick geben,
das Gliick kraftarmer Kreaturen, als die sie geschaffen sind.*

Wie viel Recht liegt nicht in der Ueberzeugung, dass die Ent-

3 - 409



scheidung iiber das W esen des Christlichen nicht dem Einzelnen
iiberlassen, sondern dass die gottliche Wahrheit nur von einem ge-
schulten Ohr aus dem Stimmengewirr von diesseits und jenseits
herausgeh6rt werden kann! In dieser Erkenntnis fliichtet der
Mensch zur Autoritat, die mit einem gewissen Anspruch auf si-
chere, der absoluten Wahrheit am nichsten kommende Auslegung
des Evangeliums sich dem Suchenden anbietet. Ob diese Autoritit
nun diejenige der katholischen Kirche ist, die sich auf Erfahrung
und Tradition ihrer Heiligen beruft, oder die der evangelischen
Kirche, die sich auf die wissenschaftliche Ehrlichkeit stiitzt, mit
der ihre Theologen den Wahrheitsgehalt des Christlichen zu er-
griilnden trachten, das ist zunachst nicht so ungeheuer wichtig.
Wenn schon Autoritit zu Recht bestehen soll, ist mir jene sympa-
thischer, die aus erlittenem Christentum, denn aus durchdachtem
stammt. Beide Autorititen wollen schliesslich dasselbe: Ordnung
bringen in das Chaos religiosen Erlebens, dem schrankenlosen und
verhangnisvollen Subjektivismus ein Ende bereiten.

Dieses Einspannen des Evangelischen in die
Zigel der Autoritat ist ebenso notwendig, wie
gefahrlich. Das ist, auch im giinstigsten Falle, Wiederher-
stellung des Pharisdismus, des Schriftgelehrtentums. Die Moglich-
keit, dass aus dieser nun erlernbaren Religion das Offenbarungs-
massige herausschiesst, ist gegeben. Die Wahrscheinlichkeit aber,
dass der Mensch sich mit der erlernten zufrieden gibt, ist grosser.
Ordnung und Einheit sind geschaifen; Geist, Prophetisches, Oi-
fenbarungsglaubiges konnen abtreten. Das Herbarium ist perfekt,
die Pflanzenleichen sind etikettiert; man braucht nur das Buch aui-
zuschlagen und man weiss das Christliche. Und der Durchschnitts-
mensch baut sich gar gern mit den Gedanken der Theologen ein
warmes christliches Nest, in das er sich mit Behaglichkeit hinein-
legen kann.

Diese Wiederherstellung des von Jesus erbittert bekampiten
Schriftgelehrtentums wire harmlos, wenn sich die Autoritat auf den
Glauben beschrinken wollte. Aber sie nimmt sich ja besonders
des Menschen an, der seine eigene Ohnmacht in der Auseinander-
setzung des Evangehums mit dem Leben schmerzlich spiirt. Sie
sagt ihm entweder, das Leben sei hofinungslos verdorben und man
miisse es fliehen, um wahrhait christlich leben zu kénnen, oder sie
mutet ihm Aufgaben zu, die der in die Welt Hmemgestellte gar
nicht auf sich nehmen, geschwe1ge denn losen kann, oder sie zeigt
ihm die Schleichwege, auf denen er zwischen Evangeiium
und Wirklichkeit seinen unbedrohten Lebenspaziergang vollfiihren
kann.

Die ethischen Forderungen des Evangeliums, abgelost von
ihrer Voraussetzung des Vorhandenen Vaterverhaltnisses, stehen

410



doch in einem starken Missverhiltnis zu den menschlichen Kraften
und zur ganzen Lebenswirklichkeit. Und das Leben hat die Ten-
denz, zum Evangelium zu sagen: ,,Reim dich auf mich, oder ich
fress dich.“ Und zum Leben gehort der Staat, das wirtschaftliche
Leben, gehort all das, was wir unter dem Namen Kultur eines Vol-
kes zusammenfasser. Jede Theologie, die das Leben und das Evan-
gelium ernst nimmt, kann nicht anders, als in einen furchtbaren
Zwiespalt hineingeraten, aus dem sie irgend einen Ausweg suchen
muss. Meistens geht dann die Tendenz der Theologie dahin, das
Evangelium, das Lebensgesetze enthdlt, die nicht von dieser Welt
sind, der bestehenden Kultur anzupassen, sie kulturfreundlich zu
machen. Die Zeit der Renaissance, des Humanismus, der Aufkla-
rung, der Naturwissenschaften, des vergangenen Krieges haben
immer, wenn auch meist nur Vorubergehend die Struktur des Chri-
stentums griindlich verandert. Das Christentum, als an-
gewandte Evangelizitat, war 3ederze1t evange-
lischer Geist, in Schranken gehalten vom Zeit-
geist. Das Evangelium, umgedeutet und ins Mark getroffen vom
Zeitgeist, wird den Realititen des Lebens gegeniiber untertanig,
dienstbar. Hausrath sagt treffend in seiner Lutherbiographie ,,Das
war das Los des Evangeliums ...: Nur die Wahrheit sollte gelten,
die allerhochsten Ortes nicht anstdssig war.” In der Theologie ver-
band sich zu allen Zeiten das Suchen nach der Wahrheit mit der
Schlauheit. Was Schopenhauer gut formuliert hat: ,,Die Interessen
verfilschen auch unbewusst die menschliche Einsicht, und noch
etwas scharfer Overbeck: ,,Theologie ist Theorie der geltenden
Religion. Auch die Theologieisteingebettet zwi-
schenzweiPolen: dem heiligen Drang,das Gold
ausdem ErzderBibelherauszuschlagenund der
Versuchung, mit ihrer Forschung der Kultur
"mehr zu dienen als Gott. Es handelt sich hier um eine
Tragik, die allzugern zur Tragikomik ausartet.

Theologie als Nachdenken iiber biblische Offenbarung kann
diese aber nie ersetzen. Denn Offenbarung verhilt sich zu Theo-
logie wie die' Sterne zur Astronomie, wie das wunderbare Weben
der Pflanzenwelt zur Botanik. Theologie kann nicht anders als
immer nur irre gehen; denn ihre Mittel reichen nicht aus zur Er-
fassung dessen, was von der andern Welt her in diese hereinstromt-
Sie ist darum auch immer in Umwandlung begriffen. Was sie wan-
delt, kann neue Offenbarung sein, kann aber aus dem Wesen des
reflektierenden Verstandes selbst kommen, Otfenbarung fragt nie
nach dem Resultat, immer nur nach dem Grund; sie ist sich selbst
genug. Theologie aber ist — freiwillig oder unireiwillig, bewusst
oder unbewusst — Anpassungswissenschaft, passt Offenbarung
der Wissenschaft und dem Leben an, macht das Evangelium ge-

411



sellschafts- und kulturfahig. In verstandesmissiger Fruchtbarma-
chung des Evangeliums fiir die Kultur wird das Evangelium mit
Notwendigkeit gedeutet, verbogen, seiner Scharfe beraubt; es wird
harmlos, gutmiitig, ungefahrlich. ,,Und da der Mensch zu schwach
ist, sich ganz fiir Jesus zu entscheiden, aber auch zu schwach,
ihn abzulehnen, darum sucht er einen Mittelweg.“ Eben den, den
ihm. die Theologie, die Riicksicht nimmt auf die Kultur, anbietet.

Wo der Mensch sich ausschliesslich leiten lasst von dem, was
~das Nachdenken iiber Offenbarung an Lebensprinzipien zu Tage
fordert, da entspringt sein Handeln nicht seinem Verhiltnis zu
Gott, sondern eben dem Gesetz, das andere fiir ihn aus dem Evan-
gelium herausdestilliert und zu gefalligem Gebrauch oder Nicht-
gebrauch pripariert haben. Damit tritt der Mensch aus der reli-
giosen Sphare in die pharisiische, aus der Sphire des Evangeliums
in die der Schriftgelehrsamkeit. ,,Das religiose Denken ist gleich-
sam der Schatten des religiésen Lebens, der mit ihm wéchst und
fortschreitet (Tyrrel). Aber eben nur der Schatten.

Freilich hat sowohl der Monumentalbau christlicher Ideen und
Prinzipien, den die katholische Kirche als Ersatz fiir das gefahrliche
,,Leben aus Gott* errichtet hat, als auch der bescheidenere Bau der
reformierten Kirche etwas Bestechendes. Denn da ist an die Stelle
des tausend Irrtiimern unterworfenen und tausend Tauschungen
ausgesetzten Verkehrs des Menschen mit Gott der feste Boden ge-
treten, auf dem der Mensch nicht ausgleiten und nicht versinken
kann in das Meer subjektiver religioser Erlebnisse und Erscheinun-
gen, die er Gotteswort zu nennen sich erdreistet.

*® * *

Der Ursprung des Christentums liegt aber nicht im Theo-
logischen, nicht in christlichen Prinzipien, die in der Kirche ihre
Anwendung finden sollen, sondern ganz ausschliesslich im Pro-
phetischen, Offenbarungsglaubigen. Weder die katholische noch
die reformierte Kirche koénnen ihre Existenzberechtigung auf Je-
sus Christus griinden. Nichts lag Jesus ferner, als eine Kirche zu
begriinden. Die Menschen, die sich zur ersten Christengemeinschaft
zusammentaten, scharten sich um Jesus Christus, den Gekreuzigten
und Auferstandenen. Das magnetische Kraftfeld, das von Jesus
ausging — um nochmals dieses Bild zu brauchen — hat ihre Gei-
ster gleichgerichtet, in seine unwiderstehliche Gewalt gerissen. Was
sie zusammentrieb zu solcher Innigkeit der Gemeinschaft, dass
ihnen der Herr erschien, das war das Pneuma, der Heilige Geist.
Sie lebten in Gesichten dessen, was nicht von dieser Welt war.
Freilich, nicht dass diese ersten Christen den alten Adam abge-
streift hatten oder der Versuchung nicht erlegen wiren, allgemein-
verbindliche Interpretationen der Worte des Herrn wichtiger zu

412



nehmen als das Stehen in der Kraft des Herrn. Doch waren sie eine
L e bensgemeinschait, ,Leib des Herrn*, mit tausend unsichtbaren
Féden an Thn gebunden. Das Pneuma, der Geist war der Kitt, der
sie solange zusammenhielt, bis die zunehmende Reglementierung
und Organisation so eingreifend und umfassend wurde, dass auf
den Geist als alleiniges Bindemittel verzichtet werden konnte, Pro-
phetie, Offenbarung, Geist hélt auch die kleinste Gemeinschaft auf
die Dauer nicht zusammen. Die Anarchie der Form muss einer
Organisation weichen, die Rechte und Pilichten festsetzt. Und in
dem Masse, in dem die Organisation von aussen die Reifen um die
Gemeinschaft legte, damit sie nicht auseinanderfiel, in dem Masse
nahm der gemeinschaftbildende Geist im Innern ab. Kirchliche
Organisation sichert in einem gewissen Zeit-
~punkt den Bestand einer Gemeinschaft besser,
alses der Geist zu tun vermag. An die Stelle des Gei-
stes tritt dann das Amt, an die Stelle der Freiheit die Pflicht, an
die Stelle der Gnade das Recht: aus einer Lebensgemeinschaft wird
eine Kirche.

Gewiss, die Kirche ist nicht ein blosser organisierter Verein
derer, die ein mehr oder weniger strenges Bekenntnis gemeinsam
haben und sich zur Entrichtung der Kirchensteuer verpilichten. Es
gibt auch in einer Kirche noch genug Menschen, deren Innerstes
festgebunden ist an Jesus Christus durch Offenbarung; denen Er
in Wahrheit das Brot ihres Lebens geworden ist. Indem je-
der von ihnen an Christus gekettet ist, bilden sie untereinander die
unsichtbare Kirche, die Gemeinde der Glaubigen. Die &usserlich
sichtbare Kirche aber ist nicht zusammengehalten durch das Kraft-
feld Christi, sondern durch eine Auslegung des Evangeliums, die
der vollendeten Tatsache der Organisation gerecht wird. Diese
Kirche hat bestimmte Funktionen: das Taufen, Konfirmieren, Aus-
teilung von Brot und Wein an bestimmten Festtagen, genannt
Abendmahl, das Trauen und Beerdigen, nicht zu vergessen den
Unterricht und die Predigt. Das sind die Formen, in die das hin-
eingelegt wird, was die durch den Zeitgeist beeinflusste Auslegung
des Evangeliums gestattet.

Auch die Kirche liegt eingebettet zwischen
zwei Polen: der Gemeinde der durch Offenba-
rung an Christus Geketteten dieohne Riicksicht
auf die sogenannten realen Faktoren des Le-
bens nichts anderes sein will, als eine sauer-
teighafte Lebensgemeinschaft, und dem andern
Pol, der gebildet wird von der Organisation
kirchlicher Steuerzahler, unter denen das tich-
tigste Glied der Philister ist, der moralisch handelt,
soweit er dadurch keinen Schaden leidet, iiberzeugt ist davon, dass

413



es einen Gott gibt, daran glaubt, dass Jesus Christus einmal gelebt
hat, und darnach trachtet, die nicht gar zu scharfen Forderungen
der Bergpredigt mit Mass und Ziel zu verwirklichen.

Welchem von diesen zwei Polen unsere Landeskirche néher
steht, habe ich nicht zu beurteilen. Aber wenn auch eine Kirche
dem zweiten Pol sehr nahe steht, so wollen wir doch nicht iiber-
sehen, dass auch in einer solchen Kirche ungezihlte Tausende Trost
und Erbauung gefunden haben und noch finden, dass ungezihlte
Tausende ihr schweres Leben nicht ertragen konnten, wenn sie
nicht an den Gott glauben konnten, der immer wieder hilft, wenn sie
nicht zur Predigt gehen kénnten am Sonntag, damit sie hinaus-
gehoben werden, wenn auch nur fiir Momente, iiber die Sorgen
und Miihsale dieses Lebens. Und auch das will ich bekennen, dass
Tausende in unserer Kirche doch Mut und Ansporn finden zu einem
friedlichen, moralisch mehr oder weniger einwandireien Lebens-
wandel. Ja, wir miissen geradezu sagen: Die Kirche, auch wenn
sie dem evangeliumsfremderen Pol naher steht, ist vielleicht doch
noch das starkste Bollwerk gegen die Flut von Unsittlichkeit, die
stets bereit ist, in schamlosester Weise sich auch in die Familien
hinein zu ergiessen. Sie ist doch noch etwas, unsere Kirche, sie
darf nicht verniitigt und nicht licherlich gemacht werden. Sie
ist nur das eine nicht, worauf alles ankommt,
sie ist nicht evangelisch. Sie kennt den Ra-dikalis.mus
des Evangeliums nicht, weil die Theologie dafiir gesorgt hat, dass
dem Evangelium der Giftzahn ausgerissen, die Krallen beschmtten
die scharfen Kanten abgefeilt wurden. Wahrscheinlich ist dies fiir
die Menschen eine Wohltat; denn in was fiir furchtbare Konflikte
kimen unsere Kirchenchristen hinein, wenn es Ernst gélte mit dem
unverfilschten Evangelium!

- Nun aber muss doch mit" aller Bestimmtheit ausgesprochen
werden, dass es eine arge Kiihnheit, eine unerhdrte Verblendung
ware, die heutige Form des Christentums, wie es sie in unserer
Kirche gefunden hat, fiir die Normalform des Christentums zu er-
klaren. Wer nur ganz wenig weiss von Kirchengeschichte, der
weiss immerhin, dass das Christentum sich durch die Jahrhunderte
hindurch hat erhalten kénnen einzig und allein, weil die Formen
immer wieder gesprengt wurden, weil immer wieder Géarung ent-
standen ist innerhalb der verwesenden Kirche, weil immer wieder
Menschen, Retter, erstanden sind, denen das Herbarium der Kirche
nicht mehr genugte die gerochen haben den wiirzigen Duit der
lebendigen Blumen, und denen darum bangte, das reine Evange-
lium konnte sein Grab finden in der Kirche, die seine Hiiterin sein
sollte. Die Kirchengeschichte lehrt, dass noch nie ein so sicherer
Kirchenbau errichtet werden konnte, aus dem nicht, wenn die Zeit
erfiillet war, die Flammen neuen Ergtiffenseins vom Evangelium

414



herausgelodert hatten. Es gehort zum Wesen Christi, dass er sich
nie und mit keinen Mitteln endgiiltig begraben lasst. Und je mehr
Schutt auf das lebendige Evangelium geschiittet wurde, umso
griindlicher war das Erwachen, die Auferstehung. Nur weil immer
wieder der Ruf ertonte ,,Zuruck zu den Anfangen!“, nur weil Gott
immer wieder eingegriffen hat, wenn die Not der in Schmutz und
Bequemlichkeit versinkenden Kirche am grossten war, nur darum
hat das Christentum zwei Jahrtausende iiberdauert, ist es nicht er-
stickt im Marasmus senilis.

Die Hilfe, die Errettung kam der Kirche aus-
nahmslos vom Prophetischen her. Nur weil Men-
schen gewaltige Offenbarungen, Gesichte, Erregungen hatten, sich
von Gott am Genick gepackt und in Seinen Dienst gestellt fithlten,
wurde der Kirche geholfen. Ihr Feind, das gefahrliche, dem Pa-
thologischen, der Unvernunft, der religidsen Anarchie verwandte
Prophetische und Offenbarungsglaubige wurde stets ihr Retter.
Der Bestand jeder Kirche wird in Frage gestellt durch Propheten,
Ketzer und Reformatoren, die sich auf ihre eigenen Offenbarungen
berufen, und doch sind sie es, die das Feuer anziinden, das den
Schutt, der auf dem Evangelium lagert, verzehrt. Es gehort zur
Tragik der Kirche, dass sie ihre eigenen Propheten steinigen muss,
wahrend sie die Propheten der fritheren Zeiten heilig spricht und
ihre Graber schmiickt. Die Kirche kann und darf nicht anders, als
dem Prophetischen, das ihre Ordnung, ihren Kultus, ihre Gemiit-
lichkeit stéren will, Widerstand leisten.. Das ist in der Kirche der
Wissenschaft nicht anders, als in der Kirche des Christentums. Es
ware zu untersuchen, ob unsere zwinglianische Kirche den jungen
Zwingli ertragen wiirde, wenn er heute unter uns trdte mit seiner
Kirchenstiirmerej.

Allerdings, die meisten dleser Propheten wurden, wenn sie ihr
Werk im Gang sahen und mehr oder weniger Berufene anfingen,
die Konsequenzen aus dem neuen Geist zu ziehen, sehr rasch tiich-
tige Kirchenmanner., Zwingli nicht weniger als Luther. Luther,
der in der katholischen Kirche wie in einem Gefangnis sass,
sprengte die Gitter, aber er nahm die verbogenen Gitterstabe unter
die Kutte und errichtete einen neuen Katig, weil ihm sein eigener
Prophetismus als ungeheuerlich und alle menschliche Ordnung
sprengend erschien, als er ihn bei Thomas Miinzer anschaulich in
seinen ungeheuerlichen Konsequenzen vor sich sah.

Ja, Aufgabe der Kirche kann nicht sein, Prophetie wie eine
Schlange am eigenen Busen zu ndhren. Sie kann nur erschrecken,
wenn das, was in den von ihr geschmiickten Prophetengribern
liegt, in neuer, elementarer Weise zum Ausbruch kommt. Wunder-
bar hat diese Tatsache Bernhard Shaw in seiner ,Heiligen Jo-
hanna“ geschildert: Sie wird als Ketzerin verbrannt, weil sie be-

415



hauptete, Gott mehr gehorchen zu miissen, als den Menschen.
Spater wird sie von der Kirche, die ihre Richterin und Henkerin
gewesen, heilig gesprochen, tritt als Erscheinung vor ihre Heilig-
sprecher mit der Verheissung, sie werde im Ernste wiederkommen.
Darauf reissen diese aus und der Vertreter des Papstes tritt ab mit
den Worten ,,Die Moglichkeit ihrer Auferstehung ist bei dem Ver-
fahren zum Zwecke ihrer Heiligsprechung nicht ins Auge gefasst
worden.

Nun ist also unsere Kirche dank einer kulturfreundlichen Inter-
pretation des Evangeliums ein schoner Baustein im Gebdude un-
serer Kultur geworden. Er macht sich gut, sticht nicht besonders
heraus aus den iibrigen Steinen. Die Kirche als Teil unserer. Kul-
turbestrebungen vervollstindigt die Erziehung des Biirgers in re-
ligiéser Hinsicht. Viele kulturelle Dinge erhalten durch sie eine
gewisse Weihe — sogar das Militdr. Der Staat sorgt — im Kan-
ton Thurgau gliicklicherweise nicht — fiir Besoldung und ange-
nehme Wohnung. Staat und Kirche vertragen sich recht gut mit-
einander, als ob etwas anderes gar nicht moglich wiare. ,,Seid un-
tertan der Obrigkeit”, das ist der Titel des Kapitels Staat und
Kirche. Je mehr die Kirche auf den Beistand der Kultur, des Staa-
tes angewiesen ist, umso mehr wird sie ihr dienen, umso weniger
darf ihr bewusst werden, dass eine evangelische Kirche nie D ie-
nerin des Staates sein darf, sondern seine Richterin.

Richter der Kultur waren immer die Propheten. Schonungslos
haben sie die Siinden der Regierenden aufgedeckt, riicksichtslos
sind sie wider den Reichtum aufgetreten, unverbliimt und furchtlos
haben sie das Wort Gottes verkiindigt auch dann, wenn ihnen diese
Verkiindigung Landesverweisung, Steinigung oder Einkerkerung
brachte. Fiir die Kirche, die sich so freundlich der Kultur einord-
net, gilt aber das Wort, das Hausrath in seiner Lutherbiographie
iiber Erasmus von Rotterdam sagt: ,,Erasmus wolite ein Refor-
mator werden, soweit dies ohne Verlust von Menschengunst, Ge-
lehrtenehre, Behaglichkeit und Lebensunterhalt moglich ist. Sich
fiir die erkannte Wahrheit steinigen, verbrennen oder vierteilen zu
lassen, war nicht seine Sache.“ — Ist auch unsere Sache nicht! Ist
unsere Sache weniger deshalb nicht, weil unsere Pfarrer zu feig
wiaren, sondern ganz einfach, weil unsere Theologie den Masstab
des Evangeliums fiir nicht anwendbar auf die oOffentlichen Verhalt-
nisse, vor allem nicht auf das Leben des Staates und das Wirt-
schaftsleben erklart. Was fiir den Einzelmenschen in einer abge-
schwichten Form gilt, das kann mnicht fiir Staat und Wirtschaft
gelten, .

Staat und Wirtschaitsleben haben ihre eigene Gesetzlichkeit, die
eine andere ist, als diejenige, die in der Heiligen Schrift enthalten

416



ist. Adolf von Harnack, der ausgezeichnete Hoitheologe Kaiser
Wilhelms II. und zugleich Fithrer und Leuchte der modernen, auch
unsere Kirche erhaltenden und nihrenden Theologie, sagt in sei-
nem ,,Wesen des Christentums*: , Mein Reich ist nicht von dieser
Welt™ ... Diese Worte verbieten jedes direkte und gesetzliche Ein-
greifen der Religion in irdische Verhiltnisse.“ Und noch etwas
entschiedener sagt der deutsch-nationale Pastor Elert: ,,Es ist eine
Blasphemie, das Christentum zum Gesetzgeber fiir Staat und Wirt-
schaft zu proklamieren.“ Lassen Sie mich schweigen iiber den wii-
sten Auslegungskampf der Theologen, die sich je und je gierig auf
einzelne Worte des Evangeliums gestiirzt haben, um mit der rich-
tigen Interpretation derselben ihre ganz persénliche Meinung zu
belegen. .

Sicher ist, dass die Stellung einer Kirche zur Welt abhingig
ist von ihrer Theologie. Dass wir hier ein &usserst schwieriges
Problem vor uns haben, geht schon aus der Tatsache hervor, dass
Luther, der gleichviel Prophetisches, d. h. nicht am Diesseits orien-
tierte Religiositat, in sich trug, wie Theologisches, d. h. am Dies-
seits orientierte Religiositit, dass Luther nicht imstande war, eine
einheitliche Gedankenlinie einzuhalten in Sachen Religion und Po-
litik, Christentum und Wirtschaft. Er schwankte bestandig hin und
her, bald war er fiir tatkraitiges Eingreifen in den Gang des wirt-
schaftlichen Lebens, bald graute ihm ob der Verunreinigung christ-
licher Prinzipien, wenn diese in die Fangarme der Politik gerieten.
Bei Zwingli und Calvin aber wissen wir genau, dass es keineswegs
ihre Meinung war, die Welt miisse dem Teufel iiberlassen bleiben
und das Christentum habe sich in ein Altjungfernstiibchen abseits
vom Weltgetriebe zuriickzuziehen, und dort sich mit der Rettung
der Seelen abzugeben, die unters Rad des Lebens gekommen sind.
Fir sie, wie fiir die Kirche des Mittelalters galt der Schlachtruf
,Omnia instaurare in Christo!“, d. h. die ganze Welt hat Gott
zu dienen, indem sie seine in Jesus Christus offenbar gewordenen
Gesetze annimmt. Aber dieses ,,Omnia instaurare in Christo un-
terliegt der mannigfaltigsten Ausdeutung, und mit dem Schlagwort
,, L heokratie® ist nichts gesagt und nichts erklirt und kein Weg
gewiesen. Sobald die Wirklichkeit mit ihren ganz konkreten Pro-
blemen konkrete Antworten will, gerat das theokratische Schlacht-
schiff ins Schaukeln, es sei denn, Theokratie werde in katholischem
Sinn gefasst als Herrschait der Kirche.

Nun aber: Wie verhalten sich Staat und Wirtschaftsleben zur
Bergpredigt? Haben Staat und Wirtschaftsleben ihre Eigengesetz-
lichkeit oder unterstehen auch sie ewigen Gesetzen? Zwei Dinge
sind hier sicher: 1. Die Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft wird
von ihren besten Kennern als Wirtschaftsanarchie bezeichnet, und
die Eigengesetzlichkeit des Staates hat mit der Eigengesetz-

. 417



lichkeit der Wairtschaft zusammen den Weltkrieg geschaifen.
An diesem -Resultat der Eigengesetzlichkeiten lasst sich nicht
riitteln. 2. Die Bergpredigt richtet nicht nur keine Forderun-
gen an den Einzelnen, die dieser, auf sich gestellt, {iberhaupt nicht
erfiillen konnte, sondern ihre Forderungen sind, wie ich schon ge-
sagt, die Konsequenzen, die sich ergeben aus der Verbindung des
Menschen mit Gott. Die Ethik der Bergpredigt ist sicher nicht von
vornherein eine Staats- oder Wirtschaftsethik, sondern eine ganz
personliche.

Wenn sich im Leben E1gengesetzhchke1ten erheben, so heisst
das nichts anderes, als es treten neben den einen Gott andere Got-
ter, die Gotter des Staates und der Wirtschaft. ,lch bin der Herr,
Dein Gott, der ich dich aus Aegypten aus der Sklaverei geﬁihrt
~ habe; du sollst keine andern Go6tter neben Mir haben!* Und doch
scheinen weder der Staat noch die Wirtschaft leben zu konnen,
wenn sie sich unter das Joch der Lebensgesetze des Evangeliums
beugen sollen. Der Staat geht zugrunde, wenn er auf das Recht
der Verteidigung verzichtet; der Kaufmann macht Pleite und der
Industrielle muss seine Fabriken schliessen, wenn er die Gesetze
des Konkurrenzkampfes verachtet. Und diese stehen dem Evange-
lium zuwider. Ich verzichte darauf, zu zeigen, mit was fiir Wirt-
schaitsformen, sozialistischen und genossenschafthchen eine Ver-
besserung der Wirtschaftsanarchie herbeigetithrt werden konnte;
auch darauf, mit was fiir pazifistischen und pazifizierenden pohtl-
schen Emrlchtungen wir den Staat verchristlichen konnten. Son-
dern hier handelt es sich um ganz andere Fragen.

* * &

Sicher ist das eine, dass, wenn der Mensch mit nichts anderem,
als mit seinem auf die Bediirfnisse dieser Welt eingestellten Denken
an diese Probleme herangeht, er zu keinem andern Schluss kom-
men kann als dem, dass die andern Gétter nun eben anzuerkennen
seien, weil sie einfach Realititen des Lebens sind, und das Leben,
die Existenz, dem Menschen wichtiger ist, als die Umsetzung zwei-
felhafter, wenn auch christlicher Prinzipien in die Wirklichkeit.
Ebenso sicher ist, dass der Christ sich bei dieser Tatsache nicht
beruhigen kann, und am allersichersten ist, dass die Phrase des
christlichen Splessburgers man miisse eben in all diesen Dingen
warten, bis der Mensch besser sei, eine schlimmere Gotteslasterung
ist, als’die Behauptung, das Eva-ngelium_ sei zum Gesetz des Staa-
tes und der Wirtschaft zu erheben. Schlimmer deswegen, weil nur
ein vollig mit Blindheit geschlagener Mensch nicht einsieht, dass
der Mensch in ungeheuer verstirktem Masse durch die Verhélt-
nisse, in denen er zu leben gendtigt ist, erzogen, respektive ver-

dorben wird, als durch direkte Erziehungsmassnahmen.

418



Die Propheten des alten Bundes haben ihren Kampf wider Kul-
tur und deren Eigengesetzlichkeit angehoben, weil sie nicht anders
konnten. Ihrem Kampf lagen kéinerlei verniinftige Erwigungen im
Sinne - einer Beriicksichtigung: realer Verhaltnisse zugrunde. Sie
sahen nur, wie das Volk zugrunde ging unter der Eigengesetzlich-
keit des staatlichen und wirtschaftlichen Lebens. Und unter dem
Jammer, den die ,Kultur® in ihren Herzen hervorrief, fragten sie
nicht nach den Antworten der Eigengesetzlichkeit des Staates und
der Wirtschaft, auch nicht nach den Antworten der Theologie, die
ihr Denken mehr an den Realititen dieser Welt als an dem, was
nicht von dieser Welt ist, befruchtet, sondern sie wurden eben ge-
gen alle verniinftige Ueberlegung Propheten, d. h. solche,
denen Oifenbarung alles, Riicksicht auf das historisch Gewordene
und das real Gegebene nichts bedeutete. Das Religidse siegte wi-
der das Theologische, Kirchliche und Kulturelle.

Propheten sind nun allerdings Propheten, und wir diirfen
nicht glauben, prophetische Offenbarungs-
glaubigkeit kénne einfach aufgewarmt werden,
indem man Christen, und wéren es auch bloss die Pfarrer, ver-
pilichtete, sich zur Kultur prophetisch einzustellen. Propheten sind
Begnadete — und Gnade ladsst sich weder erpredigen noch fordern.
Lieber echte, theologisch begriindete Kirchlichkeit, als Scheinpro-
phetismus.

Kein Staat, keine Gemeinschaft kann bestehen, wenn sich die
Einzelnen nicht unterordnen. Die Anarchie religidsen
Erlebens untergriabt die Gemeinschaft. Und
dennoch kann auch der Staat nicht existieren,
kann die Wirtschaft nicht leben, wenn das Re-
ligidse, das Irrationale, die Prophetie nicht
immer wieder die Selbstverstandllchkelt mit
der man die Elgengesetzllchkt‘lt anerkennt
von Grund auf stdrt Gewiss liegt im Prophetischen nichts
Aufbauendes, lauter Kritik und Antithese. Wir miissen aber leben
und haben irgend eine Form dazu nétig. Die Tragik, dass immer
wieder in den Tiefen der Menschenseele Garung anhebt und diese
Giarung, wenn sie fruchtbar sein soll, Abkiihlung, Umwandlung,
Entkraftigung erleiden muss, zieht sich durch die ganze Geschichte -
der Menschheit hindurch. Und immer wird das Elementare, das
Prophetische, das Furchtbare, Gewaltige, nicht durch schlaue
Ueberlegungen Entkraftete das Wertvollere, aber auch das zum Le-
ben Untauglichere sein. Das Prophetische der Propheten, ihre
Offenbarungen sind herausgewachsen aus einer unerhort leiden-
schaftlichen Anteilnahme an der Lebenswirklichkeit. Die Lebens-
wirklichkeit eben, und nicht irgendwelche Illusionen iiber das Le-
ben, bildete die Reibungsfliache, an der sich ihre Prophetie entziin-

419



dete. Aus dem Jammer, aus der Verzweitlung an der verdorbenen
Wirklichkeit wurde ihr unerbittlicher, massloser Radikalismus
herausgeboren.
| Und wir, die Christenmenschen, auch wenn wir weit davon ent-
fernt sind, Propheten sein zu wollen, aber sofern in uns nicht lauter
tote Kirchlichkeit vorherrscht, sollen ,,in die reale Not des Lebens
in ihrem vollen Umfang eindringen, wie auch in die, dieser Not
antwortende gottliche Offenbarung, bis es zwischen diesen beiden
Polen wieder zu blitzen beginnt, zu einem Rufen und Erhoren
kommt.* (Thurneysen.) Die notwendige Lebenssynthese ergibt sich
aus dem Parallelogramm der Krafte, in dem von der einen Seite der
ungestiime, irrationale Stoss des Prophetischen und von der andern
Seite die ordnende, beruhigende Kraft der Diesseitsorientierung
wirkt.

Wenn der Mensch wahrhaftig in diese reale Not des Lebens
eindringt, kann es sein, dass die innerste Verbundenheit des Men-
schenherzens mit dem furchtbaren Leid der Welt die toten Begrifie
des Evangeliums zum Aufilammen bringt. Und die Leidenschait
bricht los und der Sturm setzt ein, und der Mensch kann gar nicht
anders als tun, was er muss, ohne jede Riicksichtnahme auf ir-
gendwelche Eigengesetzlichkeiten, allein getrieben von dem, was
ihm als Wille Gottes erscheint. Das haben wir vergessen, dass
das Evangelium erst recht aufleuchtet im Zu-
sammenstoss mit der Welt, mit der Not des Le-
bens. Aus solchem Zusammenstoss erwéachst ein ,,Verstehen*
des Evangeliums, des Willens Gottes, das wohl dem Wesen des
Christlichen tiefer ins Herz schaut, als alle Theologie. Das Evan-
gelium ist keine Theorie und keine christliche Morallehre, sondern
etwas, das im Geheimen, eben ,,das Reich Gottes in uns*, wartet,
bis seine Zeit da ist, aufzuschiessen. Die Kirche ,hat*“ den Glau-
ben schon, im Prophetischen wird er im Zusammenprall mit
der Welt. ,,Du choc des idées jaillit la lumiére! — und im Zu-
sammenprall des- Evangeliums mit der Welt leuchtet erst sein tief-
stes Wesen auf. Und wie sich im Einzelnen erst in Siinde und
Not Gott der Vater in seiner unbegreiflichen Barmherzigkeit und
Giite offenbart, so auch offenbart er sich als der Retter in der
of;flenbar gewordenen Siinde und Not der menschlichen Gesell-
schaft,

Eine halbwegs richtige, d. h. ordentliche Reste evangelischen
Geistes enthaltende Kirche als Hiiterin des Evangeliums miisste
,,das stindige bose Gewissen der Gesellschait und die Gesellschaft
das stindige boOse Gewissen der Kirche sein,” wie Tillich sagt.
Eine solche Kirche konnte auch nicht anders, als den bittern Weg
der Kompromisse gehen, aber sie diirfte aus diesen Kompromissen
keine ungefahrliche christliche Ethik brauen, diirfte nicht das ,,ent-

420



ladene Evangelium als Normalreligion postulieren und miisste,
auch wenn Arme und Beine und selbst das Gehirn in das Wesen
dieser Welt verstrickt sind, die Augen doch nicht vom Kreuze
lassen.

Kehren wir am Schluss zu der Frage zuriick, die wir am An-
fang gestellt haben ,,Was ist denn geschehen, dass das Evangelium
heute hat, wo es sein Haupt hinlegen kann?“ so miissen wir ant-
worten: Es ist das Schicksal des Salzes, dass es dumm wird unter
dem Druck von Theologie und Kirche. Darin liegt eine furchtbare
Tragik. Und wenn eine Kirche nichts anderes in ihrem Schoss
triige, als harmlos gewordene Evangelizitit, so hitte sie keine Exi-
stenzberechtigung. Aber in jeder Kirche gibt es Menschen, in
denen echt Prophetisches schlummert oder wacht, Menschen, die
wissen, was es heisst, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen.
Die geistige und religiése Gesundheit von Kirche und Kultur hangt
in weitestgehendem Masse ab von der Kraft, mit der es immer wie-
der gart im Innern der Kirche, von der Intensitit, mit der Einzelne
leiden unter dem Zerfall von Kirche und Kultur, und vor allem
von der unsichtbaren Gemeinde der Propheten, Ketzer und Re-
formatoren, die als Christlichkeit ansehen ,,das Willigwerden des
Menschen, dem, was in Jesus Christus erschienen ist, gehorsam
zu sein, sei es zum Leben oder zum Tode.*

Jakob Weidenmann.

IIIIIIllIlll[llIlIIIIIllIIIIiIIllIIIllIllllIIIlIlIl]llllI]I[IIlIIIIIIIIIIIIlIIlIIIlrlIll!lIIIllIIIIIIIIIIIIIIIIIIII[IIllI'llIIIllllllIIIlIIIII[IlIllllll|l]ll[lllHlfulllll”lllll[llllllll“"

Berichte

FERERE RN e R e R R e R R R R TR N R e

P
k)
B

Tyt
23t

ALIARIRELLLIRIT]
2051,
(HERISRRRNREINEN)
Hnn
SN

-

Der III. Kongress der religiosen Sozialisten Deutschlands
Meersburg, vom 1. bis 4. August 1926.

In Meersburg tagte seit 1924 zum zweitenmal der Kongress der Religitsen
Sozialisten. Dazwischen liegt die Berliner Tagung des vergangenen Winters.
Die Geschichte der Bewegung ist mit der Stadt am Bodensee nun so verkniipit,
dass auch in Zukunit alle zwei Jahre die Reichskonferenz hier abgehalten wer-
den soll. Dazwischen werden die Tagungen der Landesgruppen stattiinden. Der
Tagungsort ist einzigartig, weil seine Geschichte und seine*Natur in einer er-
regenden Spannung stehen zur Geschichte und Natur der Menschen, deren gei-
stige Kample sich da abspielen. Die Zwingtiirme und Rokokoschldsser der ehe-
maligen Fiirstbischofe reden von Macht und Verfall der Kirche zu einer prole-
tarischen Bewegung, die sich anschickt, die Kirche zu erobern: im Prunksaal
mit seinen profanen Jagdgemilden hingt iiber dem Rednerpult eine riesige blut-
rote Fahne mit dem schwarzen Kreuz, als Zeichen fiir eine ecclesia militans, die
sich von Gott in der kapitalistischen Not unserer Zeit ihre Aufgaben diktieren
lassen will. Vor den trunkenen Blicken der Grosstidter, die noch die Unruhe
ihres gehetzten Daseins in sich tragen, den Rhythmus des Kampis und der Ma-
schine, liegen die traumhaft schonen Gestade des Sees: so harmonisch ist Gottes
Schopiung, das Urbild der Menschenordnung, zu deren Verwirklichung wir als
Gottes Mitarbeiter auigerufen sind. In dem Schloss (jetzt eine Taubstummen-

421



	Evangelium, Kirche und Kultur

