
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 10

Artikel: Evangelium, Kirche und Kultur

Autor: Weidenmann, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gen, in unbegreiflichen Wendungen. Das Land, das sie betreten,
wird doch noch ihnen gehören, es wird von den Bäumen bedeckt
sein, die sie gepflanzt. Die Genossenschaft Robert Owens ist zu
einem Baum geworden, dessen Aeste sich heute schon über die
ganze Erde strecken und es immer mehr tun werden, die neue
Volkserziehung Heinrich Pestalozzis ist zum Segen der Völker
geworden. Und wenn solche Werke dann durch ihr Wachstum in
Gefahr der Entartung geraten, so kommt die Erneuerung immer
wieder gerade von dem Leidensweg ihrer Begründer her, welche
Menschen des Glaubens waren und dadurch Väter des Glaubens
wurden, immer wieder zum Weiterwandern nach neuem Lande Mut
machen, immer wieder Gottes, des Lebendigen, Ruf zum Leben aus
dem Tode verstehen lehren. Wenn es wirklich Gottes Ruf war,
nicht eine Dichtung des eigenen Herzens, wenn es ein Weg des
Gehorsams war, dann nur getrost — „Ich bin dein Schild und dein
sehr grosser Lohn !"

Die Grösse Abrahams ist sein Glaube. Er macht ihn weise, er
macht ihn ruhig, er macht ihn siegreich. Dieser Glaube ist seine
Leistung. Diese Tatsache heben das Alte und Neue Testament
in dem Satze hervor: „Abraham glaubte dem Herrn und das rechnete

er ihm zur Gerechtigkeit." Das ist für alle diejenigen, die auf
ihre Weise, und natürlich nicht in der weit- und reichsgottesge-
schichtlichen Dimension eines Abrahams, einen solchen Weg gehen,
eine Weisung. Auch für sie kommt es — caeterum censeo — auf
das Eine an: Glauben zu behalten. Das ist ihre wesentliche
Leistung. Es ist ein schweres Werk und gleichzeitig ein Geschenk.

L. Ragaz.

Evangelium, Kirche und Kultur.1)
Meine Herren Synodalen, im Paragraphen 40 unseres thurgaui-

schen Kirchengesetzes steht geschrieben: „Der Synode stehen
folgende Befugnisse zu: a) die Sorge für die religiösen, kirchlichen
und sittlichen Interessen der evangelischen Einwohner des Kantons

*) Referat, gehalten auf Einladung des Evangelischen Kirchenrates des
Kantons Thurgau, vor der Synode der Thurgauischen Landeskirche am
14. Dezember des Jahres 1925 in Arbon.

Mit diesem Vortrag beginnen wir die Veröffentlichung einer Reihe
von Beiträgen, die, jeder auf seine Weise, Probleme zentralster Art
aufwerfen, denen näher zu treten längst unsere Absicht war. Wir hoffen, dass
wir durch sie immer mehr auf die Linie kommen, die den eigentlichen Sinn
und Grund all unseres Wollens angibt und dass durch den Impuls, den sie
geben, eine reiche und tiefe Aussprache erzeugt werde. Dass die Autoren
jeweilen ihre eigene Meinung, nicht die der „Neuen Wege", vertreten,
versteht sich wie immer von selbst und braucht darum nicht immer wieder
erklärt zu werden. Die Red.

400



und Beratung von Fragen des allgemeinen Volkswohls." Zu der
Sorge für die religiösen Interessen der Angehörigen unserer
Landeskirche gehört nun zweifellos die stets erneute Besinnung auf die
Grundlagen unserer Kirche und auf ihre Aufgabe.

Die ersten Synoden, von denen die Geschichte der christlichen
Kirche berichtet, wurden einberufen zur Behandlung des Themas,
das vor Ihnen heute zu erörtern, der Kirchenrat mich aufgefordert
hat, des Themas „Evangelium, Kirche und Kultur". Die Zeiten,
in denen die Kirche glaubte, verzichten zu können auf stets erneute
Besinnung auf ihr Wesen und ihre Aufgabe, waren stets Zeiten
religiöser Armut. Und heute, da wir einen Krieg hinter uns haben,
in dem und nach dem die Kirchen ganz offensichtlich ihrer
Aufgabe nicht gerecht geworden und ihre Ohnmacht und
Bedeutungslosigkeit klar zu Tage getreten sind, heute, da die Sekten
allerorts aus dem Boden schiessen und einem neuen Suchen und
Fragen der an der Kirche irre gewordenen Menschen entgegenkommen

und Antwort geben auf ihre Weise, heute, da sich gerade
religiös sehr ernst denkende Menschen von einer Kirche abwenden,
die die Zeichen der Zeit nicht versteht, heute haben wir reichlich
Anlass und Nötigung, uns darauf zu besinnen, was denn die Kirche
als Verwalterin des Evangeliums Jesu Christi in dieser Welt zu
tun hat.

Wir führen also eine uralte Tradition der christlichen Kirche
weiter, wenn wir unsere Zusammenkünfte dazu benützen, die
Fragen nach Wesen und Existenzberechtigung unserer Kirche
aufzuwerfen und zu behandeln. In der Regel war es der gleiche
Grund, der die Synoden nötigte, unser Thema „Evangelium,
Kirche und Kultur" zum Hauptverhandlungsgegenstand zu
machen: die Tatsache, dass das Salz des Evangeliums dumm wird
durch Verkirchlichung und Verweltlichung.

Um das Jahr 160 herum war die Organisation der
Christengemeinden so weit vorgeschritten, dass der Kitt, der die Glieder
der Gemeinden zusammenhielt, nicht mehr vor allem das Pneuma,
der Geist war, sondern eine Lehre über Gott, Jesus Christus und
den Heiligen Geist. Diese Lehre müsste geglaubt werden; das
Bekenntnis zu ihr berechtigte zur Mitgliedschaft bei der Gemeinde.
War es vorher das Wesen Jesu Christi gewesen, das wie ein
magnetisches Kraftzentrum sein Kraftfeld durch die Herzen der ersten
Christen geschickt hatte, sie zu einer lebendigen Einheit verschmelzend,

so fing nun die richtige Lehre über Ihn an, sich wie ein Fassband

um die Gemeinde zu legen und sie zusammenzuhalten. So
bekam die Kirche ihre erste festere Form.

Diesem provisorischen Bau der Kirche drohte aber sofort
Gefahr: nicht von aussen, von sogenannten Ungläubigen, sondern im
eigenen Hause brach Feuer aus. Und die Brandstifter waren ge-

9 401



rade diejenigen, denen die Lehre über Gott und göttliche Dinge
nicht genügte, deren Herzen aber entflammt waren durch Funken,
die aus den geheimnisvollen, unergründlichen Worten des
Evangeliums heraussprühten. Sie empfanden das Wort des Evangeliums
als Wort Gottes an sich gerichtet und nannten es dann Offenbarung
Gottes. Die Worte des Evangeliums, aus dem Munde Jesu gekommen,

von seinem Wesen durchwirkt, hatten eine Lebendigkeit, eine
frische, herbe Schönheit und Farbigkeit besessen, wie Alpenblumen
am Fusse der ewigen Firne. Indem aus diesen blühenden Worten
die feste, klare, sichere Kirchenlehre fabriziert wurde, geschah mit
ihnen dasselbe, was die Botaniker mit den lebendigen Pflanzen
machen: sie werden in ein Herbarium gelegt, gepresst und etikettiert.

Und wenige Menschen spüren hinter den etikettierten
Blumenleichen den Pulsschlag der Schöpfung, die Offenbarung Gottes.

Die Brandstifter im Gehäuse der Kirche, das waren diejenigen,
die in Angst geraten waren, die Kirche könnte ihr Leben, ihre
Sauerteighaftigkeit in dem Masse verlieren, in dem sie die reine
Lehre und die darauf aufgebaute Organisation der Gemeinde
verstärke und ausbreite. Die Brandstifter waren diejenigen, denen an
Leben, Offenbarung, Ergriffensein von Gott durch Jesus Christus
alles, an Gesetz und Lehre wenig gelegen war. So zeigte sich
da schon der Gegensatz von Evangelium und
Kirche als Gegensatz von Enthusiasmus und
Weisheit, von ungestümer Kampfeslust und
ruhiger, selbstzufriedener Kirchlichkeit, von
prophetischem Feuer und pharisäisch-ordentlichem,

sittlich-religiösem Kirchengeist. Gleich
den Propheten des alten Bundes, die behaupteten, von Gott getrieben
zu sein, ihre gesetzwidrigen Wahrheiten und Forderungen doch
wie Brandfackeln in den Gebets- und Opferbetrieb ihrer Landeskirche

hineinwarfen, so beriefen sich die Brandstifter der werdenden

christlichen Kirche auf ihre Offenbarung, die ihnen zuteil
geworden sei durch das Wort des Evangeliums.

Geist oder Organisation, Prophétie oder Kirchenlehre,
Offenbarung oder Rechtgläubigkeit, das waren die Fragen, die schon
frühzeitig von der Kirche zu entscheiden waren. Dass sich die
Kirche immer für Ordnung, Organisation, Gesetz, Kultus entscheiden

müsste und nicht für die Anarchie subjektiven religiösen
Erlebens, das sich kühn Offenbarung und Prophétie nannte, liegt in
ihrem Wesen begründet. Sie kann den Ast nicht absägen, auf dem
sie sitzt. Aber wo in einer Kirche keine Angst mehr anzutreffen
ist vor kirchlicher Verknöcherung, keine Angst mehr davor, das
Herbarium könnte wichtiger werden als das Leben, keine Angst
mehr davor, die lebendige Kraft des Evangeliums könnte von der
Kirche so kanalisiert werden, dass der Kanal in tausend und aber-

402



tausend Windungen um die Klippen und Eilande heidnischer
Tatsachen unserer christlichen Kultur sich herumwindet, gleichsam,
als ob die Raubritternester des modernen Heidentums noch ihren
besondern Schutzgraben bekämen, da hat die Kirche Schlimmeres
getan, als den bewussten Ast abgesägt, auf dem sie sitzt. Darum
ist es Pflicht der Synode jeder Kirche, immer wieder die alten
schweren Fragen sich vorzulegen.

* * *

Bei Anlass der Beratung unseres neuen Kirchengesetzes hatte
ich mit dem nun so früh verstorbenen Herrn Kirchenrat Dr. Straub
ein Rencontre. Es handelte sich damals um die Frage, auf welche
Weise Streitigkeiten auszutragen seien, auf die kein Paragraph des
Kirchengesetzes passt. Die Fassung der Kommission lautete: Es
soll im Geiste der evangelisch-reformierten Kirche entschieden werden.

Mein Antrag lautete: Im Geiste des Evangeliums. Und ich
begründete meinen Antrag damit, der Geist der evangelisch-reformierten

Kirche sei ein sehr wandlungsfähiger und habe gelegentlich
mit dem Geiste des Evangeliums keine starke Verwandtschaft mehr
gehabt, während der Geist des Evangeliums ewig dieselbe stille,
unveränderliche Festigkeit habe, die allem Ueberzeitlichen eigen
sei. Natürlich siegte der Antrag der Kommission. Und später sah
ich auch ein, dass es gut war so. Denn in Wirklichkeit
ist der Geist des Evangeliums etwas so Vieldeutiges,

in so vielen Farben Schillerndes und
darum „Gesetzwidriges", dass sich schlechterdings

keine menschliche Organisation darauf
gründen kann. Damit stehen wir schon mitten in unserem
Problem drin. Es ist eine Tatsache, die weiter nicht bewiesen werden

muss, dass sich unsere Kirche nicht auf das Evangelium gründet,

sondern auf eine Interpretation desselben, nicht auf die
Offenbarung im Evangelium, sondern auf das Nachdenken, d. h. die
Theologie über die Offenbarung. Und in vermehrtem Mass gründet

sich alle Kultur, die sich, vermutlich reichlich kühn, christliche
Kultur nennt, nicht auf die Vieldeutigkeit des Evangeliums,
sondern auf die Theologie, die aus den tausend bunten Fäden des
Evangeliums das feste Gewebe eines Systems christlicher Ethik
gewoben hat. Alle Theologie, alle Auslegung heiliger Schriften aber
verändert sich im Laufe der Jahrhunderte. Die Auslegung des
Evangeliums war eine andere im Urchristentum als im Mittelalter,
im reformatorischen Zeitalter als im Zeitalter der Aufklärung oder
gar im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts. In der Theologie
einer bestimmten Zeitzieht das Evangelium das
Kleid dieser Zeit an, damit es von dieser Zeit
ertragen werden kann.

Wir lesen im Lukasevangelium die bekannte Stelle: „Die Füchse

403



haben Gruben und die Vögel unter dem Himmel haben Nester,
aber des Menschen Sohn hat nicht, da er sein Haupt hinlege." Das,
was nicht hatte, um sein Haupt hinzulegen, war aber nicht der
Mensch Jesus, sondern das in ihm offenbar gewordene Gotteswort,

das Evangelium. Nicht der Mensch Jesus wurde gekreuzigt,
sondern das Gotteswort kam an den Marterpfahl, das Gotteswort,
wie es heute noch in der Heiligen Schrift zu lesen ist, das Gotteswort,

auf das sich heute christliche Kirche und Kultur berufen. So
erhebt sich für uns heute die Frage, was denn unterdessen geschehen

sei, dass das Evangelium heute hat, wo es sein Haupt hinlegen
kann? Was ist geschehen, was hat sich verändert, das Gotteswort
oder die Welt? Denn offensichtlich hat das Bild gewechselt: Nicht
mehr die dunkle Welt Albrecht Dürers mit dem hochragenden
Kreuz Golgathas breitet sich vor uns aus, sondern eine liebliche,
grüne, sonnbeschienene Landschaft, aus deren Obstbaumwald die
freundlichen Kirchtürme herausgucken, mit ihrem harmonischen
Geläut das Volk zum friedlichen Genuss des Evangeliums
einladend. Warum hängt das Gotteswort nicht mehr
am Kreuz, sondern ist ihm eine freundliche
Stätte bereitet in armseligen Dorf- und
prunkvollen Stadtkirchen? IstdieWeltanders geworden

oder das Evangelium?
Statt dass wir nun mehr oder weniger exakt festzustellen

beginnen, an welchen Punkten die Welt durch das Evangelium
verändert wurde und umgekehrt, und wie es gekommen ist, dass sich
die beiden miteinander vertragen gelernt haben, suchen wir
zunächst einmal festzustellen, was denn Evangelium ist. Das kann
nicht anders geschehen, als indem wir das EvangeHum selbst reden
lassen : Jesus preist selig die geistlich Armen, die Leidtragenden, die
Sanftmütigen, die nach Gerechtigkeit Hungernden, die Barmherzigen,

die reinen Herzen, die Friedfertigen und die um Gerechtigkeit
willen Verfolgten. — Weiter : Meinet ihr, dass ich herkommen bin,
Frieden zu bringen auf Erden? Ich sage: Nein, sondern
Zwietracht. Denn von nun an werden fünf in einem Hause uneins sein,
drei wider zwei und zwei wider drei. — Das Himmelreich ist zu
vergleichen einem Säemann, Senfkorn, Sauerteig, Schatz im Acker,
Kaufmann, der gute Perlen sucht, einem Netz und einem König, der
Hochzeit machte. — Mein Reich ist nicht von dieser Welt — Dein
Wille geschehe im Himmel und auf Erden. — Ihr werdet
gehasst sein von jedermann um meines Namens willen. — Niemand
kennet den Vater, als nur der Sohn und wem es der Sohn
offenbaren will. — Denn ihr seid es nicht, die da reden, sondern eures
Vaters Geist ist es, der durch euch redet. — Es sei denn, dass ihr
noch umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins
Himmelreich kommen. — Sorget nicht für euer Leben, sondern

404



schaut auf die Vögel, die nicht säen und doch ernten, auf die
Lilien, die unter Gottes Sonne heranreifen. — Dein Reich komme.
— Das Reich Gottes kommt nicht mit äusseren Gebärden. Man
wird auch nicht sagen: Siehe, hie oder da ist es. Denn sehet, das
Reich Gottes ist inwendig in euch. — Ihr seid das Salz der Erde.
— Es sei denn, dass jemand geboren werde aus Wasser und Geist,
so kann er nicht in das Reich Gottes kommen. — Wer verlässt
Häuser oder Brüder und Schwestern, oder Vater und Mutter, oder
Weib und Kinder, oder Aecker um meines Namens willen, der
wird das ewige Leben ererben. — So jemand mein Wort wird halten,

der wird den Tod nicht sehen ewiglich. — Das ist aber das
ewige Leben, dass sie Dich, der Du allein wahrer Gott bist, und
den Du gesandt hast, Jesum Christum, erkennen. — Deine Sünden
sind dir vergeben. — Ihr wisset, dass die weltlichen Fürsten
herrschen und die Oberherren haben Gewalt. So soll es nicht sein unter
euch; sondern so jemand will unter euch gewaltig sein, der sei
euer Diener. — Ich bin kommen, dass ich ein Feuer anzünde auf
Erden, und was wollte ich lieber, denn es brennete schon. — Wer
sein Leben behalten will, der wirds verlieren, und wer sein Leben
verliert um meinetwillen, der wirds behalten. — Ihr sollt euch nicht
„Herr Pfarrer" nennen lassen; denn einer ist euer Meister, Christus,
ihr aber seid alle Brüder. — Hütet euch vor den Pharisäern und
Schriftgelehrten. — Ich preise Dich, Vater und Herr des Himmels
und der Erde, dass Du solches alles verborgen hast den Weisen
und Klugen und hast es offenbart den Unmündigen. —

Es wird manchem unter ihnen noch das eine und andere Wort
Jesu fehlen, das ihm Heb ist, und manchem werden einige unter
den zitierten Worten unbekannt sein oder doch fremd vorkommen.
Aber niemand wird mir den Vorwurf machen können, ich hätte
einseitig ausgewählt. Es war mir sogar sehr daran gelegen, mit dieser
Blütenlese die unerhörte Mannigfaltigkeit dessen zu zeigen, was
wir Evangelium nennen. Aus den Worten Jesu lässt
sich — ausser durch Vergewaltigung — kein System
bereiten. Es gibt zwar unter Ihnen, meine Herren Kollegen, schon
solche, die mit grosser Fixigkeit bei jedem dieser seltsamen Worte
sofort sagen können, wie es gemeint ist, sogar dort, wo die Rede
ist von den Weisen und Klugen, denen alles verborgen ist.

Die Tatsache, dass im Evangelium etwas gesagt ist, von dem
niemand mit einiger Sicherheit sagen kann, wie es gemeint ist,
bringt uns in eine arge Notlage. Nur wer mit der gottlosen
Selbstgewissheit des Orthodoxen oder mit der dreisten Deutekunst
des Rationalisten das Evangelium zu interpretieren wagt, kennt
diese Notlage nicht und weiss nicht, dass die Worte Jesu so
abgrundtief sind, dass, ihren Sinn zu ergründen, gelegentlich schwerer

ist als die Entzifferung egyptischer Hieroglyphen.

405



Ganz sicher ist immerhin : Das EvangeHum ist keine blosse
Morallehre, und die Bergpredigt ist keine Sammlung ethischer
Vorschriften, sondern sie zeigt die Konsequenzen, die sich aus dem
Verhältnis des Menschen zu Gott ergeben. Dieses Verhältnis muss
aber vorausgehen. Durch Jesus Christus gelangt der Mensch zum
Vater; an Jesus Christus glauben, heisst, das Vaterverhältnis
suchen und ihn als den Weg zum Vater anerkennen. Das ist und
bleibt ein Mysterium. Das Wort Jesu ist die Offenbarung, die ihm
vom Vater zuteil geworden ist, aber solange wir nur das Wort
besitzen, ist es noch nicht unsere Offenbarung geworden. Das
Wort ist zunächst verschlossen, verschleiert — Offenbarung aber
heisst Entschleierung. Thomas a Kempis sagt: „Sie können Worte
aussprechen, aber den Geist können sie nicht geben; sie können
den Buchstaben mitteilen, aber Du, o Gott, öffnest allein den Sinn-"
Das ist keine theologische Schrulle, sondern eine selbstverständliche,
unbestreitbare Tatsache des Geisteslebens. Jedes gesprochene oder
geschriebene Wort wird erst lebendig gemacht durch den Geist,
in dem wir es empfangen. Gott redete zum ganzen Menschengeschlecht,

aber nur Mose und die Propheten, auch die Propheten
der nicht jüdisch-christlichen Religionen, und die Reformatoren der
katholischen wie der evangelischen Kirchen hatten die besondere
Gabe, Gott zu „verstehen". Das Wort Gottes ertönt von Uranfang
her, aber nur Begnadete überwältigt es. Das, was diesen Begnadeten

offenbar, entschleiert, im höchsten Sinne klar geworden ist,
legten sie in heiligen Schriften nieder. Wer es „verstehen", wer
von ihm überwältigt werden will, in dem muss das Wort der
Schrift in ähnlicher Weise lebendig werden, wie das Wort Gottes
in den Propheten. „Den Willen tun des Vaters im Himmel" — da
fängt die Not erst an; denn ich muss zum Hören gelangen; ich
muss den Willen Gottes mich erfassen spüren. Niemand kann es
für mich besorgen, keine Kirche und kein Pfarrer.

Das Evangelium Jesu Christi glauben wir als die frohe
Botschaft Gottes an den Menschen. Sie redet zu uns, aber ob sie uns
zu überwältigender, zwingender Offenbarung wird, das hängt ganz
sicher von unserem inneren Ohr ab, von unserer Gabe „zu
verstehen". Das Evangelium ist für uns noch keine Offenbarung, kann
sie aber werden. Das Evangelium ist noch nicht „der Vater",
weist uns aber den Weg zu Ihm.

Und das, was den Weg weist, sind keine moralischen Gemeinplätze,

sondern man darf wohl von ihm sagen, dass es eine
Umwertung aller Werte in sich schliesst. Wenn man den Inhalt des
Evangeliums rein negativ bestimmen wollte, müsste man sagen:
Alles, was in dieser und für diese Welt an Lebenswerten und
Lebensrichtlinien Gültigkeit hat, davon gilt im Reiche Gottes das
Gegenteil. Die Menschen des alten Bundes, die in Gesichten, Träumen,

406



Visionen die Botschaft Gottes erfuhren, eben die Propheten, waren
einsame Menschen, weil die Offenbarung, die sie empfingen, das
zum Inhalt hatte, was nicht von dieser Welt, aber für diese
Welt war. Und was nicht von dieser Welt ist, das passt sich
unsern menschlichen Ueberlegungen, unserer Klugheit, unsern
Absichten und Ansichten nur sehr schwer ein. Prophetisch
heisst darum eine Lebens- und Geschichtsbetrachtung,

die sich nicht leiten lässt von irgend
welcherNützlichkeitserwä g un g, sondern all e i n
von der Offenbarung Gottes im eigenen Innern.

Prophetisch in diesem Sinn ist das Evangelium. Darum stiess
es auf den Widerstand der Pharisäer und Schriftgelehrten, die ein
ausgeklügeltes System des gottwohlgefälligen Lebens ausgearbeitet
hatten, psychologisch und pädagogisch raffiniert ausgedacht, eine
Erziehungsanstalt des Menschen par exellence. Dazu bildete das
Prophetische des Evangeliums den Gegenpol. Torheit stiess da auf
Klugheit, Glauben auf Gesetz, Offenbarung auf Menschenweisheit,
Prophétie auf Lehre, Lebendiges auf Totes. Eine unerhörte Absage
an alles wohlorganisierte Kirchentum, eine Aufhebung jeden festen
Bodens unter den Füssen, eine Verweisung auf das Allerunfass-
barste: auf die Selbstmitteilung Gottes an den Menschen. Da sagt
Ludwig von Gerdtell, der das Urchristentum wieder herstellen
möchte, ganz richtig: „Das moderne Urchristentum proklamiert
Jesus wieder als das, was er war und ewig bleiben wird, nämlich
als die furchtbarste Erscheinung der Menschheitsgeschichte, mit der
sich persönlich einzulassen, das verwegenste aller nur denkbaren
Abenteuer bedeutet." Also nicht mehr das gilt, was eine eifrige
Priester- und Professorenschaft als Normallehre des Christentums
zusammengestellt hat, sorgfältig abgewogen und abgezirkelt,
sondern das Unberechnete, Undressierte, von keinerlei Erfolgserwägungen

Zurechtgestutzte des Erfasstseins von Gott, welches das
Kennzeichen der Propheten, Ketzer und Reformatoren ist.

Propheten, Ketzer und Reformatoren haben sich zu allen Zeiten
auf ihre Offenbarungen, ihre Gesichte, ihr Gewissen berufen und
versichert, dass es die Stimme Gottes sei, der sie gehorchen müssten.

Und zu allen Zeiten tönte ihnen der Chor der Priester entgegen:

„Ihr irrt euch, was vermesst ihr euch, eure Fantasien, eure
seelischen Erregtheiten als Offenbarung, als Prophétie auszugeben!
Wir, die wir gewissenhaft und mit Fleiss die heiligen Schriften
studieren, wir können euch mit einiger Sicherheit sagen, was Gottes
Wille ist. Wir stützen uns nicht auf subjektive Gefühle, nicht auf
Gesichte, die aus abnormaler Psyche stammen, nicht auf angebliche
Offenbarung oder Prophétie, sondern auf die Uebereinstimmung
derer, die mit unsäglichem Bemühen durch Nachdenken versucht
haben, hinter die Geheimnisse der seltsamen Worte heiliger Schrif-

407



ten zu kommen. Bei uns ist Sicherheit und Schutz vor der Unzu-
verlässigkeit menschlicher Empfindungen !"

Wie viel Wahrheit liegt nicht in diesem Chor der kirchlichen
Warner. Bedenken wir, wie nahe allem Psychopathischen all
das liegt, was sich als Offenbarung ausgibt und als Stimme des
Gewissens Aber da liegt nun eben die Welt der
Religion eingebettet zwischen den Offenbarung

en des Apokalyptikers Johannes und den
Bemühungen derer, die das Evangelium alles
Uebernatürlichen entkleiden und es dem Wesen

dieser Welt anpassen wollen. Ja, wäre je eine
Reformation möglich gewesen, wenn sich nicht Menschen in ganz
gewaltiger Weise vom Geist Gottes getrieben gefühlt hätten! Ist
ein Mose, ein Elias, sind die grossen Propheten, ein Johannes der
Täufer, ein Marcion, Montanus, Augustin, Bernhard von Clair-
veaux, Savonarola, Huss, Luther, Calvin, Münzer, Tolstoi, Ghandi
— wäre ein einziger dieser Ketzer denkbar ohne seine Gewissheit,
nichts anderes zu sein, als ein Werkzeug Gottes? Und solche sind
es gewesen zu allen Zeiten, durch die Gott die Welt verändert hat.
Offenbarung, Erleuchtung, übermenschlicher Eingriff ist es auch
immer gewesen, wo ein schlichter armseliger Mensch in der Not
seiner Sünde, von der Gnade Gottes getroffen, nicht mehr anders
konnte, als sich dem Herrn, der ihm erschienen, auszuliefern. Alle
menschliche Anstrengung, Willenskultur, Askese, Selbsterziehung
ist bedeutungslos gegenüber dem einen, dass Gott in das Leben
eines Menschen eintreten und ihn in Seine Gewalt nehmen kann.

Und dennoch ist es eine furchtbare Sache um dieses Pochen
auf Offenbarung und Gewissen. Wer pocht denn da mit Recht und
wer mit Unrecht? Münzer pochte mit demselben Recht wie Luther,
und doch Hess dieser den andern um beider Gewissen willen
umbringen. Balthasar Hubmaier pochte so gut wie Zwingli, und doch
Hess dieser jenen jämmerlich ersäufen um beider Gewissen willen.
Michael Servet berief sich so gut auf sein Gewissen, wie Johann
Calvin, und doch Hess dieser jenen zur höheren Ehre Gottes bei
lebendigem Leibe verbrennen, — weil jeder sein Gewissen hatte
und darin die Stimme Gottes zu vernehmen glaubte. Die Liste Hesse

sich endlos vermehren — ein unendliches Meer von Blut und
Grausamkeit und teuflischer Verwirrung — alles um der Gewissen willen.

Das prophetische, offenbarungsgläubige Christentum trägt so
viel Blutschuld auf dem Gewissen wie das kirchlich und staatlich
legitimierte.

* * *

Angesichts dieses Chaos voll satanischer Einflüsse schreit es

aus der Not der hin und her gerissenen Menschheit zum Himmel
empor: „Gott, schenke uns Menschen, die Deine ewige Wahrheit

408



wissen und imstande sind, sie in unser Herz zu giessen, auf dass es

zum Frieden und zur Ruhe komme. Wir wollen verzichten auf das
aussichtslose eigene Suchen." Und in das Chaos von Offenbarungsgläubigkeit

und Prophétie Ordnung, System, Masstab, Einheit zu
bringen, darüber haben zu allen Zeiten gelehrte Männer nachgedacht,

und ihr Nachdenken über diese Dinger nennt man
Theologie. Diesem Bestreben, aus der Mannigfaltigkeit des religiösen
Lebens in der Bibel und des religiösen Erlebens beim Menschen
eine gewisse Norm, ein christliches System des Glaubens und des
Tuns abzuleiten, kommt der Mensch aus zwei Gründen entgegen:
Erstens liegt es im Wesen der menschlichen Natur, dass sie, besonders

in religiösen Dingen, einen festen Halt, eine handgreifliche
Gewissheit, für das Leben nach dem Tode oft noch eher, als für
das Diesseits, haben möchte. Zweitens fühlt der ehrliche Mensch
schmerzlich, dass, wo das Evangelium sich mit dem Leben
auseinandersetzen muss, die beiden wie Feinde einander gegenüberstehen,

und zwar meist so, dass das EvangeHum als das Nichtrealisierbare

erscheint. Aus dieser Not heraus steigt mit Notwendigkeit
der Wunsch nach einer Interpretation des Evangeliums im Sinne
des Ausgleichs, der Ueberbrückung der Gegensätze.

Wir werden hier, wo es sich um die Beerdigung evangelischer
Freiheit zugunsten eines wohlgeordneten Systems der Christlichkeit

handelt, in die Nähe der berühmten Stelle in Dostojewskys
„Brüdern Karamasoff" geführt, wo der Vertreter der Ordnung, der
Kirchlichkeit, der Autorität zu dem Jesus, der dem Menschen die
Freiheit „des Weges zum Vater" lässt, spricht: „Du willst in die
Welt gehen und gehst mit leeren Händen, mit irgendeiner Freiheits-
verheissung, die sie in ihrer Einfalt und angebornen Stumpfheit
nicht einmal begreifen können, vor der sie sich fürchten, und die
sie schreckt, — denn für den Menschen und die menschliche
Gemeinschaft hat es niemals und nirgends etwas Unerträglicheres
gegeben als die Freiheit! — Es gibt keine unaufhörlichere und
quälendere Sorge für den Menschen, als wenn er frei bleibt, etwas zu
finden, vor dem er sich beugen kann. — Doch die Freiheit der
Menschen erobert nur der, der ihr Gewissen beruhigt. — Oder
hattest du vergessen, dass Ruhe und selbst der Tod dem Menschen
lieber sind als freie Wahl in der Erkenntnis von Gut und Böse?
— denn es war unmöglich, sie in grösserer Verwirrung und
Qual zurückzulassen, als Du es getan hast — Und die
Menschen freuten sich, dass sie wieder wie eine Herde geführt wurden,
und dass von ihrem Herzen endlich das ihnen so furchtbare
Geschenk, das ihnen so viel Qual gebracht hatte, genommen wurde.
— Dann werden wir ihnen ein stilles, bescheidenes Glück geben,
das Glück kraftarmer Kreaturen, als die sie geschaffen sind."

Wie viel Recht liegt nicht in der Ueberzeugung, dass die Ent-

3 409



Scheidung über das Wesen des Christlichen nicht dem Einzelnen
überlassen, sondern dass die göttliche Wahrheit nur von einem
geschulten Ohr aus dem Stimmengewirr von diesseits und jenseits
herausgehört werden kann! In dieser Erkenntnis flüchtet der
Mensch zur Autorität, die mit einem gewissen Anspruch auf
sichere, der absoluten Wahrheit am nächsten kommende Auslegung
des Evangeliums sich dem Suchenden anbietet. Ob diese Autorität
nun diejenige der katholischen Kirche ist, die sich auf Erfahrung
und Tradition ihrer Heiligen beruft, oder die der evangelischen
Kirche, die sich auf die wissenschaftliche Ehrlichkeit stützt, mit
der ihre Theologen den Wahrheitsgehalt des Christlichen zu
ergründen trachten, das ist zunächst nicht so ungeheuer wichtig.
Wenn schon Autorität zu Recht bestehen soll, ist mir jene
sympathischer, die aus erlittenem Christentum, denn aus durchdachtem
stammt. Beide Autoritäten wollen schliesslich dasselbe: Ordnung
bringen in das Chaos religiösen Erlebens, dem schrankenlosen und
verhängnisvollen Subjektivismus ein Ende bereiten.

Dieses Einspannen des Evangelischen in die
Zügel der Autorität ist ebenso notwendig, wie
gefährlich. Das ist, auch im günstigsten Falle, Wiederherstellung

des Pharisäismus, des Sehriftgelehrtentums. Die Möglichkeit,
dass aus dieser nun erlernbaren Religion das Offenbarungs-

mässige herausschiesst, ist gegeben. Die Wahrscheinlichkeit aber,
dass der Mensch sich mit der erlernten zufrieden gibt, ist grösser.
Ordnung und Einheit sind geschaffen; Geist, Prophetisches,
Offenbarungsgläubiges können abtreten. Das Herbarium ist perfekt,
die Pflanzenleichen sind etikettiert; man braucht nur das Buch
aufzuschlagen und man weiss das Christliche. Und der Durchschnittsmensch

baut sich gar gern mit den Gedanken der Theologen ein
warmes christliches Nest, in das er sich mit Behaglichkeit hineinlegen

kann.
Diese Wiederherstellung des von Jesus erbittert bekämpften

Sehriftgelehrtentums wäre harmlos, wenn sich die Autorität auf den
Glauben beschränken wollte. Aber sie nimmt sich ja besonders
des Menschen an, der seine eigene Ohnmacht in der Auseinandersetzung

des Evangeliums mit dem Leben schmerzlich spürt. Sie

sagt ihm entweder, das Leben sei hoffnungslos verdorben und man
müsse es fliehen, um wahrhaft christlich leben zu können, oder sie
mutet ihm Aufgaben zu, die der in die Welt Hineingestellte gar
nicht auf sich nehmen, geschweige denn lösen kann, oder sie zeigt
ihm die Schleichwege, auf denen er zwischen Evangelium
und Wirklichkeit seinen unbedrohten Lebenspaziergang vollführen
kann.

Die ethischen Forderungen des Evangeliums, abgelöst von
ihrer Voraussetzung des vorhandenen Vaterverhältnisses, stehen

410



doch in einem starken Missverhältnis zu den menschlichen Kräften
und zur ganzen Lebenswirklichkeit. Und das Leben hat die
Tendenz, zum Evangelium zu sagen: „Reim dich auf mich, oder ich
fress dich." Und zum Leben gehört der Staat, das wirtschaftliche
Leben, gehört all das, was wir unter dem Namen Kultur eines Volkes

zusammenfassen. Jede Theologie, die das Leben und das
Evangelium ernst nimmt, kann nicht anders, als in einen furchtbaren
Zwiespalt hineingeraten, aus dem sie irgend einen Ausweg suchen
muss. Meistens geht dann die Tendenz der Theologie dahin, das
Evangelium, das Lebensgesetze enthält, die nicht von dieser Welt
sind, der bestehenden Kultur anzupassen, sie kulturfreundlich zu
machen. Die Zeit der Renaissance, des Humanismus, der Aufklärung,

der Naturwissenschaften, des vergangenen Krieges haben
immer, wenn auch meist nur vorübergehend, die Struktur des
Christentums gründlich verändert. Das Christentum, als
angewandte Evangelizität, war jederzeit evangelischer

Geist, in Schranken gehalten vom
Zeitgeist. Das Evangelium, umgedeutet und ins Mark getroffen vom
Zeitgeist, wird den Realitäten des Lebens gegenüber untertänig,
dienstbar. Hausrath sagt treffend in seiner Lutherbiographie „Das
war das Los des Evangeliums : Nur die Wahrheit sollte gelten,
die allerhöchsten Ortes nicht anstössig war." In der Theologie
verband sich zu allen Zeiten das Suchen nach der Wahrheit mit der
Schlauheit. Was Schopenhauer gut formuliert hat: „Die Interessen
verfälschen auch unbewusst die menschliche Einsicht," und noch
etwas schärfer Overbeck: „Theologie ist Theorie der geltenden
Religion." Auch die Theologie ist eingebettet
zwischen zwei Polen: dem heiligen Drang, das Gold
ausdem Erz derBibelherauszuschlagenund der
Versuchung, mit ihrer Forschung der Kultur
mehr zu dienen als Gott. Es handelt sich hier um eine
Tragik, die allzugern zur Tragikomik ausartet.

Theologie als Nachdenken über biblische Offenbarung kann
diese aber nie ersetzen. Denn Offenbarung verhält sich zu Theologie

wie die" Sterne zur Astronomie, wie das wunderbare Weben
der Pflanzenwelt zur Botanik. Theologie kann nicht anders als
immer nur irre gehen; denn ihre Mittel reichen nicht aus zur
Erfassung dessen, was von der andern Welt her in diese hereinströmt-
Sie ist darum auch immer in Umwandlung begriffen. Was sie wandelt,

kann neue Offenbarung sein, kann aber aus dem Wesen des
reflektierenden Verstandes selbst kommen. Offenbarung fragt nie
nach dem Resultat, immer nur nach dem Grund; sie ist sich selbst

genug. Theologie aber ist — freiwillig oder unfreiwillig, bewusst
oder unbewusst — Anpassungswissenschaft, passt Offenbarung
der Wissenschaft und dem Leben an, macht das Evangelium ge-

411



sellschafts- und kulturfähig. In verstandesmässiger Fruchtbarmachung

des Evangeliums für die Kultur wird das Evangelium mit
Notwendigkeit gedeutet, verbogen, seiner Schärfe beraubt; es wird
harmlos, gutmütig, ungefährlich. „Und da der Mensch zu schwach
ist, sich ganz für Jesus zu entscheiden, aber auch zu schwach,
ihn abzulehnen, darum sucht er einen Mittelweg." Eben den, den
ihm die Theologie, die Rücksicht nimmt auf die Kultur, anbietet.

Wo der Mensch sich ausschliesslich leiten lässt von dem, was
das Nachdenken über Offenbarung an Lebensprinzipien zu Tage
fördert, da entspringt sein Handeln nicht seinem Verhältnis zu
Gott, sondern eben dem Gesetz, das andere für ihn aus dem
Evangelium herausdestilliert und zu gefälligem Gebrauch oder
Nichtgebrauch präpariert haben. Damit tritt der Mensch aus der
religiösen Sphäre in die pharisäische, aus der Sphäre des Evangeliums
in die der Schriftgelehrsamkeit. „Das religiöse Denken ist gleichsam

der Schatten des religiösen Lebens, der mit ihm wächst und
fortschreitet" (Tyrrel). Aber eben nur der Schatten.

Freilich hat sowohl der Monumentalbau christlicher Ideen und
Prinzipien, den die katholische Kirche als Ersatz für das gefährliche
„Leben aus Gott" errichtet hat, als auch der bescheidenere Bau der
reformierten Kirche etwas Bestechendes. Denn da ist an die Stelle
des tausend Irrtümern unterworfenen und tausend Täuschungen
ausgesetzten Verkehrs des Menschen mit Gott der feste Boden
getreten, auf dem der Mensch nicht ausgleiten und nicht versinken
kann in das Meer subjektiver religiöser Erlebnisse und Erscheinungen,

die er Gotteswort zu nennen sich erdreistet.

* * #

Der Ursprung des Christentums liegt aber nicht im
Theologischen, nicht in christlichen Prinzipien, die in der Kirche ihre
Anwendung finden sollen, sondern ganz ausschliesslich im
Prophetischen, Offenbarungsgläubigen. Weder die katholische noch
die reformierte Kirche können ihre Existenzberechtigung auf
Jesus Christus gründen. Nichts lag Jesus ferner, als eine Kirche zu
begründen. Die Menschen, die sich zur ersten Christengemeinschaft
zusammentaten, scharten sich um Jesus Christus, den Gekreuzigten
und Auferstandenen. Das magnetische Kraftfeld, das von Jesus
ausging — um nochmals dieses Bild zu brauchen — hat ihre Geister

gleichgerichtet, in seine unwiderstehliche Gewalt gerissen. Was
sie zusammentrieb zu solcher Innigkeit der Gemeinschaft, dass
ihnen der Herr erschien, das war das Pneuma, der Heilige Geist.
Sie lebten in Gesichten dessen, was nicht von dieser Welt war.
Freilich, nicht dass diese ersten Christen den alten Adam
abgestreift hätten oder der Versuchung nicht erlegen wären,
allgemeinverbindliche Interpretationen der Worte des Herrn wichtiger zu

412



nehmen als das Stehen in der Kraft des Herrn. Doch waren sie eine
Lebensgemeinschaft, „Leib des Herrn", mit tausend unsichtbaren
Fäden an Ihn gebunden. Das Pneuma, der Geist war der Kitt, der
sie solange zusammenhielt, bis die zunehmende Reglementierung
und Organisation so eingreifend und umfassend wurde, dass auf
den Geist als alleiniges Bindemittel verzichtet werden konnte.
Prophétie, Offenbarung, Geist hält auch die kleinste Gemeinschaft auf
die Dauer nicht zusammen. Die Anarchie der Form muss einer
Organisation weichen, die Rechte und Pflichten festsetzt. Und in
dem Masse, in dem die Organisation von aussen die Reifen um die
Gemeinschaft legte, damit sie nicht auseinanderfiel, in dem Masse
nahm der gemeinschaftbildende Geist im Innern ab. Kirchliche
Organisation sichert in einem gewissen
Zeitpunkt den Bestand einer Gemeinschaft besser,
alses der Geist zu tun vermag. An die Stelle des Geistes

tritt dann das Amt, an die Stelle der Freiheit die Pflicht, an
die Stelle der Gnade das Recht: aus einer Lebensgemeinschaft wird
eine Kirche.

Gewiss, die Kirche ist nicht ein blosser organisierter Verein
derer, die ein mehr oder weniger strenges Bekenntnis gemeinsam
haben und sich zur Entrichtung der Kirchensteuer verpflichten. Es
gibt auch in einer Kirche noch genug Menschen, deren Innerstes
festgebunden ist an Jesus Christus durch Offenbarung; denen Er
in Wahrheit das Brot ihres Lebens geworden ist. Indem
jeder von ihnen an Christus gekettet ist, bilden sie untereinander die
unsichtbare Kirche, die Gemeinde der Gläubigen. Die äusserlich
sichtbare Kirche aber ist nicht zusammengehalten durch das Kraftfeld

Christi, sondern durch eine Auslegung des Evangeliums, die
der vollendeten Tatsache der Organisation gerecht wird. Diese
Kirche hat bestimmte Funktionen: das Taufen, Konfirmieren,
Austeilung von Brot und Wein an bestimmten Festtagen, genannt
Abendmahl, das Trauen und Beerdigen, nicht zu vergessen den
Unterricht und die Predigt. Das sind die Formen, in die das
hineingelegt wird, was die durch den Zeitgeist beeinflusste Auslegung
des Evangeliums gestattet.

Auch die Kirche liegt eingebettet zwischen
zwei Polen: der Gemeinde der durch Offenbarung

an Christus Geketteten, die ohne Rücksicht
auf die sogenannten realen Faktoren des
Lebens nichts anderes sein will, als eine
sauerteighafte Lebensgemeinschaft, und dem andern
Pol, der gebildet wird von der Organisation
kirchlicher Steuerzahler, unter denen das
tüchtigste Glied der Philister ist, der moralisch handelt,
soweit er dadurch keinen Schaden leidet, überzeugt ist davon, dass

413



es einen Gott gibt, daran glaubt, dass Jesus Christus einmal gelebt
hat, und darnach trachtet, die nicht gar zu scharfen Forderungen
der Bergpredigt mit Mass und Ziel zu verwirklichen.

Welchem von diesen zwei Polen unsere Landeskirche näher
steht, habe ich nicht zu beurteilen. Aber wenn auch eine Kirche
dem zweiten Pol sehr nahe steht, so wollen wir doch nicht
übersehen, dass auch in einer solchen Kirche ungezählte Tausende Trost
und Erbauung gefunden haben und noch finden, dass ungezählte
Tausende ihr schweres Leben nicht ertragen könnten, wenn sie
nicht an den Gott glauben könnten, der immer wieder hilft, wenn sie
nicht zur Predigt gehen könnten am Sonntag, damit sie
hinausgehoben werden, wenn auch nur für Momente, über die Sorgen
und Mühsale dieses Lebens. Und auch das will ich bekennen, dass
Tausende in unserer Kirche doch Mut und Ansporn finden zu einem
friedlichen, moralisch mehr oder weniger einwandfreien
Lebenswandel. Ja, wir müssen geradezu sagen: Die Kirche, auch wenn
sie dem evangeliumsfremderen Pol näher steht, ist vielleicht doch
noch das stärkste Bollwerk gegen die Flut von Unsittlichkeit, die
stets bereit ist, in schamlosester Weise sich auch in die Familien
hinein zu ergiessen. Sie ist doch noch etwas, unsere Kirche, sie
darf nicht vernütigt und nicht lächerlich gemacht werden. S i e

ist nur das eine nicht, worauf alles ankommt,
sie ist nicht evangelisch. Sie kennt den Radikalismus
des Evangeliums nicht, weil die Theologie dafür gesorgt hat, dass
dem Evangelium der Giftzahn ausgerissen, die Krallen beschnitten,
die scharfen Kanten abgefeilt wurden. Wahrscheinlich ist dies für
die Menschen eine Wohltat; denn in was für furchtbare Konflikte
kämen unsere Kirchenchristen hinein, wenn es Ernst gälte mit dem
unverfälschten Evangelium!

Nun aber muss doch mit aller Bestimmtheit ausgesprochen
werden, dass es eine arge Kühnheit, eine unerhörte Verblendung
wäre, die heutige Form des Christentums, wie es sie in unserer
Kirche gefunden hat, für die Normalform des Christentums zu
erklären. Wer nur ganz wenig weiss von Kirchengeschichte, der
weiss immerhin, dass das Christentum sich durch die Jahrhunderte
hindurch hat erhalten können einzig und allein, weil die Formen
immer wieder gesprengt wurden, weil immer wieder Gärung
entstanden ist innerhalb der verwesenden Kirche, weil immer wieder
Menschen, Retter, erstanden sind, denen das Herbarium der Kirche
nicht mehr genügte, die gerochen haben den würzigen Duft der
lebendigen Blumen, und denen darum bangte, das reine Evangelium

könnte sein Grab finden in der Kirche, die seine Hüterin sein
sollte. Die Kirchengeschichte lehrt, dass noch nie ein so sicherer
Kirchenbau errichtet werden konnte, aus dem nicht, wenn die Zeit
erfüllet war, die Flammen neuen Ergriffenseins vom Evangelium

414



herausgelodert hätten. Es gehört zum Wesen Christi, dass er sich
nie und mit keinen Mitteln endgültig begraben lässt. Und je mehr
Schutt auf das lebendige Evangelium geschüttet wurde, umso
gründlicher war das Erwachen, die Auferstehung. Nur weil immer
wieder der Ruf ertönte „Zurück zu den Anfängen !", nur weil Gott
immer wieder eingegriffen hat, wenn die Not der in Schmutz und
Bequemlichkeit versinkenden Kirche am grössten war, nur darum
hat das Christentum zwei Jahrtausende überdauert, ist es nicht
erstickt im Marasmus senilis.

Die Hilfe, die Errettung kam der Kirche
ausnahmslos vom Prophetischen her. Nur weil
Menschen gewaltige Offenbarungen, Gesichte, Erregungen hatten, sich
von Gott am Genick gepackt und in Seinen Dienst gestellt fühlten,
wurde der Kirche geholfen. Ihr Feind, das gefährliche, dem
Pathologischen, der Unvernunft, der religiösen Anarchie verwandte
Prophetische und Offenbarungsgläubige wurde stets ihr Retter.
Der Bestand jeder Kirche wird in Frage gestellt durch Propheten,
Ketzer und Reformatoren, die sich auf ihre eigenen Offenbarungen
berufen, und doch sind sie es, die das Feuer anzünden, das den
Schutt, der auf dem Evangelium lagert, verzehrt. Es gehört zur
Tragik der Kirche, dass sie ihre eigenen Propheten steinigen muss,
während sie die Propheten der früheren Zeiten heilig spricht und
ihre Gräber schmückt. Die Kirche kann und darf nicht anders, als
dem Prophetischen, das ihre Ordnung, ihren Kultus, ihre Gemütlichkeit

stören will, Widerstand leisten. Das ist in der Kirche der
Wissenschaft nicht anders, als in der Kirche des Christentums- Es
wäre zu untersuchen, ob unsere zwinglianische Kirche den jungen
Zwingli ertragen würde, wenn er heute unter uns träte mit seiner
Kirchenstürmerei.

Allerdings, die meisten dieser Propheten wurden, wenn sie ihr
Werk im Gang sahen und mehr oder weniger Berufene anfingen,
die Konsequenzen aus dem neuen Geist zu ziehen, sehr rasch tüchtige

Kirchenmänner. Zwingli nicht weniger als Luther. Luther,
der in der katholischen Kirche wie in einem Gefängnis sass,
sprengte die Gitter, aber er nahm die verbogenen Gitterstäbe unter
die Kutte und errichtete einen neuen Käfig, weil ihm sein eigener
Prophetismus als ungeheuerlich und alle menschliche Ordnung
sprengend erschien, als er ihn bei Thomas Münzer anschaulich in
seinen ungeheuerlichen Konsequenzen vor sich sah.

Ja, Aufgabe der Kirche kann nicht sein, Prophétie wie eine
Schlange am eigenen Busen zu nähren. Sie kann nur erschrecken,
wenn das, was in den von ihr geschmückten Prophetengräbern
liegt, in neuer, elementarer Weise zum Ausbruch kommt. Wunderbar

hat diese Tatsache Bernhard Shaw in seiner „Heiligen
Johanna" geschildert: Sie wird als Ketzerin verbrannt, weil sie be-

415



hauptete, Gott mehr gehorchen zu müssen, als den Menschen.
Später wird sie von der Kirche, die ihre Richterin und Henkerin
gewesen, heilig gesprochen, tritt als Erscheinung vor ihre
Heiligsprecher mit der Verheissung, sie werde im Ernste wiederkommen.
Darauf reissen diese aus und der Vertreter des Papstes tritt ab mit
den Worten „Die Möglichkeit ihrer Auferstehung ist bei dem
Verfahren zum Zwecke ihrer Heiligsprechung nicht ins Auge gefasst
worden."

* * #

Nun ist also unsere Kirche dank einer kulturfreundlichen
Interpretation des Evangeliums ein schöner Baustein im Gebäude
unserer Kultur geworden. Er macht sich gut, sticht nicht besonders
heraus aus den übrigen Steinen. Die Kirche als Teil unserer
Kulturbestrebungen vervollständigt die Erziehung des Bürgers in
religiöser Hinsicht. Viele kulturelle Dinge erhalten durch sie eine
gewisse Weihe — sogar das Militär. Der Staat sorgt — im Kanton

Thurgau glücklicherweise nicht — für Besoldung und
angenehme Wohnung. Staat und Kirche vertragen sich recht gut
miteinander, als ob etwas anderes gar nicht möglich wäre. „Seid
Untertan der Obrigkeit", das ist der Titel des Kapitels Staat und
Kirche. Je mehr die Kirche auf den Beistand der Kultur, des Staates

angewiesen ist, umso mehr wird sie ihr dienen, umso weniger
darf ihr bewusst werden, dass eine evangelische Kirche nie D i e-

n e r i n des Staates sein darf, sondern seine R i c h t e r i n.
Richter der Kultur waren immer die Propheten. Schonungslos

haben sie die Sünden der Regierenden aufgedeckt, rücksichtslos
sind sie wider den Reichtum aufgetreten, unverblümt und furchtlos
haben sie das Wort Gottes verkündigt auch dann, wenn ihnen diese
Verkündigung Landesverweisung, Steinigung oder Einkerkerung
brachte. Für die Kirche, die sich so freundlich der Kultur einordnet,

gilt aber das Wort, das Hausrath in seiner Lutherbiographie
über Erasmus von Rotterdam sagt: „Erasmus wollte ein Reformator

werden, soweit dies ohne Verlust von Menschengunst,
Gelehrtenehre, Behaglichkeit und Lebensunterhalt möglich ist. Sich
für die erkannte Wahrheit steinigen, verbrennen oder vierteilen zu
lassen, war nicht seine Sache." — Ist auch unsere Sache nicht! Ist
unsere Sache weniger deshalb nicht, weil unsere Pfarrer zu feig
wären, sondern ganz einfach, weil unsere Theologie den Masstab
des Evangeliums für nicht anwendbar auf die öffentlichen Verhältnisse,

vor allem nicht auf das Leben des Staates und das
Wirtschaftsleben erklärt. Was für den Einzelmenschen in einer
abgeschwächten Form gilt, das kann nicht für Staat und Wirtschaft
gelten.

Staat und Wirtschaftsleben haben ihre eigene Gesetzlichkeit, die
eine andere ist, als diejenige, die in der Heiligen Schrift enthalten

416



ist. Adolf von Harnack, der ausgezeichnete Hoftheologe Kaiser
Wilhelms II. und zugleich Führer und Leuchte der modernen, auch
unsere Kirche erhaltenden und nährenden Theologie, sagt in
seinem „Wesen des Christentums": „Mein Reich ist nicht von dieser
Welt" Diese Worte verbieten jedes direkte und gesetzliche
Eingreifen der Religion in irdische Verhältnisse." Und noch etwas
entschiedener sagt der deutsch-nationale Pastor Eiert: „Es ist eine
Blasphemie, das Christentum zum Gesetzgeber für Staat und
Wirtschaft zu proklamieren." Lassen Sie mich schweigen über den
wüsten Auslegungskampf der Theologen, die sich je und je gierig auf
einzelne Worte des Evangeliums gestürzt haben, um mit der
richtigen Interpretation derselben ihre ganz persönliche Meinung zu
belegen.

Sicher ist, dass die Stellung einer Kirche zur Welt abhängig
ist von ihrer Theologie. Dass wir hier ein äusserst schwieriges
Problem vor uns haben, geht schon aus der Tatsache hervor, dass
Luther, der gleichviel Prophetisches, d. h. nicht am Diesseits orientierte

Religiosität, in sich trug, wie Theologisches, d. h. am Diesseits

orientierte Religiosität, dass Luther nicht imstande war, eine
einheitliche Gedankenlinie einzuhalten in Sachen Religion und
Politik, Christentum und Wirtschaft. Er schwankte beständig hin und
her, bald war er für tatkräftiges Eingreifen in den Gang des
wirtschaftlichen Lebens, bald graute ihm ob der Verunreinigung christlicher

Prinzipien, wenn diese in die Fangarme der Politik gerieten.
Bei Zwingli und Calvin aber wissen wir genau, dass es keineswegs
ihre Meinung war, die Welt müsse dem Teufel überlassen bleiben
und das Christentum habe sich in ein Altjungfernstübchen abseits
vom Weltgetriebe zurückzuziehen, und dort sich mit der Rettung
der Seelen abzugeben, die unters Rad des Lebens gekommen sind.
Für sie, wie für die Kirche des Mittelalters galt der Schlachtruf
„Omnia instaurare in Christo !", d. h. die ganze Welt hat Gott
zu dienen, indem sie seine in Jesus Christus offenbar gewordenen
Gesetze annimmt. Aber dieses „Omnia instaurare in Christo"
unterliegt der mannigfaltigsten Ausdeutung, und mit dem Schlagwort
„Theokratie" ist nichts gesagt und nichts erklärt und kein Weg
gewiesen. Sobald die Wirklichkeit mit ihren ganz konkreten
Problemen konkrete Antworten will, gerät das theokratische Schlachtschiff

ins Schaukeln, es sei denn, Theokratie werde in katholischem
Sinn gefasst als Herrschaft der Kirche.

Nun aber: Wie verhalten sich Staat und Wirtschaftsleben zur
Bergpredigt? Haben Staat und Wirtschaftsleben ihre Eigengesetzlichkeit

oder unterstehen auch sie ewigen Gesetzen? Zwei Dinge
sind hier sicher: 1. Die Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft wird
von ihren besten Kennern als Wirtschaftsanarchie bezeichnet, und
die Eigengesetzlichkeit des Staates hat mit der Eigengesetz-

4 417



lichkeit der Wirtschaft zusammen den Weltkrieg geschaffen.
An diesem Resultat der Eigengesetzlichkeiten lässt sich nicht
rütteln. 2. Die Bergpredigt richtet nicht nur keine Forderungen

an den Einzelnen, die dieser, auf sich gestellt, überhaupt nicht
erfüllen könnte, sondern ihre Forderungen sind, wie ich schon
gesagt, die Konsequenzen, die sich ergeben aus der Verbindung des
Menschen mit Gott. Die Ethik der Bergpredigt ist sicher nicht von
vornherein eine Staats- oder Wirtschaftsethik, sondern eine ganz
persönliche-

Wenn sich im Leben Eigengesetzlichkeiten erheben, so heisst
das nichts anderes, als es treten neben den einen Gott andere Götter,

die Götter des Staates und der Wirtschaft. „Ich bin der Herr,
Dein Gott, der ich dich aus Aegypten aus der Sklaverei geführt
habe; du sollst keine andern Götter neben Mir haben!" Und doch
scheinen weder der Staat noch die Wirtschaft leben zu können,
wenn sie sich unter das Joch der Lebensgesetze des Evangeliums
beugen sollen. Der Staat geht zugrunde, wenn er auf das Recht
der Verteidigung verzichtet; der Kaufmann macht Pleite und der
Industrielle muss seine Fabriken schliessen, wenn er die Gesetze
des Konkurrenzkampfes verachtet. Und diese stehen dem Evangelium

zuwider. Ich verzichte darauf, zu zeigen, mit was für
Wirtschaftsformen, sozialistischen und genossenschaftlichen, eine
Verbesserung der Wirtschaftsanarchie herbeigeführt werden könnte;
auch darauf, mit was für pazifistischen und pazifizierenden politischen

Einrichtungen wir den Staat verchristlichen könnten.
Sondern hier handelt es sich um ganz andere Fragen.

Sicher ist das eine, dass, wenn der Mensch mit nichts anderem,
als mit seinem auf die Bedürfnisse dieser Welt eingestellten Denken
an diese Probleme herangeht, er zu keinem andern Schluss kommen

kann als dem, dass die andern Götter nun eben anzuerkennen
seien, weil sie einfach Realitäten des Lebens sind, und das Leben,
die Existenz, dem Menschen wichtiger ist, als die Umsetzung
zweifelhafter, wenn auch christlicher Prinzipien in die Wirklichkeit.
Ebenso sicher ist, dass der Christ sich bei dieser Tatsache nicht
beruhigen kann, und am allersichersten ist, dass die Phrase des
christlichen Spiessbürgers, man müsse eben in all diesen Dingen
warten, bis der Mensch besser sei, eine schlimmere Gotteslästerung
ist, als die Behauptung, das Evangelium sei zum Gesetz des Staates

und der Wirtschaft zu erheben. Schlimmer deswegen, weil nur
ein völlig mit Blindheit geschlagener Mensch nicht einsieht, dass
der Mensch in ungeheuer verstärktem Masse durch die Verhältnisse,

in denen er zu leben genötigt ist, erzogen, respektive
verdorben wird, als durch direkte Erziehungsmassnahmen.

418



Die Propheten des alten Bundes haben ihren Kampf wider Kultur

und deren Eigengesetzlichkeit angehoben, weil sie nicht anders
konnten. Ihrem Kampf lagen keinerlei vernünftige Erwägungen im
Sinne einer Berücksichtigung realer Verhältnisse zugrunde. Sie
sahen nur, wie das Volk zugrunde ging unter der Eigengesetzlichkeit

des staatlichen und wirtschaftlichen Lebens. Und unter dem
Jammer, den die „Kultur" in ihren Herzen hervorrief, fragten sie
nicht nach den Antworten der Eigengesetzlichkeit des Staates und
der Wirtschaft, auch nicht nach den Antworten der Theologie, die
ihr Denken mehr an den Realitäten dieser Welt als an dem, was
nicht von dieser Welt ist, befruchtet, sondern sie wurden eben
gegen alle vernünftige Ueberlegung Propheten, d. h. solche,
denen Offenbarung alles, Rücksicht auf das historisch Gewordene
und das real Gegebene nichts bedeutete. Das Religiöse siegte
wider das Theologische, Kirchliche und Kulturelle.

Propheten sind nun allerdings Propheten, und wir dürfen
nicht glauben, prophetische Offenbarungsgläubigkeit

könne einfach aufgewärmt werden,
indem man Christen, und wären es auch bloss die Pfarrer,
verpflichtete, sich zur Kultur prophetisch einzustellen. Propheten sind
Begnadete — und Gnade lässt sich weder erpredigen noch fordern.
Lieber echte, theologisch begründete Kirchlichkeit, als Scheinprophetismus.

Kein Staat, keine Gemeinschaft kann bestehen, wenn sich die
Einzelnen nicht unterordnen. Die Anarchie religiösen
Erlebens untergräbt die Gemeinschaft. Und
dennoch kann auch der Staat nicht existieren,
kann die Wirtschaft nicht leben, wenn das
Religiöse, das Irrationale, die Prophétie nicht
immer wieder die Selbstverständlichkeit, mit
der man die Eigengesetzlichkeit anerkennt,
von Grund auf stört. Gewiss liegt im Prophetischen nichts
Aufbauendes, lauter Kritik und Antithese. Wir müssen aber leben
und haben irgend eine Form dazu nötig. Die Tragik, dass immer
wieder in den Tiefen der Menschenseele Gärung anhebt und diese
Gärung, wenn sie fruchtbar sein soll, Abkühlung, Umwandlung,
Entkräftigung erleiden muss, zieht sich durch die ganze Geschichte
der Menschheit hindurch. Und immer wird das Elementare, das
Prophetische, das Furchtbare, Gewaltige, nicht durch schlaue
Ueberlegungen Entkräftete das Wertvollere, aber auch das zum
Leben Untauglichere sein. Das Prophetische der Propheten, ihre
Offenbarungen sind herausgewachsen aus einer unerhört
leidenschaftlichen Anteilnahme an der Lebenswirklichkeit. Die
Lebenswirklichkeit eben, und nicht irgendwelche Illusionen über das
Leben, bildete die Reibungsfläche, an der sich ihre Prophétie entzün-

419



dete. Aus dem Jammer, aus der Verzweiflung an der verdorbenen
Wirklichkeit wurde ihr unerbittlicher, massloser Radikalismus
herausgeboren.

Und wir, die Christenmenschen, auch wenn wir weit davon
entfernt sind, Propheten sein zu wollen, aber sofern in uns nicht lauter
tote Kircnliehkeit vorherrscht, sollen „in die reale Not des Lebens
in ihrem vollen Umfang eindringen, wie auch in die, dieser Not
antwortende göttliche Offenbarung, bis es zwischen diesen beiden
Polen wieder zu blitzen beginnt, zu einem Rufen und Erhören
kommt." (Thurneysen.) Die notwendige Lebenssynthese ergibt sich
aus dem Parallelogramm der Kräfte, in dem von der einen Seite der
ungestüme, irrationale Stoss des Prophetischen und von der andern
Seite die ordnende, beruhigende Kraft der Diesseitsorientierung
wirkt.

Wenn der Mensch wahrhaftig in diese reale Not des Lebens
eindringt, kann es sein, dass die innerste Verbundenheit des
Menschenherzens mit dem furchtbaren Leid der Welt die toten Begriffe
des Evangeliums zum Aufflammen bringt. Und die Leidenschaft
bricht los und der Sturm setzt ein, und der Mensch kann gar nicht
anders als tun, was er mus s, ohne jede Rücksichtnahme auf
irgendwelche Eigengesetzlichkeiten, allein getrieben von dem, was
ihm als Wille Gottes erscheint. Das haben wir vergessen, dass
das Evangelium erst recht aufleuchtet im Zu-
sammenstoss mit der Welt, mit der Not des
Lebens. Aus solchem Zusammenstoss erwächst ein „Verstehen"
des Evangeliums, des Willens Gottes, das wohl dem Wesen des
Christlichen tiefer ins Herz schaut, als alle Theologie. Das
Evangelium ist keine Theorie und keine christliche Morallehre, sondern
etwas, das im Geheimen, eben „das Reich Gottes in uns", wartet,
bis seine Zeit da ist, aufzuschiessen. Die Kirche „hat" den Glauben

schon, im Prophetischen wird er im Zusammenprall mit
der Welt. „Du choc des idées jaillit la lumière!" — und im
Zusammenprall des Evangeliums mit der Welt leuchtet erst sein tiefstes

Wesen auf. Und wie sich im Einzelnen erst in Sünde und
Not Gott der Vater in seiner unbegreiflichen Barmherzigkeit und
Güte offenbart, so auch offenbart er sich als der Retter in der
offenbar gewordenen Sünde und Not der menschlichen Gesellschaft.

Eine halbwegs richtige, d. h. ordentliche Reste evangelischen
Geistes enthaltende Kirche als Hüterin des Evangeliums müsste
„das ständige böse Gewissen der Gesellschaft und die Gesellschaft
das ständige böse Gewissen der Kirche sein," wie Tillich sagt.
Eine solche Kirche könnte auch nicht anders, als den bittern Weg
der Kompromisse gehen, aber sie dürfte aus diesen Kompromissen
keine ungefährliche christliche Ethik brauen, dürfte nicht das „ent-

420



ladene" Evangelium als Normalreligion postulieren und müsste,
auch wenn Arme und Beine und selbst das Gehirn in das Wesen
dieser Welt verstrickt sind, die Augen doch nicht vom Kreuze
lassen.

Kehren wir am Schluss zu der Frage zurück, die wir am
Anfang gestellt haben „Was ist denn geschehen, dass das Evangelium
heute hat, wo es sein Haupt hinlegen kann?" so müssen wir
antworten: Es ist das Schicksal des Salzes, dass es dumm wird unter
dem Druck von Theologie und Kirche. Darin liegt eine furchtbare
Tragik. Und wenn eine Kirche nichts anderes in ihrem Schoss
trüge, als harmlos gewordene Evangelizität, so hätte sie keine
Existenzberechtigung. Aber in jeder Kirche gibt es Menschen, in
denen echt Prophetisches schlummert oder wacht, Menschen, die
wissen, was es heisst, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen.
Die geistige und religiöse Gesundheit von Kirche und Kultur hängt
in weitestgehendem Masse ab von der Kraft, mit der es immer wieder

gärt im Innern der Kirche, von der Intensität, mit der Einzelne
leiden unter dem Zerfall von Kirche und Kultur, und vor allem
von der unsichtbaren Gemeinde der Propheten, Ketzer und
Reformatoren, die als Christlichkeit ansehen „das Willigwerden des
Menschen, dem, was in Jesus Christus erschienen ist, gehorsam
zu sein, sei es zum Leben oder zum Tode."

Jakob Weiden mann.

O I Berichte

Der III. Kongress der religiösen Sozialisten Deutschlands
Meersburg, vom 1. bis 4. August 1926.

In Meersburg tagte seit 1924 zum zweitenmal der Kongress der Religiösen
Sozialisten. Dazwischen liegt die Berliner Tagung des vergangenen Winters.
Die Geschichte der Bewegung ist mit der Stadt am Bodensee nun so verknüpft,
dass auch in Zukunft alle zwei Jahre die Reichskonferenz hier abgehalten werden

soll. Dazwischen werden die Tagungen der Landesgruppen stattfinden. Der
Tagungsort ist einzigartig, weil seine Geschichte und seine Natur in einer
erregenden Spannung stehen zur Geschichte und Natur der Menschen, deren
geistige Kämpfe sich da abspielen. Die Zwingtürme und Rokokoschlösser der
ehemaligen Fürstbischöfe reden von Macht und Verfall der Kirche zu einer
proletarischen Bewegung, die sich anschickt, die Kirche zu erobern: im Prunksaal
mit seinen profanen Jagdgemälden hängt über dem Rednerpult eine riesige blutrote

Fahne mit dem schwarzen Kreuz, als Zeichen für eine ecclesia militans, die
sich von Gott in der kapitalistischen Not unserer Zeit ihre Aufgaben diktieren
lassen will. Vor den trunkenen Blicken der Grosstädter, die noch die Unruhe
ihres gehetzten Daseins in sich tragen, den Rhythmus des Kampfs und der
Maschine, liegen die traumhaft schönen Gestade des Sees : so harmonisch ist Gottes
Schöpfung, das Urbild der Menschenordnung, zu deren Verwirklichung wir als
Gottes Mitarbeiter aufgerufen sind. In dem Schloss (jetzt eine Taubstummen-

421


	Evangelium, Kirche und Kultur

