
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 9

Artikel: Aussprache : vom vielmissbrauchten Pauluswort (Schluss)

Autor: Hasler, J. / Ewald, Oskar / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo einig alle Völker beten
Zum einen König, Gott und Hirt:
Von jenem Tag, wo den Propheten
Ihr leuchtend Recht gesprochen wird.

Dann wirds nur eine Schmach noch geben,
Nur eine Sünde in der Welt:
Des Eigen-Neides Widerstreben,
Der es für Traum und Wahnsinn hält.

Wer jene Hoffnung gab verloren
Und böslich sie verloren gab,
Der wäre besser ungeboren:
Denn lebend wohnt er schon im Grab.

Werner Schmid.

I ö Aussprache j O I

Vom vielmissbrauchten Pauluswort.

(Schluss.)

XL
Man beschäftigt sich heute wohl mehr denn je mit der Frage des Gehorsams

gegenüber der „Obrigkeit". Viele sind sich scheinbar nicht recht klar,
wer, vom biblischen Standpunkt aus betrachtet, unsere Obrigkeit ist. Wir
Schweizer geben uns die Gesetze selber, oder wenigstens machen die Gesetze
diejenigen Männer, die vom Volke in die gesetzgebende Behörde gewählt
wurden. Wenn ein Gesetz nach oft langen und mühseligen Beratungen endlich

„gemacht" ist, dann untersteht das „Gemachte" erst noch einer Volksab=
Stimmung, insofern natürlich das Volk dieses Recht auch benützt. Nun sollte
man doch meinen, dass die Achtung vor uns selbst uns gebieten sollte, die
angenommenen Gesetze auch zu halten, wenigstens so lange sie noch zu Recht
bestehen. Eine Revision ist ja bei uns immer möglich. Auch eine Verfassung
kann revidiert werden.

Es ist nun die demokratische Einrichtung derart, dass immer eine Mehrheit

über eine Minderheit siegt. Wir haben in der Schweiz Gesetze, die von
Anfang an für viele Bürger eine Vergewaltigung ihrer innersten Auffassung
waren. Denken wir da zum Beispiel an das Schulwesen, dann auch an die
Steuern für kirchliche Zwecke in Kantonen, wo die Kirche staatlich ist. Da
nützt kein Austritt aus der Kirche, die Steuern werden bezahlt, so auch die
Militärsteuern. Es ist jedem Bürger erlaubt, Propaganda zu machen zur
Revision eines „veralteten Gesetzes" oder Verfassungsartikels, also auch für '

Abschaffung der obligatorischen Militärpflicht. Solange aber diese Revision
nicht erfolgt, so stehen wir als Staasbürger alle unter den Gesetzen, selbst
wenn sie uns innerlich zuwider sind. Bürger, die aus ethischen oder religiösen

Gründen sich einem Gesetze gewissenshalber nicht unterwerfen können,
die müssen eben leiden, was doch immer eine sehr erhabene sittliche Tat
bedeutet. Reformen kommen selten ohne Opfer. Gemachte Gesetze sind immer
Menschenwerk gewesen, und wer in einer gesetzgebenden Behörde solche Ge-

350



setze „machen" helfen muss, der schämt sich oft. Es tut einem sehr leid, wenn
eine Mehrheit einer Minderheit Gesetze diktiert, aber wer will das ändern?
So finde ich, dass es in dieser unvollkommenen Welt eben den Leidensweg
zu gehen heisst. Und wer dies Leiden scheut, der sei den geltenden Gesetzen
(der Obrigkeit) Untertan. J. H a s 1 e r.

XII.
Seid Untertan der Obrigkeit.

Ich nehme ein Recht, darüber zu reden aus dem Umstände, dass die Predigt

dieser Worte mich s. Z. in meiner Gemeinde stinkend gemacht hat.x)
Ich predigte diese Worte anhaltend und immer wieder zu einer Zeit und in
einem Lande, wo niemand diese Worte der Schrift anerkennen und ernst nehmen

wollte: in Oesterreich während des Weltkrieges. Es war darum schwer,
dieses Gottesgebot zu vertreten.

1. Weil die österreichische Regierung den evangelischen Pfarrer als einen
politischen Sendboten Berlins und als einen Gegner seiner „zuverlässigsten"
Stütze: Roms ansah und darum ihm sein gesetzliches Recht nicht lassen wollte.
Man stellte sich aus Misstrauen gegen Berlin uns gegenüber gegen sein eigen
Gesetz.

2. Unsere Gemeinden empfanden die Wiener Slavophile Politik, die dann
auch aus Eifersuchtsgründen zum Morde Franz Ferdinands führte, als
deutschfeindlich und ihre eigene Stellung untergrabend. Rom wieder galt in unseren
Gemeinden als der falsche Freund Habsburgs (die Geschichte hat diese
Auffassung bestätigt), der nur darum sich Wien gegenüber freundlich zeigte, um
das Zusammengehen der deutschen Stämme, Wiens mit Berlin, zu verhindern.
Darum hat auch Rom seinen „treuesten Sohn" Habsburg kalten Herzens Paris
geopfert.

3. Die österreichische Zuchtlosigkeit und Schlamperei, die Unzuverlässig-
keit in der Verwaltung, die ganze Charakterlosigkeit und das Entnervtsein
unseres hochbegabten Volksstammes brachte aufs schnellste in der Not des
Krieges völlige Unordnung hervor. „Sauve qui peut" wurde bereits 1916 die
Losung unseres Volkes in der Ernährungsfrage. Betrug, Lüge und Ueber-
listung der Allgemeinheit (durch die Regierung vertreten) war das oberste
Lebensgesefz, das der Selbsterhaltungstrieb unserem Volke gegeben hatte.
Darnach richteten sich die Regierenden ebenso wie die Regierten.

Unter diesen Umständen predigte ich: Jedermann sei Untertan der
Obrigkeit!

Das machte mich stinkend in der Bevölkerung, denn jeder merkte: der
Gehorsam gegen dieses Wort mitten im Chaos des Untergangs führt unfehlbar

in den Hungertod. Die Lebensmittelversorgung war theoretisch von der
Obrigkeit vorzüglich geordnet, aber weil vom Kaiserhause und den Ministerien
an bis zum letzten Untertan jeder nur daran dachte : „Wenn i c h nur nicht
verhungere!" war die Lebensmittelversorgung ein klägliches Scheitern und
das Ganze ein furchtbares Chaos. Ich vertrat mit meiner Predigt die Theorie:

„Wenn alle sich nach den Vorschriften der Obrigkeit halten, dann
verhungert niemand, dein Bruder hat das Recht wie du." — Meine Gemeinde
vertrat die Praxis: „Es geht nicht." Darum wurde ich mit meiner Predigt
gemieden. Obwohl in einer Bauerngemeinde lebend, hatte ich mit meiner
Familie und einer Schar verlassener Kinder wochenlang nicht das behördlich
Gewährleistete an Brot und andern Lebensmitteln, was um mich fast alle hatten.

Das gab eine Glaubensprobe. Wir lernten als Vegetarier wochenlang ohne
Brot, Kartoffeln, Fett, Butter, Reis usw., aus unserem Garten leben. Allerdings
trat ich nun im Namen der Obrigkeit gegen die Obrigkeit auf, ähnlich wie

1) Zuhanden von weniger bibelfesten Lesern sei bemerkt, dass das ein
biblischer Ausdruck für „unangenehm gemacht" ist.

351



Luther an den besser zu unterrichtenden Papst gegen den schlechtunterrichteten
appellierte.

Ich führte den Gehorsam gegen die Obrigkeit gegen eine Obrigkeit durch,
die den Gehorsam von mir gar nicht mehr verlangte. Deshalb klagte ich
die Obrigkeit öffentlich an, indem ich 1917 öffentlich gegen die Bezirksbe-
börde, 1918 im Frühjahr gegen das Ministerium und den Kaiser auftrat und
sie der Untreue zieh, im Mai 1918 öffentlich den Untergang Oesterreichs ver=
kündete und in einer Denkschrift an den Kaiser das Mene-tekel aussprach.

Ich bin noch heute überzeugt, dass ich mit meiner Predigt: „Jedermann
sei Untertan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat", im Auftrage und im
Sinne meines Herrn gesprochen habe und ich spreche noch heute so auch
einer ungerechten Regierung gegenüber.

Ich tue das natürlich, ohne mich unnütz zu gefährden, aber wo es wird
nötig sein, werde ich auch gerne wieder getrost den Weg des Boten des
Herrn gehen. Es war damals ganz nahe am Gefängnis und Strang vorbei, aber
Gott hat bewahrt, als der Weg auch durch das Gefängnis hindurchführte.

Dies zur praktischen Frage.
Nun zur Theorie. Römer 13, 1—7 und 1. Petrus 2, 13—14.
Die wichtigsten Worte in den beiden Stellen sind: „um des Gewissens

willen" und „um des Herrn willen." Das Gewissen, geschärft am Wort des
Herrn, ist natürlich der einzig verbindliche Masstab. Der Herr ist die oberste
Instanz, auf welche es ankommt und der gegenüber ich die letzte Rechenschaft
schuldig bin, meine Obrigkeit auch. Darin liegen ihre Grenzen. Das war dem
Petrus auch vollständig klar, als er seiner Obrigkeit es ebenso ernst wie freudig

sagte: „Richtet ihr selbst, obs vor Gott recht sei, dass wir euch mehr
gehorchen denn Gott."

Wir sind der Obrigkeit Gehorsam schuldig, das ist von Gott verordnet
und es geht auch nicht anders; denn die Obrigkeit ist die Vertreterin der
Allgemeinheit. Was sie vertritt, ist zum Wohle der Gesamtheit nötig, sowohl
die Steuern, der Zoll, die Verbote und Verordnungen, auch die uns unbequem
und unangenehm sind; sie sind nötig für das Wohl aller. Die Hochachtung
vor der Allgemeinheit und die Liebe zu den andern fordert von uns: „Jedermann

sei Untertan der Obrigkeit." Die Obrigkeit kann nur durchkommen,
wenn sie von den Untertanen vollständigen Gehorsam gegen die Gesetze
verlangt. Anderen Falls wird sie zu Hohn und Spott vor den Untertanen und
kann die Allgemeinheit nicht schützen. Eine gerechte Obrigkeit ist das
sozialste was es gibt. Weh aber der Obrigkeit, welche statt das Wohl aller, die
unter ihr stehen, das Wohl eines im Auge hat wie Ludwig der XIV., oder
einer Partei, ob sie sozialistisch, oder bolschewistisch, oder faszistisch sei;
weh der Regierung, welche nur das Wohl einer Nation im Auge hat und die
Untertanen anderer Nationalität vergewaltigt und tritt, wie Polen und Italien
es tun und andere leider auch. Solche Regierung untergräbt ihr Fundament
und muss stürzen. Aber solchen Umsturz dürfen Gottes Freunde und Gottes
Kinder nicht vorbereiten, nicht unterstützen, nicht sich daran beteiligen. Der
blutige Umsturz ist Sünde, Auflehnung gegen Gott und Unglaube gegen seine
Allmachtshand. Revolution auf blutigem Wege ist und bleibt Verbrechen.

Wie habe ich mich gegen eine solche Obrigkeit zu verhalten, die auf die
Höhe durch solche Verbrechen gekommen ist?

Wohl haben solche Verbrechen gewöhnlich einen mildernden Begleitumstand.

Die Sünden der Regierenden drehen das Rad der Geschichte zu ihren
Ungunsten. Aber die Zügel behält doch der Allmächtige in der Hand. Nur der
Herr, nur das Gewissen kann uns Richtung geben. Es ist eine der traurigsten
Erscheinungen zu sehen, wie es Menschen gibt, die nach einem Umsturz es
machen wie ein elsässischer Pfarrer, der erst deutsch-national war und sich als
solcher gab und nach dem Einzug der Franzosen ihren Einzug mit dem
Christi in Jerusalem verglich. Es ist ungeheuer traurig zu sehen, wie um des

352



Vorteils, der Karriere willen viele sich auf die Seite der Unterdrücker stellen
und sich vor keinem Volksverrat scheuen. Es ist aber auch nicht recht,
Gewalt gegen Gewalt zu setzen.

Eine Revolution im Sinne Gandhis, charaktervoll und treu, mit wahrer
Liebe zum Feind, nur darauf bedacht Segen zu bringen, in treuem Gehorsam
gegen den Herrn und das durch Gottes Wort geschärfte Gewissen ist der einzig

würdige Standpunkt eines Christen.
So kann ich auch gegen die verbrecherische Obrigkeit gehorsam sein in

allen den Stücken, in denen sie das Wohl der Allgemeinheit vertritt, aber ich
bin reif zum Gefängnis in unsern Tagen fast überall, denn das kriegführende
Raubtier „Staat" (sei es ein doppelköpfiger oder ein einköpiiger Adler, ein
Bär oder ein doppelschwänziger Löwe) kann den gefährlichen Friedensfreund

nicht brauchen. Vertrete ich wirklich Gottes Befehl und Gebot, so
komme ich zu den Menschen, die da regieren und meinen, aus Gründen des
Vorteils, des Geschäftes und der Sicherheit gegen Gottes Wort und Gebot
regieren zu können, in offenen Gegensatz. Dann habe ich Gottes Rechte und
Gesetz zu vertreten auch gegen die Obrigkeit, nach Apostelgeschichte 4, 19.
Dann kommt wieder die Glaubensprobe. Glücklich ihr Schweizer, bei denen
eine freie Meinungsäusserung möglich ist und wo man die Sache Gottes
vertreten darf! Uns aber wird das wilde Tier in seiner Wut zertreten, zermalmen

und sich mit Lorbeeren schmücken wegen seines Sieges über seinen
vermeintlichen Feind, der in Wahrheit doch nur der Freund der Allgemeinheit
ist, die der Staat vertritt.

Dass das Kriegsverbrechen und alle aus nationalistischer Selbstsucht
geborene Ungerechtigkeit, Hass und gewalttätige Machtentfaltung gottwidrig ist
und ein Schaden für die Allgemeinheit, deren Wohl das oberste Regierungsgesetz

sein soll, ist wohl klar, und wer aus der Stelle: „Seid Untertan aller
menschlichen Ordnung" dieses als Gottes Willen herauslesen kann, muss
wohl verblendet sein.

In Jesu Fusstapfen gehen ist eine so ernste, heilige Sache, dass dazu das
Durchleben des Kreuzes gehört, das uns den Tod gibt.

In diesem Sinn ist wohl zu verstehen, was Jesus Lukas 14, 26—27 und
33 sagte. Jesu lünger sind dazu bereitet, alles, aber auch wirklich alles
hinzugeben für ihren Herrn und Kreuz, Schmach und Tod auf sich zu nehmen.
Er wendet der Seinen Kreuz zum Wohle aller. Und hierin liegt die köstliche
Lösung von tausend Rätseln.

(Dass der Verfasser nicht mit Namen zeichnet, wird man aus dem Inhalt
seiner Ausführung begreifen. Die Red.)

XIII.
Christus hat das Gesetz erfüllt, indem er es aufhob. Nicht aufhob

im Sinne der Verneinung, sondern in dem des Auf- und Emporhebens auf eine
höhere Ebene des Betrachtens und Tuns. So erkannte und verwirklichte er
als innewohnenden Sinn des heiligen Sabbats die Heiligkeit des Menschen,
dem der Sabbat geweiht ist. Wir müssen lernen, dasselbe Prinzip auf
jegliche Norm, Form und Autorität anzuwenden, soll sie uns zur Kraft anstatt
zur Last, zum Segen anstatt zum Fluche werden. Namentlich gilt dies für
das Pauluswort, unter dem Jahrhunderte gestöhnt haben: „Die Obrigkeit ist
von Gott." Ja, sicherlich, in relativer Weise, von unten gesehen, ist sie

von Gott. Wie der Spiritualismus schon in den Naturgesetzen der Materie
die erste, elementarste Kundgebung des Geistes erblickt, ohne den jener dem
Chaos überantwortet wäre, so haben wir in den weltlichen Ordnungen

und Bindungen ein Hervorbrechen des göttlichen Lichtes in der Nacht
der Anarchie zu erblicken. Wehe dem, der jene preisgibt: unter sie
hinabsinkend, wie der dumpfe Verbrecher, oder als frecher Empörer sich über sie

hinwegsetzend. Aber freilich: auch in ihnen stehen bleiben kann nicht der Sinn

353



sein, da solches der lebendigen Bewegung widerstreitet. So sei es gesagt: nur
der wächst über eine Sphäre hinaus, der sie gänzlich durchmessen hat, ihr
in all ihren Werten gerecht geworden ist, ihr Bestes dermassen in die neue,
höhere Sphäre mitnehmend und emportragend. Ich habe gegen die meisten
auch der sogenannten „Edel"-Anarchisten den Verdacht, dass sie es sich —
wenigstens innerlich — zu leicht machen möchten; ihre Staats- und
Gesetzlosigkeit bedeutet, dass sie Staat und Gesetz „los" sein möchten. Man wird
beide aber nicht leichter Hand los, sondern unter der einzigen Bedingung,
dass man sie löse und erlöse; was nicht durch Wegwerfen geschieht, vielmehr
dadurch, dass man ihr ganzes Schwergewicht nach oben stemmt. Ich meine,
dass ein Kriegsverweigerer aus innerstem Gewissen den wahren Staat — das
nämlich, was am Staat Wahrheit ist, — eher bejaht als verneint; er bejaht
das Prinzip der Gemeinschaft, der restlosen Einordnung in sie; er legt Zeugnis

für die tiefere Idee des Staates ab, gerade indem er seine Erscheinungsform
in Frage stellt. „Seid Untertan der Obrigkeit!" Gewiss, und uns um sie

herumdrücken oder ihr Trotz bieten, sei es aus feiger Trägheit, sei es aus frecher
Ueberheblichkeit, das dürfen wir nicht. Wir dürfen uns der Obrigkeit bloss
widersetzen — um der Obrigkeit willen; mit dem militärischen Prinzip
im Einklänge, dass die höhere Befehlgebung die der rangniederen Stelle
aufhebt. Die unsichtbare Obrigkeit des göttlichen Geistes in uns kann und muss
die weltliche ihres Amtes entheben, wo sie es in geist- und gottwidriger Weise
verwaltet. Staatsgegnerschaft, Staatslosigkeit, Anarchie sind also irreführende
Ausdrücke; sondern es ist das Reich Gottes, welches sich über das Weltreich,
die civitas dei, welche sich über die civitas hominum erhebt. Das Verhältnis
ist eher das der Ein- als das der Ausschliessung; in der obern Stufe ist auch
die untere enthalten, wie im Mount-Everest der ganze Mont-Blanc. Genauer:
zur höheren Entwicklungsstufe erheben wir uns erst da, wo alle Kräfte,
positive Qualitäten und Potenzen der tieferen ausgeschöpft sind. Wurzellose
Existenzen, Vaganten, Freibeuter aller Art waren stets die schlechtesten Kunden
des Pazifismus. Der wahre Kriegsdienstverweigerer muss die Tugenden des
Patrioten, des Staatsbürgers in stärkerem Masse betätigen als der Militarist.
Wie sehr dies zum Beispiel gerade für die Quäker zutrifft, darauf hat Ragaz
mit Recht hingewiesen. Andererseits haben wir hier ein sicheres Kriterium,
die wahre Revolution von der falschen zu unterscheiden. Diese bereitet den
Sturz der bestehenden Regierung, um sich selbst, jene, um Gott an ihre Stelle
zu setzen; es ist doch etwas gerade Entgegengesetztes, ob man eine Ordnung
durchquert der Unordnung oder einer höheren Ordnung zuliebe.

Geistige Sinndeutung, nicht Verklammerung am Buchstaben führt uns
zum Verstehen gerade der Meisterworte. So betrachtet, ordnet sich der
Ausspruch des Apostels von selber dem des Heilands ein: Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers und Gott, was Gottes ist! Nur dass uns der Schlüssel zur
praktischen Betätigung und Erfüllung des letzteren die jeweilige Zeitlage und
Gegenwart bietet; und dass gerade die Gegenwart von heute an den Cäsar die
unwiderrufliche Forderung richtet, seine Macht und Herrlichkeit an den ewigen,

lebendigen Christus, den Herrn des Himmels wie der Erde, zurück zu
geben. Oskar Ewald.

XIV.
Des Redaktors Meinung.

Diesmal möchte auch der Redaktor seine Meinung sagen. Und zwar auf
doppelte Weise: er möchte, wenn möglich, das Fazit der geschehenen
Aussprache ziehen und dazu auch seine eigene Auffassung kund tun.

1. Es ist notwendig, dass man sich den Ausgangspunkt der ganzen
Diskussion klar mache. Sie ist nicht aus rein theoretischem Interesse, etwa
aus einem schriftgelehrten, exegetischen, philosophischen, historischen, sondern
aus einem sehr praktischen Motiv erfolgt. Was wohl ausnahmslos uns

354



dabei bewegt hat, ist etwas sehr Konkretes, Aktuelles: das Kriegs- und
Militärproblem mit der Frage, ob in dieser Beziehung eine Auflehnung
gegen die Verfügungen des Staates vom christlichen Standpunkt aus erlaubt sei
oder nicht. Man denkt also etwa an die Verweigerung des Kriegsdienstes, ja
auch des Militärdienstes und der entsprechenden Steuern.

Also nicht an allgemeinen und beliebigen Ungehorsam! Niemand von uns
denkt wohl daran, das gottgewollte Recht einer das Zusammenleben der
Menschen regelnden Ordnung zu leugnen. In diesem Sinne sind wir gewiss alle
darin einverstanden, dass alle „Obrigkeit" von Gott sei. Wir alle können wie
der zweite Einsender, Nr. XII, in die Lage kommen, die staatliche „Obrigkeit"
selbst zu verkündigen. (So zum Beispiel die Verfassung gegen die Diktatur
Schulthess und Cie.) Wir werden auch „Obrigkeiten", die wir für schlecht
halten, anerkennen, so lange sie im Amte sind, freilich mit dem Vorbehalt,
sie sobald als möglich durch bessere zu ersetzen; wir werden auch schlechten
Gesetzen, so lange sie zu Recht bestehen, gehorchen, natürlich mit dem Willen,
sie zu ändern, so weit dies an uns liegt. Eine Auflehnung dagegen betrachten
wir als eine schwere Sache, eine Sache von äusserstem Ernst, denn sie ist
immer mit der Gefahr der Anarchie (im schlimmen Sinne des Wortes)
verbunden.

2. Aber es gibt einen Fall, wo sie erlaubt, ja geboten ist: wenn nämlich

das Gebot der „Obrigkeit" mit dem Gebot Gottes zusammenstösst. Dass
das Neue Testament (um vom Alten nicht zu reden) diesen Fall vorsieht und
für ihn eine ganz unzweideutige Weisung gibt, ist sonnenklar: „Man soll Gott
mehr gehorchen als den Menschen." (Apostelgesch. 5, 29.1) Das ist ebenso
gut ein Apostelwort wie das des Paulus, ja es hat vor diesem einiges voraus.
Nicht nur, dass mehrere Apostel es durch den Mund des Petrus
aussprechen, es wird auch in einer Lage gesprochen, die zugleich eine Erläuterung

für seine Anwendung gibt. Zwei Apostelworte werden einander sicher
nicht innerlich widersprechen; sie werden zueinander im Verhältnis der
Ergänzung, der Ueber- oder Unterordnung stehen. Das ist ganz sicher bei
diesen beiden der Fall. Und es scheint mir jenseits aller Diskussion zu
stehen, dass, wenn es gleichsam zu einem Zusammenstoss zwischen diesen zwei
Worten kommt, das: „Ihr müsst Gott mehr gehorchen, als den Menschen," den

Vorrang hat. Und das Ideal ist ganz sicher, dass Gottes Wille einmal
allein herrscht.

An einem bestimmten Punkte lässt sich dieser Sachverhalt so plastisch und
unzweideutig als möglich feststellen. Die ältesten Christen gerieten tatsächlich
mit einem Gebot ihres Staates in Konflikt. Dieser forderte von ihnen, das« sie
dem Standbild des Kaisers opfern und damit den Staat als oberste Instanz
ihres sittlichen Lebens anerkennen sollten. Die ältesten Christen haben sich
geweigert, dies zu tun. Wer es tat, der war eo ipso aus der Gemeinde
ausgeschlossen; er war von Christus zu Cäsar abgefallen. Sie Hessen sich lieber in
die todbringenden Bergwerke schicken, in der Arena von den Löwen zerreissen,
mit Pech bestrichen als Fackeln für Neros nächtliche Festorgien benutzen, als
dass sie jenem Gebot ihrer „Obrigkeit" gehorcht hätten. Und doch war es eine
so rechtmässige „Obrigkeit", als es je eine gegeben hat. Dieses Schicksal hat
höchst wahrscheinlich auch der gleiche Mann gehabt, der das Wort vom
Gehorsam gegen die „Obrigkeit" geschrieben; er hat seinen Sinn, vor allem seine
Grenzen, durch das Martyrium erläutert. Ist es denkbar, dass Paulus dem Cäsar

geopfert hätte? Gibt es irgend einen obrigkeitsdevoten und autoritätssüchtigen
Christen unserer Tage, der wünschen könnte, jene ersten Christen hätten

es getan? Es ist sicher, dass dann niemand unter uns etwas von Christus
wusste. Und wohl auch niemand etwas von Freiheit. Jene einfachen Männer

x) Vergi, dazu auch Apostelgesch. 4, 19.

355



und Frauen haben durch ihren Ungehorsam gegen Cäsar und ihre Treue gegen
Christus bis in den Tod die Welt gerettet.

Wenden wir dieses Prinzip auf die Gegenwart, besonders auf unser
Hauptproblem an. Es ist denkbar und geschieht tatsächlich, dass Menschen den heutigen

Krieg als etwas empfinden, was schlimmer ist, als aller Molochdienst, von
dem uns die Geschichte meldet; schlimmer auch als Prostitution und jegliches
Laster. Sie haben dafür allen Grund. Wenn nun „Cäsar" ihnen gebietet, doch
diesem Moloch zu dienen, haben sie dann nicht alles Recht, zu erklären: „Man
muss Gott mehr gehorchen als den Menschen?" Nichts ist wohlfeiler und
oberflächlicher, als der Einwand : „Das Gewissen kann sich auch irren," Deswegen,
weil das Gewissen sich irren kann (was übrigens eine Frage ist: das sittliche
Urteil kann sich irren, nicht das Gewissen), kann es doch auch recht haben, und
wer macht denn aus, ob es Recht hat oder nicht? Auf dem Rechte des
individuellen Gewissens ruht alle Freiheit, aber im Grunde auch alle Ordnung in der
Welt; vom Protest einzelner Gewissen, die stets allen Ordnungsmännern als
verirrt erschienen, ist jeder Fortschritt des Guten in der Welt ausgegangen.
Es gibt kein traurigeres Zeichen sowohl für einen einzelnen Menschen wie für
ein ganzes Geschlecht, als vom Gewissen geringschätzig zu reden; solche
Einzelne und Geschlechter sind für alle Sklaverei reif.

3. Entsteht aber auf diese Weise nicht ein Gegensatz zwischen dem einen
Apostelwort und dem andern? Im Grunde doch nicht. Denn man kann in der
Auflehnung gegen den Staat doch sein gottgewolltes Recht anerkennen. Das tut
man auf zweierlei Weise: Einmal, indem man sich aufs Aeusserste besinnt,
bevor man sich auflehnt und es nur tut, wenn es sein muss, wenn Gehorsam
Untreue gegen Gott und das Gewissen wäre, es auch in Ehrfurcht vor der
notwendigen Ordnung tut, sodann, indem man die Strafe willig auf sich nimmt.
Damit wird dem, was Paulus meint, vollkommen Genüge geleistet; mehr
verlangt er auf keinen Fall.

4. Man wird sich aber auch vor aller servilen Auslegung des
Pauluswortes überhaupt hüten müssen. Einmal ist sein „Alle Obrigkeit ist von
Gott" keineswegs so zu verstehen, als ob jede einzelne Obrigkeit von Gott
gewollt, von seinen „Gnaden" sei. Das ist die patriarchalisch-despotische Auslegung,

die nur zu lange ihre verheerende Wirkung geübt hat. Damit legt man
in Paulus etwas hinein, was unmöglich ist: wie hätte er das Cäsarenregiment
als unmittelbaren Ausfluss des Willens seines Gottes fassen können? Nein, von
Gott stammt nur die staatliche Ordnung überhaupt, nicht ihre einzelnen Formen.

Es ist auch ganz unangebracht, wenn wir heute von „Obrigkeit" reden, als
ob es für uns noch solche gäbe! Für ein demokratisches Denken gibt es keine
„Obrigkeiten". Der Obrigkeitsstaat ist erledigt. So wenig als von unserm „König"

oder „Kaiser" dürfen wir von unserer „Obrigkeit" reden. Damit umgäben
wir unsere Behörden mit einem patriarchalischen Glanz, der sicher auch nicht
dem Sinn des Paulus entspricht. Die Sache liegt doch einfach so : Wir haben eine
von uns geschaffene staatliche Ordnung; diese wollen wir in Ehren halten, auch
als „Christen". Sie hat ein gewisses Recht, obschon sie bei weitem nicht das
Ideal ist und man sie auch nicht allzu hoch einschätzen darf. Das ist alles!

5. So löst sich dieses Bollwerk des Staatsabsolutismus und allerlei anderer

Absolutismus, zu dem man das Pauluswort gemacht, in eine sehr einfache
und sehr selbstverständliche Wahrheit auf.

Aber es bleibt die Frage, woher das grosse Missverständnis gekommen
ist. Und hier muss das Zugeständnis gemacht werden, dass Paulus die Wahrheit,

die er meinte, mit einer gewissen Uebertreibung ausgedrückt hat.
Er gehört zu den Naturen, die eine Sache, die sie momentan zur Geltung bringen

möchten, so einseitig betonen, dass ein Irrtum herauskommt, wenn nicht
die andere Seite, die sie ein andermal ebenso stark hervorheben, hinzugefügt
wird. Auch die biblischen Schriften tragen die Farbe des Temperamentes
ihrer menschlichen Urheber. Das gehört eben zur Menschlichkeit der Bibel,

356



die mit ihrer Göttlichkeit aufs engste verbunden ist. Darum ist es sehr gut,
wenn man auf den Briefcharakter der paulinischen Aeusserungen hinweist.
Was für Irrtümer sind z. B. daraus entstanden, dass man gerade auf den
Römerbrief ein umfassendes theologisches System baute, dem andere Briefe
des Paulus und die Apostelgeschichte durchaus widersprechen, falls man sie
nicht zu Gunsten jenes einen Briefes vergewaltigt. Paulus hafte offenbar
jene aus der apostolischen Zeit auch sonst bezeugte Gesinnung vor sich, die
im Namen des kommenden Reiches alle irdische Ordnung, nicht nur Obrigkeit
und Gericht, sondern auch regelmässige Arbeit ablehnte.1) Diese Gesinnung
war gewiss eine ernste Gefahr für die Sache Christi; wenn sie weiter um sich
gegriffen hätte, wäre jene, menschlich gesprochen, in einer politisch-sozialen
Revolution verpufft. Gerade weil er das Kommen des Reiches und das Ende
des Aeons in der nächsten Nähe sieht, wendet er sich so schroff gegen jene Re-
volutionisten. Und dabei gerät er in Uebertreibungen wie die: „Willst du die
Obrigkeit nicht fürchten müssen? Tue das Gute und du wirst von ihr Lob
empfangen." Das ist nun, wenn man es wörtlich nimmt, einfach nicht wahr.
Jede tiefere Erfahrung mit „Obrigkeiten" zeigt, dass diese im Grossen und
Ganzen das Gute mehr fürchten als das Böse, dass sie weit davon entfernt sind,
das Gute zu „loben", sondern dass sie es jeweilen nach Kräften unterdrücken
und verfolgen, zum mindesten, wo es in sehr entschiedenen Formen auftritt.
Die Verse 3 und 4 des 13. Kapitels des Römerbriefes sind, wörtlich genommen,
so augenscheinlich falsch, dass Zwingli sich zu der Erklärung veranlasst sieht,
damit sei wohl beschrieben, wie Obrigkeiten sein sollten, nicht aber, wie
sie seien. Wir müssen diese Verse auf das zurückführen, was sie wohl auch
nach des Paulus mittlerer Meinung sagen wollen: „Eine gesetzliche Ordnung ist
für einen gewissen Schutz vor groben Formen des Bösen notwendig. Wenn
du dich innerhalb der Gesetze bewegst, und einen Wandel im Guten und Rechten

führst, so lässt sie dich in Ruhe. Freilich, wenn es sich um das Höchste
handelt — aber das steht hier nicht in Frage." Wo vom „Schwert" die Rede
ist, bedeutet das „behördliche Gewalt" und nichts wäre verkehrter, als daraus
ein Recht des Krieges und der Todesstrafe abzuleiten. Man könnte ebenso
gut aus 1. Kor. 11, 1 ff folgern, dass unsere Frauen nur verschleiert in einer
Versammlung erscheinen dürften, was doch auch die Bibelgläubigsten nicht tun.

Wir dürfen uns eben nicht an solche Menschlichkeiten und Zeitlichkeiten
des biblischen Lebens klammern. Gerade seine Aussprüche über das, was sich
für die Frauen ziemt, zeigen, wie übertreibend Paulus im Eifer oft vorgeht. Dass
es ihm — um auf unseren Fall zurückzukommen — nicht um Sfaatsvergötte-
rung zu tun ist, zeigt sein Tadel an die Korinther (1. Kor. 6), die einander vor
den weltlichen Richter schleppen, zeigt auch der zweite Teil unseres berühmten
Kapitels. Denn es-kündet ja das nahe Ende der Welt an. „Die Nacht ist
vergangen, der Tag ist genaht." (V. 11.) Darum jetzt nicht oberflächliche Revolten,

Grösseres ist vor der Tür — das Ende dieses Aeon, auch des Zäsar und
seines Reiches.

6. Ein besonderes Problem ist das der Stellung des Jüngers Christi zur
Revolution. Dass es eine solche gibt, zu der er stehen kann, scheint
die Meinung aller Votanten zu sein; auseinandergehen könnten sie höchstens
in der Frage der Mittel. Hier stiessen wir wieder auf das Problem der
Gewalt. Wir haben dieses schon oft verhandelt, doch wird sich gewiss
empfehlen, es wieder einmal in Verbindung mit dem der Revolution zu
durchdenken.

7. Es wäre natürlich sehr am Platze, in diesem Zusammenhang auch das
ganze schwere Problem der Bibelautorität zu behandeln. Das kann natürlich
nicht geschehen. Diese Aufgabe wird uns ja wohl weiterhin beschäftigen. Hier

1) Solchen Leuten gilt z. B. das Wort: „Wer nicht arbeiten will, der soll
auch nicht essen." (2. Thess. 3, 10.)

357



sei dazu nur eines bemerkt: Möchten wir doch vor dem Unheil bewahrt werden,

wieder wie vor Zeiten mit aus dem Zusammenhang gerissenen, isolierten
Bibelstellen gegen einander zu fechten. Nichts hat gerade der Autorität der
Bibel mehr geschadet als diese Methode, bei der die menschliche Rechthaberei
das Wort Gottes als Prügel benutzte. Was wir nötig haben ist, dass der bei
aller Mannigfaltigkeit der Entwicklung und der Ausdrucksform durchaus
einheitliche Gesamtsinn der Bibel wieder in überwältigender Klarheit hervortrete.

Dieser ist jenes Reich, das vielleicht den Zäsar eine Weile dulden
mag, worin aber Gott alles ist.

8. Dabei möchte ich noch für solche, die diese ganze Art, die Bibel
und das Verhältnis des Chriten zum „Staate" aufzufassen, zu frei finden sollten,
ausdrücklich erklären, dass es im Wesentlichen diejenige der Reformatoren

ist. Nie fällt es diesen ein, sich sklavisch an den Bibelbuchstaben zu
binden. Auch Luther nicht, trotz seinen starrköpfigen Rechthabereien. Ihnen
kommt es auf das Evangelium in der Bibel an und das ist ihnen die Botschaft
von der Sündenvergebung und die Unmittelbarkeit im Verhältnis zu Gott, die
Christus schenkt. Von diesem Punkte aus nehmen sie zu den einzelnen Schriften

der Bibel mit einer Freiheit Stellung, die unsereinem gelegentlich sogar zu
weit geht. Und was die Stellung zur „Obrigkeit" betrifft, so sind sie alle von
einer Anerkennung des Staatsabsolutismus weit entfernt.

Es ist vielleicht interessant und von Wert, wenn ich einige der wichtigsten
Aeusserungen der Reformatoren über dieses Thema wörtlich anführe.
Zwingli sagt in seiner Schrift: „Auslegung und Begründung der Schlussreden"

vom Jahr 1523: „Gäben alle Menschen Gott, was sie ihm schuldig
sind, so bedürfte es keiner Fürsten noch Oberen, sondern wir wären nie aus
dem Paradies kommen." (Artikel XXXV.) Das sieht nicht gerade nach
moderner „Staatsfreudigkeit" aus!

„Ihnen [sc. den weltlichen Staaten] sollen auch die Christen gehorsam sein,
niemand ausgenommen (Art. XXXVII), sofern sie nichts gebieten,
waswiderGottis t." (Art. XXXVIII), [von m i r gesperrt!] „Darum sollen
alle ihre Verordnungen dem göttlichen Willen gleichförmig [— entsprechend]
sein ." (Art. XXXIX.) „Sind der Fürsten Verordnungen wider Gott, so
haben wir vorhin gehört, dass die Christen dann sprechen sollen: Man muss
Gott mehr gehorchen als den Menschen. Darum müssen christliche Fürsten
Gesetze schaffen, die nicht wider Gott sind oder man tritt ihnen aus dem
Strick, was darnach Unruh gebiert." Der Fürst hat sich nach dem „Gesetz
der Natur", das Gottes Willen gleich ist, zu richten. So heisst es ja: „Du
sollst deinen Nächsten lieben als dich selbst." „Ist ein Gesetz diesem Wort
Gottes nicht angemessen, so ist es wider Gott." Man bedenke, die Tragweite
dieser Erklärung, besonders in Bezug auf die militärischen Ordnungen und
die soziale Gesetzgebung! Weiter Art. XLL: „Man ist auch ihnen [sc. den
Fürsten] nicht schuldig, allen Mutwillen zu ersättigen." Art XL1I. „So sie
aber untreulich und ausser der Regel [wörtlich: Schnur] Christi fahren sollten,
mögen sie mit Gott abgesetzt werde n." [Von m i r gesperrt.]
Als Beispiel wird auf Saul hingewiesen. „So man die üppigen Könige nicht
abstiesse, würde das ganze Volk dafür gestraft." Art. LXII : „So aber die ganze
Masse de Volkes, das gegen den Willen Gottes behandelt wird, einheitlich den
Tyrannen abstösst, so geschiehtes mit Gott [von m i r gesperrt] oder
wenn [es auch nur] die Mehrheit ist, sofern sie Unrat verhüten kann." Damit
ist deutlich das Recht auf Revolution anerkannt, mit den
selbstverständlichen Einschränkungen. Dazu dann als Ergänzung Art. XXXVII, wo auf
die Frage, ob man auch dem Papst (wie andern schlechten Obrigkeiten)
Gehorsam schulde, geantwortet wird: „Ja, sicherlich, aber ich sehe dabei, dass
Gott uns in seinem Erbarmen davon befreien will, wie Israel aus Egypten;
die waren auch dem egyptischen König Untertan, so lange Gott sie unter ihm
sein Hess, als aber Moses zu ihnen geschickt wurde, zerrissen sie die egypti-

358



sehen Bande und zogen ab." Endlich Art. LXIII: „Dessen Reich ist das
allerbeste, der allein mit Gott herrscht, und dessen das allerböseste und unstäteste,
der es bloss nach seinem Gelüsten [„Gemute"] tut." — Luther, der im übrigen
an dem Missbrauch des Pauluswortes durch den Despotismus eine besonders
grosse Schuld hat, betont zwar in seiner ebenfalls aus dem Jahre 1523
stammenden Schrift: „Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam

schuldig sei" nach seiner Art sehr stark die Pflicht des Gehorsams gegen
die Obrigkeit in rein weltlichen Dingen (mit einer sehr bedeutsamen Ausnahme
freilich), aber er macht ebenfalls Einschränkungen von grosser Tragweite.
Einmal liegt auch ihm alle Verherrlichung des „Staates" fern. Der
„Staat" ist wegen der Uebeltäfer da, wirkliche Christen brauchen keinen Staat,
kein Gericht, kein Gesetz, kein „Schwert". Sodann hat der „Staat" seine absolute

Grenze da, wo Gottes Recht und Wort beginnt. „Das weltliche Regiment
hat Gesetze, die sich nicht weiter strecken, denn über Leib und Gut und was
äusserlich ist auf Erden. Denn über die Seele kann und will Gott niemand
regieren lassen, denn sich selbst allein. Darum, wo weltliche Gewalt sich
vermisst, der Seele Gesetz zu geben, da greift sie Gott in sein Regiment und
verführt und verderbt nur die Seelen." Man bedenke wieder die ganze Tragweite

dieses Wortes gegenüber den Ansprüchen des modernen Staates!
Luther denkt für seine Zeit vorwiegend daran, dass der „Staat" den Glauben
weder gebieten noch verbieten kann, noch überhaupt in dieses Freiland
eingreifen soll. Zum Glauben aber gehört heute ganz sicher die Stellung zu
Gewalt und Besitz, also zu Krieg und sozialen Problemen. Denn hier
vollzieht sich die neue religiöse Reformation Endlich geht Luther in starkem Gegensatz

zu den heutigen Lutheranern und auch einigen, die mit Calvins Pantoffeln
klappern (worunter ich aber ja nicht etwa Barth, Thurneysen, Brunner verstanden

wissen möchte, die Calvin wirklich von innen her erneuern wollen), so weit,
dass er die Gehorsamspflicht leugnet, wenn ein Fürst einen ungerechten Krieg
führt. „Wie, wenn denn ein Fürst Unrecht hätte, ist ihm sein Volk auch schuldig

zu folgen? Antwort: Nein, denn wider Gott gebührt niemand zu tun,
sondern muss man Gott (der das Recht haben will) mehr gehorchen als den
Menschen." Wieder überlege man, was das heisst. Ein Krieg ist ja für unser
heutiges Urteil nie gerecht, er ist immer ein Unrecht! — Endlich Calvin.
Es ist doch kein Zufall, dass sein gewaltiges Hauptwerk mit den Worten
schliesst: „In Bezug auf den Gehorsam aber, von dem wir festgestellt haben,
dass man ihn den Vorgesetzten schulde, ist das immer auszunehmen, vielmehr
in erster Linie zu beachten, dass er uns nicht von dem Gehorsam gegen Den
ablenke, dessen Willen die Meinungen aller Könige unterliegen, dessen
Ratschlüssen ihre Gebote weichen, dessen Majestät ihre Urteile sich unterwerfen
müssen. Oder wäre es nicht verkehrt, wenn du, um Menschen genug zu tun,
Den beleidigen wolltest, um dessentwillen allein du Menschen gehorchen sollst?
[Wie sehr erinnert das an Formulierungen Vinets!] Wenn Er, der Herr, der
König der Könige, seinen heiligen Mund öffnet, so ist er allein an Stelle aller
Anderen und über alle Andern zu hören. Wir sind freilich jenen uns
vorgesetzten Menschen untergeben, aber nur in Ihm. Wenn sie etwas gegen ihn
bebefehlen, dann soll es nie und nirgends geschehen. Damit ziehen wir der
Würde, womit die Obrigkeit ausgestattet ist, nichts ab; es geschieht ihr kein
Unrecht, wenn sie gezwungen wird, in das richtige Verhältnis zu jener
einzigartigen und allein höchsten Macht Gottes zu treten." Aus diesen machtvollen
Worten ist wahrhaftig nicht umsonst jener Feuerstrom einer aus der Theokratie

geborenen Demokratie gebrochen, der dem Abendland im Namen Gottes
und zu seiner Ehre Freiheit brachte.

9. Zum Schlüsse sei es mir noch gestattet, unsern Blick von Paulus und
den Reformatoren zu dem hin zu lenken, der mehr ist als Apostel und
Reformatoren. Welch eine grossartige Freiheit gegenüber aller Bindung durch
Menschensitte und Menschengebot zeigt durchwegs Jesus Christus selbst!

359



Ich hebe von dem vielen, was zu nennen wäre, nur Eins hervor: wie er darob
getadelt wird, dass seine Jünger am Sabbat Aehren ausraufen, um ihren Hunger
zu stillen, beruft er sich auf das Beispiel Davids, der in der Not in einen Tempel

geht, die Schaubrote vom Altar nimmt und seine Mannen damit speist. Das
war in den Augen jedes Israeliten die Durchbrechung einer Ordnung, die
unvergleichlich viel heiliger war, als jede „Obrigkeit"; hier wurde sogar Gott
gegen Gott gesetzt. Das ist die Freiheit Jesu, den allein wir unsern Meister
nennen.

Summa: Von welcher Seite immer wir dieses vielmissbrauchte Wort
betrachten, es eignet sich in keiner Weise dazu, Grundlage irgend eines Despotismus

und Bollwerk gegen irgend eine berechtigte und gute Freiheit zu bilden.
Möchte sein Missbrauch vor dem Licht dieser Wahrheit endlich fallen.

L. Ragaz.

nun in im in iti um im i m m m nun um n u im lu un mu un mu unii u m mm m um um unum m un mm mu un m u

O i Zur Weltlage
IIIIIIIIIIIIMIIIlll

Die Gefahren der Schweiz — von der
Geschichte aus gesehen.

1. Lasst uns neu unsere Geschichte bedenken

Ich habe in der Betrachtung: „Wo sollen wir suchen?" darauf
hingewiesen, dass immer, wenn eine kleinere oder grössere Bewegung

oder menschliche Gemeinschaft sich genötigt sehe, im Angesicht

einer neuen Lage, vielleicht nach grossen Sünden und
Verwirrungen und den daraus hervorgegangenen Katastrophen, sich
neu auf sich selbst zu besinnen, der gewiesene Weg sei, ihre
Geschichte zu befragen, zu ihren Ursprüngen zurückzukehren,
dort nach ihrem wahren Sinn und ihrer eigentlichen Bestimmung zu
forschen, davor Busse zu tun (Busse bedeutet ja tiefe Einkehr und
Umkehr) und dann sich mit erfrischter und gereinigter Kraft dem
neugeschauten Ziel zuzuwenden. Es ist wohl eine tiefe Wahrheit,
dass Sinn und Bestimmung einer Gemeinschaft, wie einer geschichtlichen

Bewegung, besonders in ihren Anfängen mit
Offenbarungsklarheit hervortreten, so dass alle späteren Entwicklungen
immer wieder dahin zurückkehren müssen, wenn sie sich über sich
selbst klar werden, ihre Aufgabe, ihren Zukunftsweg neu sehen wollen.

In Bezug auf das Christentum ist das eine längst anerkannte
Methode: hier geht man, wenn es gilt, die ursprüngliche Wahrheit
dieser Sache zu ergründen, auf ihre Anfangsgestalt, das Urchristentum

und die Vorgeschichte des Christentums in Moses und den
Propheten zurück, so wie diese Anfangsgestalt sich in ihrer ewigen
Urkunde, der Bibel, dokumentiert. Der in manchen Dingen genial
schauende Basler Theologieprofessor und Historiker des Christentums

Franz Overbeck, der Freund Nietzsches, hat für diese Tatsache

360


	Aussprache : vom vielmissbrauchten Pauluswort (Schluss)

