
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 9

Artikel: Der Bund mit Gott : Ich will meinen Bund zwischen dir und mir machen
(1. Mos. 17, 1-2)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Bund mit Gott.
Ich will meinen Bund zwischen dir und mir machen.

(1. Mos. 17, 1—2.)

Es ist einer der Grundgedanken der Bibel, dass Gott einen
Bund mit dem Menschen schliesse. Gott ist es, der ihn schliesst;
er geht voran, er hat die Initiative, dem Menschen aber ist Freiheit
gegeben, auf diesen Bund einzugehen, die von Gott ihm dargebotene

Hand zu ergreifen oder nicht. Dieser Bund enthält, wie jeder,
Bedingungen, er ruht sozusagen auf einem Vertrag. Das Verhalten

Gottes bindet sich gewissermassen an das Verhalten des
Menschen. Gott legt auf die Erfüllung des Vertrages eine Verheissung,
durch die Nichterfüllung geht sie verloren. Diese Nichterfüllung
kann immer nur auf Seiten des Menschen liegen. Denn Gott ist
treu. Zweierlei ist auf Seiten des Menschen nötig : Glauben und
Gehorsam. Er muss glauben können, dass Gott wirklich mit ihm
einen Bund eingehen wolle; denn das ist menschlich gesprochen
wunderbar, es ist fast wie eine Art Änmassung, das anzunehmen.
Vielleicht noch schwerer ist es, diesen Glauben festzuhalten den
ganzen, langen, schweren, dunkeln, steinigen Weg zwischen der
Verheissung und Erfüllung. Und er muss gehorchen, er
muss den Weg gehen, den dieser Glaube fordert, so schwer und
seltsam er scheint; er muss das Opfer bringen können, das er
verlangt. Er muss auch selbst Treue halten.

Einen solchen Bund schliesst Gott nach einer alten Auslegung
schon mit Adam, dem Menschen. Er schliesst ihn nach der Sündflut

neu mit Noah, dafür als Zeichen seinen Friedensbogen in die
Wolken setzend. Er führt ihn fort, eine Stufe höher hinauf, mit
Abraham, dem Stammvater Israels. Wie durch Adam und Noah
mit der natürlichen aber doch gottgeschaffenen Menschheit als
solcher, so schliesst er durch Abraham einen Bund mit Israel, das
heisst: einer Gottesgemeinde auf Erden, die über die natürlichen
Wege hinaus seinem Willen gehorcht, seine Verheissung empfängt
und Trägerin seines Reiches wird. In Moses wird dieser alte Bund
durch das Gesetz endgültig erläutert und befestigt. In den
Propheten weist er über sich hinaus, einem neuen entgegen. Dieser,
der Bund der Gnade an Stelle des Bundes der Werke, der Bund der
Erfüllung an Stelle des Bundes der Verheissung, erscheint mit
Jesus Christus; sein Siegel ist das Kreuz, seine Zeichen sind Taufe
und Abendmahl, die Zuwendung der Frucht der Verheissung an
den Einzelnen und an die Gemeinschaft.

Diese Anschauung der Bibel ist von grundlegender und ewiger
Bedeutung für das Verhältnis des Menschen zu Gott, sowohl des

329



einzelnen Menschen als ganzer Gemeinschaften., Sie bezeichnet
einmal auf entscheidende Weise den Weg zu Gott. Ich kann
mir nicht denken, dass ein einzelner Mensen oder eine menschliche
Gemeinschaft sozusagen ins Unbestimmte zu Gott kommen könnten :

ein Gott, dem man sich so gleichsam gelegentlich, unpersönlich
und unsachlich zuwendet, etwa um ihn anzuerkennen, weil man
einsieht, dass es einen Gott gibt, um ihn aus inneren oder äusseren
Nöten hervor anzurufen, vielleicht sogar auch einmal, um ihm zu
danken, kann uns nicht recht Gott sein und nicht recht unser
Gott. Ein solches Verhältnis bleibt eben zu unbestimmt; ein
solcher Gott verfliesst, wird vielleicht fast ein Götze. Denn das
Charakteristikum des Götzenglaubens und Götzendienstes ist Willkür,
zum Gottesglauben aber gehört Gehorsam. Unser Verhältnis zu
Gott muss viel bestimmter, persönlicher, sachlicher werden; wir
können Gott nur kennen lernen durch seinen Bund mit uns, der
unser Bund mit ihm wird. Diesen Bund schliesst Gott, symbolisch
gesprochen, nicht bloss mit Abraham, dem besonders auserwählten
Menschen, wenn auch mit diesem auf besondere Weise, sondern
schon mit Adam und Noah, dem Menschen überhaupt, dem
Menschen als seinem Kind.

Wie kann ein Mensch Gott finden? Dadurch, dass Gott ihm
begegnet. Gott begegnet ihm im Sinne seines Lebens, in dem Plan,
der über seinem Leben ist. Dieser Sinn unseres Lebens, dieser Plan
über ihm mögen schon als traumhafte Verheissung in das Leben des
Kindes hineinleuchten, so wie es uns klassisch von dem Knaben
Joseph berichtet wird. Sie walten als dunkler Drang in der Seele
des Jünglings und der Jungfrau. Dann treten sie, wenn das Leben
recht verläuft, hervor, gewöhnlich in einer Krise, seis freudiger,
seis (was wohl häufiger ist) schmerzlicher, seis stiller und langsamer,

seis stürmischer und plötzlicher Art. Der Mensch erkennt in
Sinn und Plan seines Lebens zugleich seinen Gott. Er wird dadurch
eigentlich erst zum Menschen im Vollsinn. Es ist ein ISchöpfungs-
wunder, ähnlich dem, wodurch das Kind, das in den ersten Lebensjahren

bloss ein Er oder Es ist, sich auf einmal als ein Ich empfindet.

Allentscheidend für das Verhältnis des Menschen zu Gott
wie für seine Menschwerdung ist es nun, dass er den Bund, den
Gott ihm in dieser Begegnung anbietet, wirklich schliesst. Viele
tun es nicht; dann kommt ihr Leben nie zu einem rechten Sinn und
Zusammenhang und sie kommen nie recht zu Gott. Wenn der
Mensch aber diesen Bund schliesst, den Gott ihm anbietet, indem
er ihm in dem Aufleuchten seines Lebenssinns und Lebensplanes
erscheint, dann wird auch auf sein Leben eine Verheissung
gelegt. Mag dieses Leben äusserlich und menschlich betrachtet
noch so klein und unbedeutend sein, innerlich und vor Gott, auch

vor ihm selbst, wird es dadurch gross, es kommt Unendlichkeit

330



hinein. Es kommt damit, werin man das Wort recht verstehen will,
das göttliche Märchen und göttliche Abenteuer in das Leben hinein.

Es bekommt im stärksten, tiefsten Verstände Sinn, Zweck,
Zusammenhang. Seine Arbeit wird zürn Werk, sein Beruf zur Berufung,

sein Weg zur Mission. Es wird ein Kunstwerk Gottes, es
wird eine Glaubenstat, es wird ein Heldengang, es wird ein Weg
in der Zeit und durch die Zeit zur Ewigkeit. Und nun wird vor
allem Gott etwas Bestimmtes. Er wird unser Gott, der Gott, der
uns begegnet ist, der uns gerufen hat, der uns kennt und zwar
unendlich besser als wir, der mehr Wir ist als wir selbst, aus dessen
wahrhaftigem Ich unser Ich nur ein schwacher Abglanz ist. Er geht
mit uns, führt uns, trägt uns; er offenbart sich uns, wie Albert
Bitzius einmal so herrlich zeigt, sowohl durch Dunkelheit als
durch Licht; er zeigt sich uns als Gott in wunderbarem Gericht
nicht weniger als in wunderbarer Gnade. So wachsen wir mit Gott
zusammen. Mit dem immer mehr sich aufhellenden Sinn und Plan
unseres Lebens wird uns Gott bekannt, und umgekehrt, je besser
wir Gott erkennen, desto besser verstehen wir uns selbst und unser
Leben. Wir sind aus dem unbestimmten in das bestimmte Verhältnis
getreten; der allgemeine Gott des Menschen und aller Kreatur ist
uns ein persönlicher Gott geworden.

Der persönliche Gott aber ist ein 1 e b e n d i g e r Gott. Das ist
auch der Sinn des Wortes vom Bunde zwischen Gott und Mensch,
dass Gott nicht bloss als eine ruhende Idee über der Welt schwebt,
sondern in die Geschichte eingeht, sowohl die des einzelnen
Menschen, als auch der Völker und der Menschheit — es gibt ja nur
auf diesem Wege Geschichte im Vollsinn des Wortes; alle
Geschichte ist Verheissung und Erfüllung, ist Gnade und Freiheit, ist
Bund — dass er in diese Geschichte mit Taten eingreift, sie in
stets neuer Schöpfung fortführt und sich in diesem Fortschreiten
selbst immer voller offenbart. Gerade in diesen Taten des lebendigen

Gottes, und n u r in ihnen, erfährt man, dass Gott i s t. Eine
blosse Allgemeinheit Gottes ist den Stürmen und Nebeln der
Gedanken und Stimmungen des Menschenherzens ausgeliefert, sie
kann bald in Sonnenschein und Himmelsblau hervortreten, bald
hinter finster dämonischen Wolkenwänden verschwinden und wird,
so wie Welt und Menschenherz sind, immer mehr dieses tun;
aber wenn man erfahren hat, was dieser Gott in seinem Bund mit
uns bisher getan, wie er uns sein Gericht so individuell, so
überwältigend gezeigt, aber ebenso ernst, ebenso individuell, ebenso
überwältigend seine Gnade, wenn man immer und immer wieder
erlebt hat, wie Böses sich zum Guten, Niederlage zum Siege wandte,
wie nach jedem finsteren Durchgang, wo wir uns kleingläubig
schon verloren gaben, das Licht nur um so heller aufging, wie er
uns am meisten suchte, als er uns verlassen zu haben schien und

331



die furchtbarsten Erfahrungen den strahlendsten Sinn kund taten,
wie immer das Misstrauen Unrecht bekam und immer das Vertrauen
Recht— dann haben wir daran einen wirklichen Gott gewonnen,
einen Gott, der stärker ist als die Welt und alles, was von der Welt
ist, stärker auch als Schuld und Tod, stärker als die Gewalten, die
von innen und aussen uns bedrohen und knechten; dann wissen
wir, dass der Gott, der bisher solche Taten an uns getan, sie
weiterhin tun wird, dass er treu sein, seinen Bund halten wird, weit
über all unser Verstehen hinaus; dann ruhen wir inmitten von Stürmen

undJDunkelheiten der Welt und Hölle auf ihm als dem ewigen
Fels. Und dabei sind wir nicht bloss auf die Taten dieses Gottes
angewiesen, die unser eigenes Leben erfährt, wir dürfen uns auf
die noch viel gewaltigeren stützen, von denen uns die
Geschichte erzählt, besonders diejenige, die wir mit Grund die
heilige nennen. Das ist das Unvergleichliche dieser Geschichte,
dass sie uns Gott eben nicht als allgemeine und unbestimmte Idee
der Gottheit nahe bringt, sondern als den lebendigen Gott,
den Gott, der Taten tut, in immer neuen Taten sich offenbart.
Dadurch stärkt sie unser Herz, dass wir für uns und die Welt immer
wieder auf solche Taten warten können und auch das Unmögliche
dem Glauben möglich wird. Inmitten dieser Geschichte aber steht als
Fels des Neuen Bundes, das A und O aller Taten Gottes, Er, durch
den wir an die Liebe Gottes glauben können, die durch keine
Untreue besiegt werden kann, die Liebe Gottes, die unendliche
Geduld, Barmherzigkeit und Treue wird, Er, in dem Gott als Gott,
in seinem Anderssein gegenüber der Welt und doch als Mensch,
Vater, Bruder uns so überwältigend entgegentritt, dass der Bund
Gottes mit dem Menschen erst recht unzerreissbar, erst recht
unendlich natürlich und unendlich wunderbar wird — Er, in
welchem wir an den Sieg Gottes über Tod und Hölle, an den Sieg
Gottes über unsere Schuld glauben können, Er, in welchem neben
jedem andern dieses höchste der Wunder möglich, ja wirklich wird.

Wir lernen Gott kennen durch seinen Bund mit uns und unsern
Bund mit ihm. Das bedeutet aber nichts im f a 1 s c h e n Sinn
Persönliches, sondern bedeutet umgekehrt, dass wir Gott nur recht
kennen lernen können, wenn wir mit ihm eine Sache haben. Auch
in der Bibel hat bedeutsamer Weise der Bund immer diesen
Sinn. Gott schliesst ihn mit Abraham, Moses, Israel nicht um der
privaten Anliegen Abrahams und Mosis oder um Israels nationaler
„Belange" willen, sondern für Seine Zwecke und Sein Reich.
Er nimmt sie dadurch in Seinen Dienst. Wenn Gott uns in Sinn
und Plan unseres Lebens entgegentritt, so bedeutet darum auch
dies nicht, dass wir als Individuen etwas Besonderes und Grosses
werden sollen, sondern, dass er uns einen Platz anweist in
der grossen Oekonomie seiner Welt. Wer ein rein privates Le-

332



ben führen will, wird nie einen wirklichen Gott kennen, sondern
bloss Götzen. Gott bietet sich nicht den Träumen unseres Herzens
und der Willkür unseres Eigenwillens an, sondern immer nur im
Zusammenhang einer Sache, und zwar, was damit ja im letzten
Grund immer gemeint ist, Seiner Sache. Diese Sache kann einen
ganz individuellen, ja privaten Charakter zu haben scheinen,
aber sie muss doch Seine Sache sein. Mit andern Worten: nur im
Gehorsam, nicht in der Willkür, erkennen wir Gott und ernten

die Fülle seiner Verheissung.
Das alles gilt, wie ich immer schon angedeutet habe, nicht nur

von dem einzelnen Menschen, sondern auch von allen menschlichen
Gemeinschaften. Auch sie kommen zu Gott und ernten seine
Verheissung nur durch den Bund mit ihm. Es gilt auch von den
Völkern. Auch über einem Volke waltet ein Sinn und Plan, der
aus der Unendlichkeit zu ihm kommt. Auch ihm tritt nur darin Gott
entgegen, so dass er sein Gott wird. Nicht an religiös verklärten
patriotischen Festen, nicht an kalendarisch bestimmten „Buss-, Befund

Danktagen" tritt Gott mit ihm in ein bestimmtes Verhältnis,
so dass er în Wirklichkeit sein Gott wird. Noch weniger gibt
sich Gott als höchsten Bürgen nationaler Leidenschaften und An-
massungen her, als Einer, der nach oder neben unserer Armee und
Obrigkeit uns leitet und rettet. Auf diesem Wege kommt man eher
zu einem Götzen als zu Gott. Nur in seinem Bund mit Gott findet

ein Volk den Gott, der sein Gott und der wirkliche Gott ist.
Dieser Bund bedeutet eine Aufgabe, eine Sache, die Gottes Sache
ist, und er bedeutet Glauben und Gehorsam. Was von Israel auf
besondere Weise gilt, das ist in einem allgemeinen Sinn doch auch
Wahrheit für alle Völker. Es ist eine besondere Verheissung auf
sie gelegt. Diese leuchtet in ihrer Geschichte auf. Es ist nicht ihr
Werk, ist Gnade, ist Erwählung. Diese Verheissung müssen sie
ergreifen und festhalten. Sie wird zur Aufgabe. In ihren Dienst müssen

sie zuletzt ihr ganzes Leben stellen. Sie müssen gehorchen.
Davon, dass sie dies tun, hängt in letzter Instanz ihr Schicksal ab.
Ihre Verheissung kann verloren gehen, endgültig oder für lange
Perioden, wie diejenige Israels verloren gegangen ist. Gott tritt auch
in ihre Geschichte als lebendiger ein, in bestimmten Entwicklungen,

bestimmten Taten. Darin tritt hell hervor, was er mit ihnen
meint und wie er es meint. Daran müssen sie sich halten, auf der
damit gewiesenen Bahn müssen sie weitergehen, auf Grund dessen,
was sie erfahren haben, müssen sie stets Neues ergreifen, im G 1 a u-
b e n erfassen. Denn auch für sie ist Gott ein Lebendiger in der
Weise, dass er nicht mit ihnen stille stehen, dass er sie mitnehmen
will, weiter und immer weiter in seine Taten und Pläne hinein.
Nur der Lebendige kann darum Gott haben, wer stille steht, verliert
ihn.

333



Das ist der Bund zwischen Gott und Mensch, das warme lebendige

Herz des Verhältnisses von Gott und Mensch. Es ist für den
Einzelnen wie für eine Gemeinschaft entscheidend, dass sie diesen
Punkt nicht verfehlen. Diesen Punkt müssen wir suchen, wenn wir
einen Gott haben, wenn wir Gott recht kennen lernen, ihn recht
zum Gott haben und ihm recht dienen wollen. Wir müssen das
Gottesgold der Linie dieses Bundes suchen. Wir müssen stets neu
diesen Bund bedenken, ihn weiterführen, ihn aus dem Schutt der
Vergessenheit, dem Scherbenberg der Untreue, dem Schmutz der
Sünde wieder ausgraben. Sinn, Wert, Ertrag, Freudigkeit, ewiger
Glanz des Lebens hängen davon ab, für jeden Einzelnen wie für
jedes Volk.

Zweierlei ist dabei besonders schwierig. Ich habe es auch
schon angedeutet: Es ist nicht leicht, den Glauben an diesen
Bund zu bewahren. Denn er kann auch ohne unsere Schuld durch
Wüsten der Enttäuschung und tiefe Engpässe der Verdunkelung
führen. Davon redet auch die Geschichte des Bundes in der Bibel
deutlich genug, besonders in dem typischen Erleben eines Abraham.

Die Verheissung wird dem Glauben gegeben, sie teilt alle
seine göttliche Gewissheit, aber auch alle seine menschliche
Unsicherheit. Sie kann im Lauf der Wanderung auf das einst
geschaute Ziel zu grenzenlos unwahrscheinlich, utopisch, ja
phantastisch erscheinen, dass wir wohl meinen, sie könnte blosser
Traum und Selbstbetrug gewesen sein. Aber alles kommt darauf
an, dass wir daran festhalten, dass wir sie nicht fahren lassen. Zwar
gehört dazu, dass wir sie in Gottes Erziehung von allem Irrtum,
der sich von uns her daran gehängt, auch von allerlei unvollkommenen

Formen, reinigen lassen. Gewiss wird die Erfüllung
anders sein, als wir sie uns gedacht. Das gehört zur Paradoxie des
Waltens Gottes. Aber sie wird herrlicher sein, als wir gedacht
— wenn wir nur treu bleiben Gott ist treu Lass deinen Bund
mit Gott nicht fahren, alles kommt darauf an

Wenn wir treu bleiben Ja, aber das ist gerade das grösste der
Hindernisse : wir sind nicht treu. Wir schwanken im Glauben,
sind kleinmütig, straucheln, fallen. Wir sind nicht gehorsam,
sondern, gehen Wege der Lust, der Leidenschaft, des Eigenwillens.
Wir brechen den Bund, einmal, zweimal, hundertmal. Fällt er
damit nicht dahin?

An dieser Stelle kommt der tiefste und herrlichste Sinn dieses
Wortes vom Bund zu uns. Es bedeutet vor allem gerade, dass

Gott treu bleibt, wenn w i r untreu sind, dass Gott den Bund
hält, wenn w i r ihn brechen. Hier erschliesst sich der wunderbare
Sinn der Tatsache, dass es neben dem Alten und über ihn hinaus

einen Neuen Bund gibt. Der Alte Bund ist der Bund der
Werke. In ihm bestehen wir nicht, wir kommen in ihm zu Fall.

334



Aber der Neue Bund ist der Bund der G n a d e. Gott hält den
Bund trotz unserer Untreue. Ueber die Völker senkt sich
Erfüllung herab, trotz ihrer Schwäche und Sünde, ihrer Vergesslich-
keit und Verirrung — als Gnade. So senkt sie sich auf uns herab,
trotz unserer Untreue, unserer Torheit, unserer Befleckung — als
Gnade. Unter einer Bedingung allerdings: dass wir diese Gnade
ergreifen in Busse und Glauben. Denn eine Aufforderung zum
Leichtnehmen ist das wahrhaftig nicht; es ist der tiefste Ernst, den
es gibt. Diesem tiefsten Ernst allein begegnet die Aufforderung:
„Tut Busse und glaubt an das Evangelium." L. Ragaz.

Wilhelm Teil — ein Problem unserer Zeit.
Die alte Sage will, dass Teil, ähnlich wie Barbarossa im Kyffhäu-

ser, im Axenstein verborgen wohnt und jedesmal dann hervortritt,
wenn sein Volk in Not ist. Und wirklich, jedesmal, wenn eine tiefe,
innere Erschütterung unser Volk bewegte, erschien er, gerufen vom
Volke selbst, das nach einem Retter in der Not, nach einem Weg
aus der Dunkelheit sich sehnte. Denn jedesmal an diesen Kardinalpunkten

unserer Geschichte wurde die Tellsage dichterisch gestaltet.
Und stets haben die Dichter, aus einem Volksganzen hervorgehend,
die bewussten oder unbewussten Strömungen der Volksseele in ihren
Werken widergespiegelt. Jedesmal wurde der Nationalmythus neu
gestaltet, jedesmal wurde Teil ein Kind seiner Zeit. Drei
Zeitabschnitte der Teildichtungen können wir unterscheiden : der erste fällt
ins 16. Jahrhundert, dessen geistige Revolution, die wir unter dem
Namen Reformation kennen, für die Schweiz schwere politische Wirren

zur Folge hatte; der zweite um die Wende des 18. Jahrhunderts,
als die Wellen der französischen Revolution über unser Land
hinwegfegten; und der dritte endlich, im letzten Jahrzehnt, dem
Jahrzehnt des Weltkrieges beginnend, dürfte heute seinen Abschluss
noch nicht gefunden haben.

Ob Teil eine historische Gestalt ist oder nicht, bleibt für uns hier
ohne Belang, wichtig ist, dass der Teil- Mythus lebt und immer
wieder in neue Formen gedrängt wird. Wichtig ist für uns ferner,
zu sehen, dass die jeweiligen Tellspiele und Teil-Lieder zeitbedingt
sind und eine notwendige politische Stellungnahme verschiedener
Zeiten und Bevölkerungsschichten darstellen.

Das älteste Teilenlied entstand 1470.1) Dieses Lied liegt als
Quelle dem. 1512 aufgeführten alten Urner Spiel vom Wilhelm Teil

x) Ich entnehme die nachfolgenden, literarhistorischen Daten einer nicht
im Buchhandel erschienenen Schrift von Dr. Paul Lang über die schweizerischen

Teilspiele.

335


	Der Bund mit Gott : Ich will meinen Bund zwischen dir und mir machen (1. Mos. 17, 1-2)

