
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 7-8

Artikel: Aussprache : vom vielmissbrauchten Pauluswort (Fortsetzung)

Autor: H.G. / A.Sch. / Scherrer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keinen Illusionen hin, wir lassen uns nicht durch Wünsche und
Hoffnungen narren; wir klammern uns an keinen Erfolg, auch nicht an
den der besten und wichtigsten Sache. Die Erfahrung hat uns
gelehrt, dort mit unseren Erwartungen am meisten zurückzuhalten, wo
wir aus unserem sittlichen Impuls am weitesten vorstossen. Es hat
sich uns gezeigt, dass Gandhis Theorie und Praxis nicht ohne
Weiteres auf das Abendland zu übertragen ist. Auch in Bezug auf
seine Wirkung in Indien selbst müssen wir uns vor überschwäng-
Hchen Vorstellungen hüten. Ein grosser Teil der dortigen
Bevölkerung, namentlich der mohammedanische, hängt ihm mehr aus
Erwägungen der Nützlichkeit, denn aus sittlicher Ueberzeugung an ; dieser

entsagt der Gewalt, weil er sich unter den gegebenen Verhältnissen

wenig von ihr verspricht. Andererseits scheint sie in jüngererZeit
wieder im Vordringen, Gandhis äusserer Einfluss im Rückgang,
vorübergehend vielleicht sogar verdrängt zu sein. Aber Gegenstösse
welcher Art immer, sogar schwere Niederlagen fördern nur den
Triumph der Wahrheit, die gerade durch Unterliegen und Leiden
zur Herrlichkeit des Sieges eingeht. Die Gravitation des Geistes
wirkt nicht weniger unfehlbar als die der Materie. Aus der Tiefe
sittlicher Gesunkenheit und Trägheit reisst es das Menschengeschlecht

mit unwiderstehlicher Macht zu der Höhe empor, welche
ihre Besten erreicht haben. Es gibt darum keine festere Bürgschaft
des Erfolges als die L e i s t u n g. Gandhi in dem erkennen, was er
für uns alle getan, was in uns allen durch ihn lebendig geworden
und lebendiger noch sich entfalten muss, heisst, ihn als Sieger grüs-
sen. Oskar Ewald.
um mm min m i im ii iijii m in mn um umili mini m in ti uni unni mi nu m il iiiuiiiiiuiiiiimiiiuiimiiiliiiiiiiiiiiiimimiiiuiiiimiiuiiiiiiiiiiiiM

I O ì Aussprache Î Q \

Vom vielmissbrauchten Pauluswort.
(Fortsetzung.)

VI.
(Von einem theologischen Mitarbeiter.)
Professor Deissmann weist in seinem neuen Paulusbuch überzeugend nach,

dass die sogenannten „Episteln" des Apostels keine Episteln, d. h. keine
theologisch-dogmatischen Abhandlungen sind, die Satz für Satz und Wort für
Wort ewig gültige Gotteswahrheiten aussagen. Es sind Briefe, allerdings
gewaltige Briefe, wie sie sonst keine Menschenhand geschrieben, aber doch
Briefe, unter besonderen Verhältnissen entstandene Dokumente, die nicht nur
ewige Offenbarung, Gotteswahrheiten, sondern auch Zeitliches, persönliche
Meinungen enthalten — auch irrige Meinungen. Paulus hätte eine Unfehlbarkeit,

wie sie ihm Theologen und andere Christen zuschreiben, für sich
abgelehnt! Ist nicht vielleicht auch sein berühmter Saz vom Schwert der Obrigkeit
nur eine solche persönliche, „zeitliche" Brief m e i n u n g?

Ich wundere mich immer, warum nie auf die T r a g i k dieses Pauluswortes
hingewiesen wird : Der Apostel ist ja gerade durch dieses

300



„göttliche" Schwert der kaiserlich-römischen Obrigkeit
tragisch ums Leben gekommen! Wird nicht seine Theologie (wenn
sie Theologie ist) durch seinen Tod widerlegt? Man könnte vielleicht das
bekannte Wort Jesu variieren: „Wer eine Schwerttheologie aufstellt, wird durch
das Schwert umkommen." H. G.

VII.
(Die folgenden Aeusserungen stammen von einem 81jährigen, einfachen

Landmann.)
Als eifriger Leser der „Neuen Wege" finde ich mich veranlasst, der Bitte

in der Mainummer betreffend das bekannte Wort des Apostels Paulus (ordnet
euch der obrigkeitlichen Gewalt unter), so gut wie ich es verstehe,
nachzukommen. Vor bald 2000 Jahren wurden da die beiden Apostel Petrus und
Paulus berufen, in Griechenland und Kleinasien die neue Lehre des Evangeliums

von dem auf die Erde kommenden Gottesreich den Juden und Heiden zu
verkündigen, sowie von der frohen Botschaft, dass Jesus Christus, der von
den Juden gekreuzigt wurde, derjenige sei, der nach göttlichem Ratschlüsse
für die sündige Menschheit diesen schmachvollen Tod erlitten habe und durch
seine Auferstehung von den Toten, dessen sie selbst Zeuge waren, sich als
der erwiesen habe, von welchem die heiligen Schriften von Abraham ab bis auf
Johannes den Täufer Zeugnis gäben; dass derselbe erscheinen werde, um der
Menschheit als Sohn Gottes Gott als Vater aller zu verkünden, der seine Liebe
und Gnade allen zu Teil werden lassen will, die Christus, den Erlöser der Welt
von Sünde und Tod, im Glauben an ihn und seine göttliche Sendung annehmen,

nach seinem Vorbilde leben und von ganzem Herzen darnach trachten,
ihm ähnlich zu werden. Was liegt nun näher, als dass diese freimütigen Be-
kenner und eifrigen Verkünder der göttlichen Heilsbotschaft, sowie die, welche
an ihre Lehre glaubten, von den Juden und Griechen gehasst und verfolgt
wurden? Von den mit Blindheit geschlagenen Juden, die ihr wahres Heil
nicht erkennen wollten, sondern einen Messias erwarteten, der als weltlicher
Herrscher auftreten sollte, von den Griechen und ihren Priestern, die nicht
ihre vielerlei Götter beschimpfen lassen und sich von denselben abwenden wollten,

um diese ganz neue Lehre anzunehmen.
In der Apostelgeschichte Kap. 16, Vers 22—26 ist zu lesen, wie Paulus von

den Macedoniern verfolgt und in den Kerker geworfen, aber auch wunderbar
errettet wurde. In Kapitel 4, 19 ist zu lesen, dass Petrus und Johannes, als sie
vor dem jüdischen Rate standen, man ihnen verbot, weiter von diesem Jesus
zu reden, geantwortet zu haben: „Ob es recht sei vor Gott, euch mehr zu
gehorchen als Gott, urteilet selbst!"

Wenn Paulus und Petrus die Worte so geschrieben haben, wie im Briefe
an die Römer, Kap. 13, 1, und 1. Petrus, Kap. 2, 13 zu lesen, so kann es wohl
nicht anders geschehen sein, als unter dem Drucke der öffentlichen Meinung
und der Gewalt der Obrigkeiten. Denn wenn sie diesen widerstanden hätten,
so wären sie wahrscheinlich als Irrlehrer und Verführer des Volkes, als
Revolutionäre behandelt worden. Nicht besser wäre es ihren Jüngern und
Anhängern ergangen, die dieser neuen Lehre Glauben schenkten und sich zu ihnen
bekannten.

Paulus und Petrus waren grosse Menschen, zu Hohem, Erhabenem berufen,

ja zum Höchsten, was den Menschen gegeben werden konnte: zu der
Verkündung des Evangeliums und der Lehre von Christus; als dem Heil der
Menschheit, unter Juden und Heiden. Verfolgung und Widerstand gegen diese
Lehre konnte nicht ausbleiben. Deshalb werden sie in ihren Briefen an die
gläubigen Gemeinden die Forderung geschrieben haben, sich den damals
herrschenden Gewalten unterzuordnen. Die an die Lehre von Christus, dem
Erlöser der Welt, Gläubigen waren überhaupt lange Zeit Verfolgungen und Drangsalen

ausgesetzt. Selbstverständlich haben sie auch ein gewissermassen ruhiges

301



Leben vorgezogen, um nach ihrem Glauben leben zu können, statt
immerwährenden Verfolgungen und Nöten ausgesetzt zu sein. Das Christentum
konnte sich erst recht ausbreiten und hörten die Verfolgungen auf, als Kaiser
Constantin, der Grosse genannt, die christliche Religion zur Staatsreligion
erklärte. Da nun zur jetzigen Zeit sozusagen die ganze zivilisierte Welt sich
zur christlichen Lehre, zum Christentum bekennt, ist es sonderbar, dass
die damaligen Gebote der Apostel, der Obrigkeit Untertan zu sein, diese Worte,
die ja nur den damaligen Verhältnissen sich anpassend in zwingender Notwendigkeit

gegeben wurden, um ungestörter die Lehre von Christus der Welt zu
verkünden und sicherer ihres Glaubens leben zu können, so ausgelegt werden
können, der Obrigkeit solle Gehorsam geleistet werden in allen Stücken, trotzdem

wir Glaubens- und Gewissensfreiheit staatlich garantiert haben und jeder
Bürger vor dem Gesetz gleich gestellt ist; dass der Bürger verpflichtet sei,
Militärdienst zu leisten, was ja das Gleiche ist, wie zum Kriege gegen seine
Mitchristen erzogen zu werden. Das Kriegshandwerk zu erlernen führt ganz
sicher früher oder später zum Kriege, man will doch nicht umsonst, nur zum
Sport, das Kriegen erlernen. In dieser Richtung sind die geflügelten Worte
Kaiser Wilhelms IL, der ja den Krieg als gläubiger Christ für erlaubt
betrachtete, sehr bezeichnend: „Wenn ihr Frieden wollt, so rüstet zum Kriege."
Der letzte Weltkrieg hat zur Genüge gezeigt, was für ein Elend über Europa
gekommen mit dieser leichtfertigen Auffassung der Apostelworte: „Jedermann
sei der obrigkeitlichen Gewalt Untertan."

Nach meiner Ansicht braucht es einen starren Buchstabenglauben und
einen unlogisch denkenden Christen, um diese Apostelworte so aufzufassen
in Bezug auf Militär und Krieg. In Harmonie mit dem ersten und grössten
Gebot von Christus : „Du sollst Gott lieben über alles und alle
Menschen wie dich selbst" istdasnicht. A. Seh.

VIII.
Eine eifrige Leserin der „Neuen Wege" wünscht in Nr. 5 der genannten

Zeitschrift eine klärende Aussprache über das vielumstrittene Pauluswort „Seid
der Obrigkeit Untertan."

Für mich und für alle, die es mit dem Pauluswort ehrlich meinen, ist die
Sache klar und einfach. Wenn wir im Römerbrief, Kap. 13 lesen, so geht aus
ihm deutlich hervor, dass man nicht jeder Obrigkeit Untertan sein muss.
Ertragen, Gehorsam, Ehre und Steuerzahlen kann sich nur gegenüber einer Obrigkeit

verstehen, die auf dem Boden einer wahren und lebendigen Lehre Christi
steht.

Wer kann verlangen, dass die Menschen einer Regierung oder Obrigkeit
Gehorsam schuldig sind, die sich über die christlichen Grundsätze hinwegsetzt?

Eine Obrigkeit, die nur mit der Welt, aber nicht mit Gott verbunden ist,
hat kein Recht, Untertänigkeit von Menschen zu verlangen, die Gott mehr
gehorchen als der Welt.

Nur gottlose und heidnische Obrigkeiten nehmen sich das Recht, Völker
zu knuten, sie in sozialen und geistigen Rechten zu unterdrücken und zum
Militärdienst und Krieg zu zwingen.

Nach dem Römerbrief ist auch nur eine von Gott eingesetzte Regierung
gemeint, der man nicht widerstehen soll. Alle Menschen sind berufen nur
Gott zu dienen, nicht einer gottlosen Welt und einer Gesellschaftsordnung,
die je länger je mehr samt ihrer Obrigkeit in den Abgrund stürzt.

G. Scherrer.
IX.

(Von einer deutschen Krankenschwester.)
Ueber Paulus Stellung zur Obrigkeit erfahren wir aus der Apostelgeschichte,

dass er, vom Hohenpriester mit Vollmacht versehen, nach Damaskus
reiste, um die Christen zu verfolgen. Unterwegs erlebte er seine Bekehrung

302



und breitete nun selbst das Christentum aus. Der Hohepriester war und blieb
ihm „der Oberste seines Volkes", aber es war für Paulus selbstverständlich,
dass er Gott mehr gehorchen müsse als den Menschen.

Der römische Staat hatte zur Zeit, als Paulus den Römerbrief schrieb,
noch keine Notiz von dem jungen Christentum genommen, er verfolgte es
damals also noch nicht. Nero war auch, wenigstens ausserhalb Roms, noch
nicht als grausamer Tyrann bekannt. In dieser Zeit der Neutralität schreibt
Paulus in seinen christlichen Lebeusregeln auch über die Pflichten gegenüber
dem Staat: „Gehorchet der Obrigkeit, denn sie ist von Gott verordnet." Das
heisst doch mit andern Worten: Staatliche Organisationen sind, weil aus der
menschlichen Natur erwachsen, bei Erschaffung des Menschen von Gott im
Keime miterschaffen worden. Sie gehören zum Erziehungsplan Gottes, sind
gottgewollt. Ihre Aufgabe besteht darin, für äussere Ordnung zu sorgen,
das Böse zu hindern und zu strafen, das Gute zu fördern und zu schützen.
Aber sie sind „Gottes Diene r". Im Staate soll nicht der Wille eines
Fürsten, nicht der Wille der Parteiführer oder der Mehrheit des Volkes, auch
nicht nationale Interessen massgebend sein, sondern der Wille Gottes.

Hat Jesus ebenso gedacht? Als Pilatus sich vor ihm als der Herr
aufspielt: „Weisst du nicht, dass ich Macht habe, dich zu kreuzigen und Macht
habe, dich loszulassen," antwortet Jesus: „Du hättest keine Macht über mich,
wenn sie dir nicht wäre von obenherab gegeben." Pilatus war ihm also auch
ein „Diener Gottes" — ein D i e n e r, kein Herr — und ein Diener, der seiner
Pflicht, den Unschuldgeil zu schützen, nicht nachkam. Ein bemerkenswerter
Unterschied zwischen Jesus und Paulus zeigt sich allerdings: Jesus „wusste,
was im Menschen war," er fügte seinen Worten: „Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist," gleich die Warnung bei: „Gebt Gott, was Gottes ist." Paulus
warnte nicht, er wusste nicht, wie bald der Kaiser fordern würde, was Gottes
war, z. B. göttliche Ehre. Aber als der Sturm kam — wie hat sich da Pauli
Lehre in der römischen Gemeinde, in deren Mitte er seit Jahren lebte,
ausgewirkt? Wir wissen alle, wie glänzend diese Prüfung bestanden wurde. Da
gab es keine Gewissenskonflikte, ob ob man Gott oder der Obrigkeit gehorchen
solle, sonst hätte die junge Gemeinde ja keine Kraft zum Widerstände gehabt.
Galt doch schon die vom Staat befohlene Auslieferung der neutestamentlichen
Schriften als Abfall vom Christentum. Paulus selbst fiel (wohl eines der ersten
Opfer) als Staatsverbrecher durch Henkershand, wie Petrus, „mit seinem Tode
Gott preisend."

Was ergibt sich nun für uns Christen des 20. Jahrhunderts aus Rom. 13,
1—7? Wir sollen staatlichen Verordnungen willigen Gehorsam leisten und
ehrlich anerkennen, was der Staat nach Gottes Willen zu unserem Nutzen tut,
auch wenn es mangelhaft ist. Verlangt der Staat aber etwas gegen Gottes
Gebot, so sollen wir Gott mehr gehorchen als den Menschen. Ferner sollen wir
an unserem Teil tun, was wir können (aber nur mit lauteren Mitteln), dass der
Staat das wird, was er sein soll : Gottes gehorsamer Diener. Wenn nun
der Staat von Gott abfällt und dem Teufel dient? Dann wird Gott seinen
untreuen Diener zu strafen wissen. Wir sollen ihn nicht verteidigen, uns aber
auch nicht zum Strafamt drängen. Sonst trifft uns wie Johannes und Jakobus
das Wort unseres Meisters: „Ihr wisst nicht, wes Geistes Kinder ihr seid."
In allen Fällen sollen wir aber von Herzen beten : „Vater, Dein Wille
geschehe in unserem Land, in unserem Staat und auf der ganzen Erde." E. B.

X.
(Eine norwegische Stimme.)

Die Obrigkeit von Gott,1)
Eins ist jedenfalls sicher: Die Worte des Paulus von der Obrigkeit

x) Die folgende Aeusserung eines sehr selbständig denkenden Mannes mag

303



schliessen die Landesverteidigung aus. Denn wenn die Obrigkeit von
Gott ist, so soll also überall eine Obrigkeit da sein, auch international.
Das Römerreich, von dem Paulus spricht, war ja ein internationales Reich.
Und wenn es keine internationale Obrigkeit gibt, muss eine gebildet werden.
Das zu tun, wäre die einzig christlich erlaubte Aufgabe des Militärs. Soll also
überhaupt Krieg christlich berechtigt sein, so muss jedenfalls als erste, uner-
lässliche Bedingung aufgestellt werden, dass das Ziel des Krieges klar und
bestimmt die Eroberung der Welt für eine Weltobrigkeit ist. Welteroberung
oder Entwaffnung, das ist die Frage. Von Verteidigung kann von dem Augenblick

an, wo Weltobrigkeit technisch möglich geworden ist, nicht mehr die
Rede sein.

Die Obrigkeit, die da ist, die nun einmal bestehende, selbst die
schlechteste, soll nach Paulus anerkannt werden. Die Obrigkeit, von der
Paulus spricht, war die denkbar schlechteste, repräsentiert durch den Kaiser
Nero. Also, da wo eine Obrigkeit ist, soll sie als gottgewollt anerkannt werden,

selbst wenn sie sehr schlecht ist. Aber daraus folgt doch, dass, wo
keine Obrigkeit ist, eine errichtet werden soll, selbst wenn nur eine sehr
schlechte zu erhalten ist.

Es gilt nun aufs eindringlichste festzustellen, dass die Zeit der V e r t e i -
teidigungskriege aus ist. Wenn Worte, wie „Verteidigung", „Recht"
oder gar „Interessen" in der Rechtfertigung eines Krieges vorkommen, dann
ist der Krieg wahrscheinlich unchristlich. Nur die Welteroberung für die
Weltobrigkeit kann einen Krieg christlich rechtfertigen. Der ganzen Welt den

Krieg erklären oder entwaffnen, zwischen diesen beiden Möglichkeiten steht
die Wahl. Aber die heutigen Staaten sind für eine Welteroberung nicht stark
genug. Also müssen sie sich andern Staaten anschliessen, das heisst, sich
ihnen unterwerfen, bis ein Staatenbund gebildet ist, der stark genug ist, die
ganze Welt zu erobern. Denn die Obrigkeit ist ja von Gott, die Obrigkeit
soll sein.

Ohne freiwillige Unterwerfung kommt man also nicht aus. Ein Staat,
der nicht stark genug ist, die ganze Welt zu erobern, ist verpflichtet, sich
einem andern Staate unterzuordnen, auch ohne Rechtsgarantien. Denn die
Obrigkeit ist von Gott, die Obrigkeit soll sein! Aber warum denn diesen
Prozess der freiwilligen Unterwerfung eher abschliessen, als eine Machtkonzentration

gebildet ist, gegen die jeder Widerstand ausgeschlossen ist?
Noch ein wichtiger Zug in den Worten des Paulus muss hervorgehoben

werden: Man findet weder bei Paulus, noch irgend wo sonst im neuen Testament

irgend eine Aufforderung an den Christen, zu versuchen, selbst
Obrigkeit zu werden, die politische Macht zu ergreifen. Obrigkeit sein und auch
Soldat sein ist also nicht jedermanns Sache, bestimmte, dazu berufene
Leute besorgen das. Das muss nun auch international gelten. Es braucht
nicht die Sache eines jeden Staates zu sein, bei der Gründung der Weltobrigkeit
mitzumachen. Also braucht auch nicht jeder Staat sich dafür zu bewaffnen.
Und je mehr die andern Staaten rüsten, um so weniger Grund hat ein Staat,
selbst zu rüsten. Denn es werden ja ohne ihn bewaffnete Staaten genug,
Soldaten genug sein. Wenn alle andern Leute zum Beispiel Schmiede sein wollen,
dann wähle ich lieber ein anderes Handwerk. Und wenn alle andern Soldaten
sein wollen, dann werde ich doch lieber etwas anderes. Deswegen kann man
geradezu den Satz aufstellen: Es ist die Pflicht eines jeden Staates, zu entwaffnen,

so lange es andere Staaten gibt, die rüsten. Denn dann kann ebenso gut
einer von diesen die Weltherrschaft übernehmen. O. W. L u n d.

auf den ersten Blick etwas paradox erscheinen, doch wird man bei genauerem
Nachdenken ohne Zweifel finden, dass sie einen äusserst berechtigten Kern
enthält. Es ist gut, wenn man auch Bibelworte mit neuen Augen ansieht und
nicht mit den uralten Brillen. D. Red.

304


	Aussprache : vom vielmissbrauchten Pauluswort (Fortsetzung)

