
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 7-8

Artikel: Mahatma Gandhi

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gehen, i h n suchen, bei i h m Gott und Gerechtigkeit finden. Ihn
müssen wir neu verstehen, neu entdecken, diese Aufgabe ist unser
Konzentrationspunkt. Er wird uns dann schon auch in die Weite
führen, aber nicht so, dass wir uns darin verlieren, sondern so,
dass wir erst recht in unserer Wahrheit fest werden.

So suchen wir Gott und das Rechte in der Wirklichkeit, in
unserer Wirklichkeit, und so wird es Ernst. Der Gott, der uns in
dieser Wirklichkeit entgegentritt, ist wirklich Gott. Einer der
Unsrigen, den ich auch als einen von denen nennen müsste, zu
welchen gerade wir gehen sollten, Alexander Vinet, hat mit grosser
Schärfe den Unterschied gemacht zwischen der religion de l'homme,

der Religion, die der Mensch sich nach seinem Gedanken und
Bedürfnissen zurechtmacht, und der religion de Dieu, der
Gotteswirklichkeit selbst, die ganz anders ist, als wir sie ausmalen und
konstruieren würden. Diese Gotteswirklichkeit tritt uns in aller
Wirklichkeit entgegen, wenn wir ihr standhalten. Ganz besonders
aber tritt sie uns entgegen in der biblischen Offenbarung. Denn
diese kennzeichnet sich, gegenüber dem heidnischen Göttertum,
das sich in Mythus, Kultus, Idee kundtut, einmal als Wirklichkeit,
als eine Macht der Tatsächlichkeit, als etwas sehr Konkretes, in die
Geschichte des Einzelnen, wie der Völker Herabsteigendes, Fleisch
Werdendes, und auf der andern Seite als etwas ganz Unerfindliches,
dem menschlichen Dichten und Trachten Entgegentretendes, am
Kreuze sich am paradoxesten Offenbarendes.

Darauf kommt es jedenfalls hinaus: unser „religiöses Suchen"
•ist noch viel zu sehr religion de l'homme; vorwärts kommen wir
erst, wenn die Seele unseres Geschlechtes sich zusammenfasst, die
religion de Dieu zu suchen — sagen wir noch einfacher: wenn wir
statt Religion Gott selbst suchen, den wirklichen Gott, den Gott,
der sich in der Wirklichkeit kund tut. Welch grosser Tag, wenn
dieses Suchen einmal recht beginnt! L. Ragaz.

Mahatma Gandhi.
i.

i.
Dass wahre Genialität äusserste Vereinfachung und Verdichtung

des Geistes bedeutet, ist mir selten so eindrucksvoll vor Augen
getreten wie in der Erscheinung Gandhis. Zum Belege dessen rücke
ich jenen seiner Aussprüche an die Spitze meiner Betrachtung, der
wie kaum ein zweiter geeignet ist, den Sinn seines Lebens und Wirkens

zu entsiegeln.
„Einem hungernden und darbenden Volkedarf

278



sich Gott in keiner andern Gestalt zeigen als in
der von Arbeit und Arbeitslohn."

Dieser eine Satz zieht die Summe des Sozialismus; er schliesst
seine grösste Rechtfertigung und zugleich seine strengste Kritik
in sich. Seine grösste Rechtfertigung; denn es wird nicht allein der
Mensch, sondern Gott selbst der sozialen Forderung unterworfen,
welche eben damit zur Heilstatsache erhöht wird. Gandhi erklärt:
dort, wo die Not sich am schwersten fühlbar macht, dort und
nirgends sonst tritt Gott in die Welt ein. Das ist ein Wissen von viel
unmittelbarerer Art als das kultisch-sakramentale um die Gegenwart

des Höchsten; es ist lebendiges, sich untrüglich bezeugendes
Wissen. Es enthält, sage ich, mit der Rechtfertigung, ja Heiligung
des Sozialismus zugleich seine strengste Kritik; denn es lässt ihn
nicht als eine Angelegenheit der Macht, der Wohlfahrt oder auch der
Humanität, sondern lediglich als Sache Gottes gelten. Im, gegebenen
Falle muss sich Gott allerdings als Arbeit und Lohn offenbaren;
aber es dürfen beide auch bloss in seinem Namen und nicht um
ihrer selbst willen gefordert werden.

So spannt Gandhi — welch kühne Selbstverständlichkeit des
Gedankens wie des Ausdruckes! — den ungeheuren Bogen vom Geiste
zur Materie, von der Gottheit zum Arbeitslohn. Er erfasst das tiefste
religiöse Geheimnis, welches das der Verwandlung ist, der
Einsenkung des Geistes in die für geringfügig gehaltenen Dinge der
Wirtschaft. Wie die Luft von Stellen höheren Druckes einem M i-
n i m u m zuströmt, so das geistige Pneuma.

Wir lernen hieraus zunächst verstehen, warum sich Gandhi
überhaupt mit Politik beschäftigt. Vornehm tuende Scheingeistigkeit
spreizt sich gerne mit der Redensart : Ich halte mir die Politik vom
Leibe; ich mag nichts mit ihr zu tun haben. Hier wird geflissentlich
darüber hinweg zu sehen getrachtet, dass jedenfalls sie mit uns, und
zwar gar nicht wenig, zu tun hat. So viel, dass uns nur die Wahl
bleibt, uns über sie, wie das Haupt über Rumpf und Glieder, gebietend

zu erheben oder sie uns über den Kopf wachsen zu lassen und
von ihr vergewaltigt zu werden. Hören wir, wie Gandhi selbst sich
darüber äussert: „Wenn ich an der Politik Anteil zu nehmen scheine,
so geschieht es nur, weil sie uns heute alle umfängt wie Windungen
einer Schlange, aus denen wir uns trotz allen Anstrengungen nicht
befreien können. Gerade deshalb aber möchte ich gegen die Schlange
ankämpfen, wie ich es mit mehr oder weniger Erfolg bewusst seit
1894 tue, unbewusst aber, wie ich nun einsehe, schon getan habe,
seit ich den Kinderschuhen entwachsen bin. Ganz eigensüchtig, weil
ich wünsche, inmitten heulender Stürme in Frieden zu leben, habe
ich bei mir selbst und bei meinen Freunden versucht, Politik mit
Religion zu verbinden. Mit Religion meine ich nun nicht die der
Hindu — die ich allerdings höher stelle als alle Religionen — son-

279



dem ich meine die, die über allen Hinduismus hinausgeht, die den
Menschen bis in die Tiefen der Seele verändert, unlöslich mit der
ewigen Wahrheit verknüpft und darum unablässig läutert. Religion
ist das unverrückbare Etwas im Menschen, das keine Anstrengungen
zu gross findet, um zur vollen Entfaltung zu gelangen und das die
Seele nicht ruhen lässt, bis sie sich selbst gefunden, ihren Schöpfer
und die wahre innere Beziehung zwischen ihm und sich selbst
erkannt." (Zitiert aus „Jung-Indien").

Wir verstehen nun zweitens nicht bloss, dass Gandhi Politik
betreibt, sondern auch, was ihr Gegenstand ist: die Befreiung
Indiens von der Tyrannei Englands, nicht von den Engländern. Seine
Ziele sind mit nichten die des für gewöhnlich so genannten Nationalismus

und Patriotismus, der sich als Selbstzweck nimmt und dadurch
in Gegensatz zu Humanität und Kosmopolitie stellt. Gandhi geht
nicht von Indien aus, sondern von Gott und seinem sichtbaren Ebenbilde,

dem Menschen. Sein Weg ist, in der Sprache der Logik, der
deduktive, der vom Allgemeinen zum Einzelnen. Indien ist ihm
lediglich der grosse, ihn am unmittelbarsten betreffende Einzelfall,

dessen Erledigung ihm vom höchsten Prinzip selbst
vorgeschrieben ist. Wenn er für die unterdrückten Volksgenossen Partei
ergreift, ist das nicht Parteilichkeit im wörtlichen Sinne des Teilinteresses,

vielmehr bewusste Einordnung des besonderen Anlasses in
den geistigen Totalzusammenhang. Seine Politik ist wirklich a n -

gewandte Religion.
Ihr Weg ist. deshalb der enge und gradlinige des höchsten Lebens.

Er führt abseits der breiten Heerstrasse des gewalttätigen Erfolgsund

Machtstrebens, welche die Meisten wandeln. Wir kommen hier
zum dritten, wichtigsten Punkt: seiner politischen Methode. Häufig

hört man sie als die der Gewaltlosigkeit bezeichnen. Dieser

Ausdruck ist indessen kein sehr glücklicher und würde kaum
Gandhis Zustimmung finden, der neben dem ungefähr gleichbedeutenden

indischen Ausdruck „Ahimsa" mit Vorliebe das viel kräftigere
Wort „Satyagraha" verwendet. „Satyagraha" wird am richtigsten

mit „Gewalt des Geistes" wiedergegeben, die etwas von körperlicher

und seelischer Vergewaltigung grundverschiedenes ist. Wenn
wir jemand in Ketten legen oder einsperren, so tun wir ihm körperliche

Gewalt an; wenn wir ihn medial und suggestiv behandeln, so
vergewaltigen wir ihn in seelischer Hinsicht. Wenn wir jemand aber
eine Wahrheit mitteilen, von der wir selber durchdrungen sind, wenn
wir diese Wahrheit wie ein Feuer in ihn setzen, das ihn zur Zeugenschaft

entflammt, dann üben wir die Gewalt des Geistes an ihm, die
keine knechtende, sondern im höchsten Grade befreiende ist. Dort
wird das Du verdrängt, hier bejaht und zuhöchst gesteigert.

Gewaltlosigkeit ist als Tilgung und Abwesenheit der Gewalt
zunächst etwas Negatives, das keine Arbeit leistet; hiezu ist eine

280



positive Kraft wie eben Satyagraha erforderlich. Gandhi ist darum
kein Dogmatiker der Gewaltlosigkeit wie etwa Tolstoi. Er sagt lediglich,

dass, so lange es Besseres gibt als äussere Gewalt, wir uns
dieses Besseren mit aller Kraft befleissen sollen. Er verschweigt aber
auch nicht, dass es etwas noch Schlechteres gibt als Gewalttun, nämlich

: feige, träge Untätigkeit. Dem faulen Frieden ist der Krieg —
der innere wie der äussere — noch vorzuziehen. Ueber aller Art
Krieg steht aber der wahre Friede, der aus der Flerrschaft des Geistes
kommt.

Ueber ihn unterrichtet uns folgende Betrachtung. Wir knüpfen
wieder an den Begriff der Gewaltlosigkeit an, indem wir dabei in
Anbetracht ziehen, dass in der Sprache des Geistes sehr häufig
Höchstpositives in negativer Weise ausgedrückt wird. Ein solches
Paradoxon ist zum Beispiel die Seligpreisung der geistig Armen,
überhaupt die Hochwertung des Zustandes der Entblössung, des
Aus- und Abgekehrtseins. Grobsinnlich kann dies nicht verstanden
werden, da es doch kaum etwas Schrecklicheres gibt als einen hohlen,
leeren oder seelisch erstarrten und erstorbenen Menschen; es ist auch
nicht etwa allegorisch oder symbolisch zu verstehen, sondern als
Kehrseite der eigentlich positiven Zuständlichkeit : das von den
endlichen Inhalten der Sinne entblösste Gemüt nimmt umso bereitwilliger

die Fülle des Uebersinnlichen in sich auf, die weitabgewandte
Seele kehrt sich der Gottheit zu. Wienn ferner Laotse „Wü-Wei",
d. h. das Nicht-Tun fordert, so geschieht es nicht zum Lobe passiver
Beschaulichkeit und Versunkenheit, sondern ganz im Gegenteil: er
fordert die schöpferische, aus dem „Tao", dem Urgrund von Ich
und All, quellende Tat der Selbsibezeugung anstatt der blinden
Vielgeschäftigkeit, in welcher sich der überzivilisierte Mensch zu verausgaben

und zu verlieren gewohnt ist. Vor allem aber — und damit
stossen wir wieder auf unser unmittelbares Thema — bedeutet das
Gebot der Bergpredigt, dem Bösen nicht zu widerstreben, keineswegs,

dass man sich ihm fügsam zu unterwerfen habe, damit seine
Herrschaft über die Welt befestigend; da doch einer derartigen
Auffassung die Praxis Jesu am wenigsten entsprach. Vielmehr ist
gemeint, dass man das Böse nicht mit Bösem, sondern mit Gutem, den
Hass nicht mit Hass, sondern mit Liebe, jedenfalls aus der Liebe
beantworte. Das ist nicht Passivität, es ist das gewaltigste
Aktionsprogramm, das jemals in die Welt gesetzt worden ist. Von ihm
hat Gandhi eingestandenermassen einen ganz entscheidenden An-
stoss empfangen. Das Ausserordentliche seiner Leistung liegt nun
darin, dass er es, dem bisher auch die Frommen — und gerade sie —
Anwendbarkeit bloss in der Sphäre des persönlichen Lebens
zugestehen mochten, in die Oeffentlichkeit hinausträgt, ihm die Politik
unterwirft, in der sich bisher die brutalsten Macht- und Gewaltinstinkte

ausgetobt hatten.

281



2.
Danken und Leben, Wollen und Tun bilden in Gandhi eine

wunderbare Einheit. Auch der Schein des Zufälligen ist hier ausgemerzt,
innere und äussere Notwendigkeit befinden sich in grossartiger
Uebereinstimmung. Ich darf eine Kenntnis der wichtigsten persönlichen

Daten wohl bei den meisten meiner Leser voraussetzen : sie sind
aus den dankenswerten Veröffentlichungen des Rotapfelverlages,
namentlich: „Gandhi in Südafrika" und „Gandhis Leidenszeit" am
besten ersichtlich. Dass Gandhi die Politik nicht gesucht, noch
weniger selbstisch ausgenützt hat, wissen wir schon; er hat sich ihr
zur Verfügung gestellt, weil s i e seiner bedürftig war. Dies geschah
in der Kapkolonie, wo er noch in den neunziger Jahren des
abgelaufenen Jahrhunderts die Sache eines Klienten zu führen hatte. Sie
erweiterte sich von selbst zur Sache seiner Volksgenossen, die, den
dortigen Engländern und Holländern gegenüber auch zahlenmässig
in der Minderheit, von ihnen hart bedrängt wurden. Hier, im
Kampfe mit einer brutalen, kein Mittel scheuenden Uebermacht
entwickelten, befestigten, bewährten sich die den altindischen Lehren
und dem Evangelium entstammenden Prinzipien von Satyagraha
und Ahimsa, indem sie ihm nach zwanzigjährigem Ringen zum
Endsiege verhalfen. Von dort verpflanzte er sie dann knapp vor
Ausbruch des Weltkrieges auf den Boden seines Vaterlandes und ist
ihnen bis zum heutigen Tage unentwegt treu geblieben. Wir wollen
ihm nun, Schritt für Schritt, auf diesem seinem Leidens- und Siegeswege

folgen; natürlich geschieht dies nur in der Richtung der
geistwesentlichen Zusammenhänge, nicht der einzelgeschichtlichen
Tatsachen. Es lohnt sich fürwahr; denn selten, vielleicht noch niemals
ist ein solcher Weg mit gleicher unbeirrbarer Strenge und Zielsicherheit

zurückgelegt worden.
Satyagraha ist der Sinn : von ihm, als dem göttlichen Prinzip der

Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe müssen die Individuen, Völker und
Staaten durchdrungen werden. Nicht gegen, sondern mit und für
einander zu wirken, sind sie da: alle für alle. Kooperation,
Arbeitsgemeinschaft ist es, worauf es ankommt; überall und immer,
daher auch in dem besonderen Verhältnis, in dem sich Indien dem
britischen Zwingherrn gegenüber befindet. Dies Verhältnis ist
zunächst freiHch ein solches, das seiner Natur nach ein wahres
Zusammenarbeiten ausschliesst; es ist unmöglich, mit dem Unterdrücker
gemeinsame Sache zu machen. Doch — es i s t möglich, aber nicht in
unmittelbar sinnfälliger Weise, sondern sozusagen auf weite Sicht :

indem man ihn mit rechtmässigen Mitteln dazu bringt, zunächst auf
sein Unterdrückertum zu verzichten. Durch die Praxis selbst wird
uns hier die grosse Frage gestellt, wie dem Bösen zu begegnen sei.
Lässt man es gewähren, erweist man sich ihm willfährig, so fördert
man es; allein man fördert es auch durch die entgegengesetzte Me-

282



thode des gewalttätigen, hasserfüllten Widerstandes, da man ihm in
Hass und Feindseligkeit aller Art neuen Stoff darreicht. So bleibt
bloss der einzige Weg: dass man, unerschütterlich im Guten
verharrend, dem Bösen jede tätige Mitwirkung in seiner
Sphäreverweigert. Dergestalt tritt die Non-Kooperation in
ihre Rechte; doch nicht um ihrer selbst willen und als Dauerzustand,
sondern einzig und allein zum Zwecke und im Dienste wahrer
Kooperation, der Arbeitsgemeinschaft des Positiven und Guten. Gandhi
macht die Sache der Engländer gerade dadurch zu seiner eigenen,
dass er sie davor bewahrt, in schlimmste Willkür und Tyrannei
auszuarten.

Non-Kooperation wird hier freilich nicht zum ersten Male
theoretisch und praktisch vertreten. Schon die Frühchristen haben sie
geübt, im gleichen manche der späteren Sekten,-die sich hierdurch
von der Grosskirche unterschieden, vornehmlich die Quäker, die ja
im Weltkriege zu Tausenden den Waffendienst verweigert haben.
Im fünfzehnten Jahrhundert hat sie der Czeche Peter Cheltschitzky,
ein jüngerer Zeitgenosse Hussens, in ein System gebracht, das in
Vergessenheit geraten war, bis Tolstoi wieder darauf zurückgriff.
Von Tolstoi ist Gandhi in hohem Masse beeinflusst worden. Diesem
gebührt das Verdienst, dem Prinzip der Non-Kooperation die bisher
weiteste, am feinsten durchdachte, am kühnsten erprobte Anwendung
gegeben zu haben. Durch ihn wurde es ein welthistorischer Faktor
ersten Ranges.

Wir müssen uns klar werden, was das grundsätzlich zu bedeuten
hat. Non-Kooperation bedeutet auf der einen Seite das Gericht aller
blossen Gewaltrevolution, wie sie in unsern Tagen
vornehmlich durch den Bolschewismus repräsentiert ist. Sie bedeutet
auf der andern Seite das Gericht und die endgültige Ueberwindung
der Theorie und Praxis des leidendenGehorsams, der
unbedingten Unterwerfung unter die Obrigkeit, die von Paulus bis zu
Luther und über ihn hinaus wie ein Todesbann auf der Christenheit
gelastet hatte, sie an der Entfaltung lebendigen Gottmenschentums
behindernd. Durch Gandhi, den Bekenner des Hinduismus, ist das
tief Unchristliche dieser Lehre aufgezeigt worden, welche das
Unrecht durch die knechtische Unterwürfigkeit der von ihm Betroffenen
bekräftigt. Das reiche Mass von Schuld, das hier die mit den Mächten

der Welt paktierenden Kirchen, die katholische wie die
protestantische, auf sich geladen, braucht an dieser Stelle wohl nicht mehr
ausführlich dargelegt zu werden. Ueberhaupt darf es als grossartige

Uebereinstimmung und Bestätigung gelten, dass die meisten

der hier vorgetragenen Kernpunkte von Gandhis Theorie und
Praxis auch das Aktionsprogramm der Religiös - Sozialen von
Anfang bilden und gerade in den „Neuen Wegen" immer wieder
Ausdruck finden. Auf das Abweichende ist namentlich im zweiten

283



Teil dieser Abhandlung verwiesen. Das greifbarste Resultat jenes
Irrtums ist der gewalttätige Revolutionarismus, der, durch jenen
Missbrauch zum Aeussersten des Widerspruches aufgestachelt, fast durchwegs

dem Atheismus und Materialismus anheimgefallen ist. Die
ganze Entwicklung der abendländischen Welt ist dadurch in falsche
Bahnen geraten und es unterliegt keinem Zweifel, dass uns Gandhi
hier eine grosse Hilfe sein kann und tatsächlich schon ist. Denn in
ihm gewinnt die Religion die Macht einer durch keine Drohungen
und Anfechtungen von rechts und links zu erschütternden Zeugenschaft

des Guten. Und das ist es, wodurch und wofür allein sie lebt.
Non-Kooperation ist also die Weigerung, sich an einem System

zu beteiligen, das man aus sittlichen, religiösen, geistigen Gründen
verwirft; im gegebenen Falle verwehrt sie dem Inder, unter dem
bestehenden Regime- ein öffentliches Amt zu bekleiden, in strittigen
Fragen den Schiedsspruch eines britischen Gerichtes anzurufen, seine
Kinder in Regierungsschulen zu schicken, in denen sie dem heimischen

Geist entfremdet werden. Diese Massnahmen will Gandhi von
allen befolgt wissen, sind sie doch trotz ihres anscheinend negativen
Charakters das Fundament des Neubaus. Ihre positive Kehrseite
ist die Gründung nationaler Schulen wie der von Gandhi selbst
geleiteten; die Austragung der Streitfälle durch indische Schiedsrichter.

Anders steht es mit „Zivil-Disobödienz", dem Ungehorsam
gegen bestimmte öffentliche Verordnungen, den er als einen Akt des
Aufruhrs auf einzelne besonders disziplinierte Kreise der Bevölke^

rung einschränkt. Auch in Bezug auf den von Gandhi befürworteten
Boykott englischer Waren bestehn vielfach irrige Ansichten; er hat
keinen gehässigen Charakter, sondern erstreckt sich in der Hauptsache

auf jene Produkte, durch die das indische Gewerbe aufs
empfindlichste getroffen wird, Millionen an den Bettelstab gebracht
worden sind, ganze Distrikte von schweren Hungersnöten heimgesucht

werden. Es ist also namentlich die Einfuhr der englischen
Baumwollware, zu deren wirksamer Bekämpfung er seine
Volksgenossen, Männer und Frauen, auffordert, wieder den Webstuhl, die
Charkha, zu bedienen und den Khaddar, einfaches heimisches
Gewebe zu erzeugen. Er selbst geht hier wie überall mit gutem
Beispiel voran und widmet mehrere Stunden des Tages dieser Beschäftigung.

Gandhi fasst seine Forderungen immer wieder in diese vier Hauptpunkte

zusammen : Non-Kooperation, Wiederbelebung der Handarbeit

durch die Charkha, Hindu-moharnmedanische Einigung,
Aufhebung des Fluches der „Unberührbarkeit" der sogenannten Kastenlosen,

der Parias oder Tschandalas. Ueber einige dieser Punkte wird
noch zu sprechen sein. Hier sei bloss bemerkt, dass zwischen dem
Hinduismus und dem Mohammedanismus, dem etwa ein Viertel
der Gesamtbevölkerung huldigt, tiefgreifende Gegensätze bestehen,

284



die sich nicht selten in blutigen Konflikten Luft machen und die all-
mählig zu überbrücken erst jetzt der Autorität Gandhis und dem
gemeinsamen nationalen Interesse gelingt. Der grosse Mann hat auch
klar erkannt, dass, so lange Indien Millionen seiner Söhne als Parias
brandmarkt, es sich selbst verurteilt, der Paria der Welt zu sein und
keine Freiheit gewinnen kann. Um so härter verdammt er dieses
Vorurteil als ein gegen Religion und Vernunft, gegen Gott und den
Menschen gerichtetes und wirkt auch hier vorbildlich, indem er ein
„unberührbares" Mädchen in seine Familie aufgenomlmen hat und
zusammen mit seinen eigenen Kindern aufzieht. Jene vier Punkte
sind in Wirklichkeit natürlich gar nicht voneinander getrennt, sie
bilden ein Kontinuum, noch mehr, eine innere Einheit, sie sind
insgesamt von Satyagraha durchwirkt und überleuchtet, sind lediglich

verschiedene Ausdrucksweisen dieses einen Prinzips.
Das Wichtigste und Allgemeinste, raumzeitlich am wenigsten

Eingeschränkte ist Non-Kooperation. Sie steht ja auch bei uns in
Uebung und zwar besonders in Form des S t r e i k e s. Aber gerade
da bestätigt es sich, wie wenig es dasselbe ist, wenn von zweien —
nämlich aus zweierlei Geist — scheinbar und äusserlich dasselbe
getan wird. Gestreikt wird auch bei uns und zwar keineswegs bloss
von Proletariern, in den meisten Fällen auch kaum ohne ergiebigen
Anlass. Immerhin hat es nach dem Kriege so etwas wie eine
Streikpsychose gegeben, die in der Einbildung bestand, es könne durch
blosse Einstellung der Arbeit Produktives für das, Volkswohl
geleistet werden. Das kann nun tatsächlich der Fall sein, doch allein
dann, wenn diese Einstellung selbst produktive seelische und geistige
Voraussetzungen hat. Die grundsätzliche Verkennung dieser
Möglichkeit der Wertung des Streikes ist das Vorurteil aller Gewaltnaturen

und einseitigen Betriebsmenschen wie der Faszisten und Henri
Fords. Ihrer beraubt sich der herrschende Sozialismus zumeist durch
seine materialistische Orientierung. Ein dumpfer, sich gegen das
Unrecht aufbäumender Instinkt der Selbsterhaltung schafft noch kein
Recht, sondern bloss der alles überschauende und einbegreifende
Geist echter Humanität, dem Gandhi dient. Vergessen wir nicht,
dass hinter Non-Kooperation, wenigstens dem Sinne und der
Absicht nach, Kooperation als lebendige Liebes- und Arbeitsgemeinschaft

steht Bloss der Streik hat tiefere Berechtigung, der, indem er
die durch Ausbeutung geschändete sittliche Ordnung wiederherstellt,
dem Arbeitnehmer und -Geber zu gleichen Teilen Hilfe leisten will.
Es wird dem Verständnis Satyagrahas weiter dienlich sein, wenn
wir es zu dem physikalischen Begriff und Prinzip des Vakuums
in engere Beziehung setzen. Wollen wir eine anziehende, aufsaugende

Wirkung üben, so schaffen wir, anstatt uns direkt der Mittel
des Druckes und Stosses zu bedienen, eine nach Möglichkeit
verdünnte Atmosphäre. Solch ein Vakuum ist, richtig verstanden, die

285



Non-Kooperation, wie sie Gandhi will; ihr Endeffekt muss demnach
einer der Anziehung und Verbindung, nicht der Abstossung und
Isolierung sein.

2-

Es ist ganz in der Linie dieser Betrachtungen gelegen, wenn ich
Gandhi einen Erlöser der Quantität nenne. Er trägt den
Geist in die Materie hinein, aber er lässt ihn keinen Kompromiss mit
ihr schliessen. 1st dies schon eine wunderbare Tatsache, so wird
sie noch wunderbarer dadurch, dass es kein kleiner Kreis von
Auserwählten ist, in dem diese Persönlichkeit wirkt, sondern ein grosses
Volk, ein Volk von mehr als dreihundert Millionen Menschen, etwa
der fünfte Teil der gegenwärtigen Menschheit. Das ist jedenfalls
etwas Ungeheures, in dieser Art noch nicht Dagewesenes. Nun ist
es kein Zweifel, dass Gandhi wie jeder Geistesmensch sich an den
Einzelnen wendet, zum Einzelnen spricht, auf den Einzelnen wirkt.
Doch er spricht auch zu allen zusammen; er spricht auch zu den
dreihundert Millionen; er spricht auch zur Gesamtheit, zur Summe,
ja, scheuen wir uns nicht, das Wort auszusprechen : zur Masse.
Er spricht, er wird von ihr gehört und verstanden. Was das zu
bedeuten habe, wird durch folgende Ueberlegung klar. Der schmerzlichste

Riss, der durch die Welt geht, ist der zwischen Qualität und
Quantität, zwischen Individuum und Menge. Die idealistischen
Naturen wollen gemeiniglich mit der Masse nichts zu tun haben, sie
schliessen sich vor ihr ab oder trachten, sie völlig in Individuen
aufzulösen. Dabei übersehen sie oder täuschen sich darüber hinweg,
dass auch für den Geistigen die Masse als solche niemals aufhört
da zu sein : als Publikum, als der anonyme Zuhörer oder Leser, als
der grosse „Andere", als Oeffentlichkeit. Der Politiker hinwiederum,
der Mann der sogenannten Realität, macht sich der entgegengesetzten,

noch weit schlimmeren Einseitigkeit schuldig: er will von den
Individuen als Individuen nichts wissen, er ballt sie ganz zur Masse,
zur unpersönlichen Allgemeinheit zusammen. Sie sind ihm Wählerschaft,

Majorität, Partei. Wie sehr, zum Beispiel, zeigt sich der
Marxismus, auch theoretisch, in dieser Auffassung befangen! Erwartet
er doch das Heil von dem mehr seiner Klassenzugehörigkeit als
seines persönlichen Wertes bewussten Proletarier, also von einem
Kollektivwesen, das die menschheitlichen Totalinteressen in sich
zusammenfassen soll. Gandhi vollzieht die höhere Synthese. Er geht
nicht an der Masse vorüber, er zerschlägt sie nicht in Einzelwesen;
allein noch weniger gibt er sich ihr gefangen oder lässt er sich von
ihr tragen. Vielmehr durchdringt er sie mit seinem persönlichsten
Leben, bläst er ihr den Odem des Geistes ein und erlöst sie dergestalt
nicht minder als Masse denn als individuellen Organismus.

Es hat einen tiefen Sinn, dass in der Physik und auch ausserhalb

286



ihrer die Begriffe der Masse und der Materie annähernd
dieselbe Bedeutung haben. Die Materie vergeistigen, heisst, sich mit
der Masse auseinandersetzen. Es heisst: sich von dem grössten
Schwergewicht nicht niederziehen lassen, vielmehr es emporheben,
ihm die Flugkraft des Geistes schenken. Wie ich ihn den Erlöser
der Quantität genannt habe, weil er sie nicht der Qualität preisgibt
noch umgekehrt, kann man ihn auch den Erlöser der Masse nennen.

Insofern erscheint es mir tatsächlich nicht übertrieben, seine
Erscheinung als einen Wendepunkt des Weltgeschehens zu bezeichnen.
In ihm und seiner Wirksamkeit verkörpert sich etwas Neues,
das zugleich tiefstes Sehnen und Wollen der Gegenwart
erfüllt. Gandhi bewährt sich auch hier — und hier vor
allem — als ein ganz grosser Synthetiker, ein Ueberbrücker von
Gegensätzen, ein Auslöser des Polaren. Durch den ganzen Gang der
Weltgeschichte hindurch sind, namentlich im Abendlande, Religion
und Weltlichkeit in zwei getrennte, oft sogar feindlich entzweite
Hälften auseinandergefallen. Die Religion ist mehr und mehr nach
innen gegangen, freilich in einseitiger Weise. Die Weltlichkeit —
als Politik, Kunst, Wissenschaft, Technik, Zivilisation — ebenso
einseitig nach aussen. Religion ist eine Sache des Gefühls, der frommen
Andacht und kultischen Uebung geworden, sie hat die Welt sich
selbst überlassen oder, was noch schlimmer, wenn sie eingriff, sich
vorwiegend der „weltlichen" Mittel, der Macht, der Gewalt, Lüge
bedient. Die Weltlichkeit ihrerseits hat zweifellos Grosses geleistet,
sie hat alle Dimensionen und Ausspannungen des Seins durchwandert,

sie hat sich mutig in die Unendlichkeiten von Raum und Zeit
begeben, aber auch in ihnen, wie in einem Labyrinth, verloren, weil
das Unendliche bloss von der Ewigkeit und Totalität aus gemeistert
werden kann und d i e allein im Ich zu finden ist. Darum leiden die
meisten Weltverbesserer, Sozialisten und Pazifisten Schiffbruch, weil
sie in ihren Besserungsversuchen in der äusseren, weltlichen Sphäre
verharren, sich nicht als ein geistiges Selbst, sondern lediglich als
ein Stück Welt gebärden. Aehnlich wie ein Felsblock, unfähig, sich
selber zu heben und aufwärts zu bewegen, durch Angreifen einer
Kraft von aussen gestemmt werden muss, kann der Welt bloss
geholfen werden durch etwas, das mehr als Welt ist: durch die Gottheit,

die sich in Geist, Seele, Ichheit offenbart; hier freilich nicht
eingewickelt und verschlossen bleibend, sondern frei in Raum und
Materie hinausströmend. Am furchtbaren Zusammenbruch unserer
Kultur tragen Religion und Weltlichkeit ungefähr zu gleichen Teilen
die Schuld — und zwar einfach dadurch, weil sie, in spröder Absonderung

und Entfernung von einander verharrend, nicht zueinander
finden mochten. Gandhi ist uns da ein gewaltiger Wegweiser und
Bereiter des Weges. Er arbeitet dem Typus des kommenden
Menschen mit mächtigem Einsätze vor, er verkörpert ihn teilweise schon

287



in sich. In diesem Menschen nämlich soll das vollkommene
Gleichgewicht und die Harmonie von innen und aussen erreicht sein. Er
ist durch und durch weltlich ; er ist zugleich durch und durch geistig
und religiös. Ja, nicht bloss zu gleicher Zeit ist er beides, sondern
sozusagen im selben Raum : es ist in ihm eines und dasselbe geworden.

Seine Weltlichkeit ist Gottesdienst, seine Göttlichkeit Dienst
an der Welt. Er ist gerade darin der anspruchloseste, demütigste
Diener des Höchsten, dass er ihm keine Kirche mehr baut, weil ihm
allüberall, in jedem Geschöpf, in jedem Dinge, denen er begegnet
und die er zu betreuen hat, vom Schöpfer selber die Kirche gebaut
ist. Das Leben in seiner unerschöpflichen Tiefe und Weite, Fülle und
Erhabenheit ist der grosse Altar, auf dem er das ständige Opfer
seines Selbst darbringt, es durch diesen Akt ständiger Weihe und
Hingabe immerwährend erneut und geheiligt wieder empfangend.

Solch ein Weltpriestertum im wahren Sinne ist das Amt Gandhis.
Er hat erkannt, dass der äusseren materiell-menschlichen Welt bloss
d i e Entwicklungs- und Besserungsmöglichkeit zubemessen ist, die
durch das Mass inner-menschlicher Entwicklung und Läuterung
bestimmt ist ; dass aber diese auch umgekehrt in jener den einzig treuen,
vollgiltigen Masstab besitzt. Gewaltat, Hass, Bosheit können durch
keine Gesetzgebung gezwungen werden, aus der Welt zu verschwinden;

sie können es allein durch Verwirklichung des Göttlichen im
Menschen. Aber das Götüiche seinerseits verwirklich sich eben
dadurch, dass es, anstatt in schalem Selbstgenuss zu schwelgen, alles
daran setzt, Gewalttätigkeit, Hass und Bosheit aus der Welt zu
tilgen. Der Materie kann nicht von der Materie, sondern einzig vom
Geiste, der Quantität nur von der Qualität geholfen werden; die
wahre Geist-Qualität muss aber auch diese Hilfe leisten. All dies ist
schon in dem. Satz enthalten, dass Gandhi Politiker aus Religion ist.

3.
Eine solche Einheitlichkeit, Klarheit, Wesentlichkeit alles Tuns

kann bloss aus einem absolut einheitlichen, aus seiner Wurzel
wachsenden Leben stammen. Ich will hier nur noch das Wichtigste
hervorheben. Dass Gandhi, anfänglich ein erfolgreicher Rechtsanwalt,
dazu Haus- und Familienvater, der weiteren Ausübung seines Amtes
entsagt, den Beruf der.Berufung, die materielle Habe der Idee hingeopfert

hat, ist die im Rahmen dieser Persönlichkeit fast
selbstverständliche Voraussetzung, auf der sich nun erst die Verwirklichung
seiner wahren Aufgabe in höchster Reinheit und Strenge aufbaut.
Wie ferne ihm jedes Buhlen um den Erfolg — auch den
moralischen — um des Erfolges willen liegt, bezeugt das
ausserordentliche Faktum, dass er sich nie die Schwäche und
Verlegenheit des Gegners zunutze gemacht hat. Im Gegenteil,

er hat in derartigen Lagen — wie im Burenkrieg, im

288



Zuluaufstand, im Weltkrieg — den Engländern stets
Hilfsdienste geleistet, die von ihnen auch dankend anerkannt wurden,

so lange sie deren bedurften, um später mit Undank belohnt zu
werden. Es ist schwerlich anzunehmen, dass dem durchdringenden
Geiste Gandhis solches Erfahren eine Ueberraschung bot, noch
weniger, dass seine Haltung von irgendwelcher Hoffnung auf
Erkenntlichkeit und Vergeltung, auf eine Aenderung der britischen
Politik mitbestimmt wurde. Wer so rechnet, der vergisst, dass Gandhis

Kalkül ein solcher mit rein sittlichen Werten ist ; in ihnen bewegt
er sich mit unbeirrbarer, unfehlbarer Sicherheit; man könnte ihren
Plan die Mathematik des Unendlich-Grossen nennen. Er ist der
Realpolitiker nicht der Materie, sondern des Geistes : darum der einzig

wirkliche Realpolitiker, da er uns durch sein Tun und Lassen
offenbar macht, dass wahre Realität doch nur im Geiste zu suchen,
von dessen Anhauch, was sich sonst diesen Namen anmasst, in Staub
und Moder zerfallen muss. Dem Gebot der Bhagavad-Gita, des
altindischen Heldengesanges, treu, klammert sich Gandhi nicht an die
F o 1 g.e n seines Handelns. Wenn Indien noch vor Ablauf eines
Menschenalters frei werden kann, um so besser! Wenn es noch
Jahrhunderte bis dahin dauert, soll das um kein Haar schlechter sein.
Der Effekt in der Zeit steht hinter der Sache zurück, die Gottes ist
und nicht Indiens oder Indiens doch bloss in stellvertretender Weise.
Nation, Staat, Vaterland dürfen sich keine Selbstherrlichkeit anmas-
sen, sonst wird die Liebe zu ihnen und das Wirken für sie zum
Götzendienste, der schliesslich den Götzen zum Falle bringen muss wie
seinen Diener.

Gandhi erfüllt die Forderung der Feindesliebe in einer Weise,
die weit über blosses Bemühen hinaus ist. In ihm ist die ganze
Leidenschaft des für die Gerechtigkeit und in ihr Entbrennenden; er
scheut nicht den Akzent der Entrüstung, der Empörung, des heiligen
Zornes; der Hass ist aus seiner Seele getilgt. Mit wunderbarer Feinheit

und Schärfe ist hier die genaue Grenze gezogen. Es ist auch
keine Spur der Sentimentalität oder der eitlen Sucht, sich in der
eignen Tugend zu bespiegeln, in der Art, wie er dem heftigsten Widersacher

gerecht zu werden trachtet, erlittenen Schimpf und Unbill ins
Objektive erhebt, alles ins Licht der absoluten und ewigen Wahrheit
zu rücken bestrebt ist. So ist er die lebendige Widerlegung des
Materialismus, wirksamer als die stärksten philosophischen Argumente.

Gandhi ist sich in jedem Augenblick seiner ausserordentlichen
Verantwortlichkeit bewusst. Er geniesst sie nicht, noch spielt er mit
ihr wie so mancher Mächtiger in unseren Landen, dem sie neben
Krone und Szepter nur ein Prunkstück mehr ist, dessen er sich, wenn
die Last zu drückend geworden, ohne sonderliches Bedenken
entledigt. Er atmet sie ein und strömt sie aus, sie umgibt ihn wie die
Atmosphäre den Erdball. Unerbittlich klar und scharf weht sie um

289



die Höhen, auf denen er wandelt, und zu denen wir emporgewendet
werden, wenn wir ihm auch bloss aus der noch unverbindlichen
Distanz des Lesers zum gedruckten Buche nachfolgen. Ich rate jedem,
sich mit den Aufsätzen und Briefen vertraut zu machen, die im Bande
„Jung-Indien" vereinigt sind. Die Meisten werden sich an die Luft
dieser Gedanken, die ihnen im Anfang den Atem benehmen mag,
erst gewöhnen müssen ; mit der Zeit aber werden sie eine ganz
ausserordentliche Stärkung erfahren und für das weitere Leben mitnehmen.

Es ist kein blosser Zufall noch äusserliches Symbol, dass
solches in der Nachbarschaft des Himalaya, der höchsten Erdgipfel
gedacht, gesprochen und geschrieben wurde. Allgemein bekannt ist
ja, bis zu welchem Grade die Strenge der Zurechnung bei Gandhi
geht: alle Schuld, die von seinen Volksgenossen im Namen der
gemeinsamen Sache begangen wird, nimmt er, der Führer und Meister,
auf sich. Er unterzieht sich harten Bussen und Fasten für die Sünden

der Anderen. Für i h n freilich haben sie weniger die Bedeutung
der Strafe als der freiwilligen Zucht und Läuterung, einer Tat der
Versöhnung und Erlösung für sein ganzes Volk.

Dass aus solcher Bereitschaft und Demut erst die Hoheit und
Majestät des sittlichen Wesens erwächst, trat besonders in dem Prozess

zutage, der ihm im Jahre 1922 von der englischen Regierung
gemacht wurde und mit seiner Verurteilung zu einer sechsjährigen
Gefängnisstrafe endigte. Was kann ein irdisches Gericht dem
Menschen anhaben, der in solchem Masse Richter über sich selbst ist?
Der geistige Prozess, in dem er steht, entscheidet auch über den
juristischen, in den er durch die Mächte dieser Welt verwickelt wird;
die höchste zuständige Instanz ist ihm das eigene Gewissen; er beugt
sich keinem andern Erkenntnis und Urteil. Wo alles restlos verantwortet

ist, dort bedarf es des Klägers ebenso wenig wie des
Verteidigers; beide Funktionen sind im Geiste dessen vereinigt, der die
Balance zwischen Gut und Böse hält, in unbestechlicher Selbstprüfung

alles Für und Wider erledigend. Ja, Gandhi bekennt sich als
schuldig, durch die Verkündung von Non-Kooperation den
ungewollten Anlass zu dem blutigen Aufruhr seiner Landsleute gegeben
zu haben. Allein er wäre noch schuldiger gewesen, wenn er jene
Verkündung gegen seine bessere Ueberzeugung unterlassen hätte;
und darum ist er im tieferen Sinne doch wieder unschuldig. Es
erscheint in diesem Zusammenhang von ausserordentlicher Bedeutung,
dass ihm Broomsfield, der Leiter der Verhandlung, überwältigt von
seiner sittlichen Grösse, die Bemessung der Strafe überlässt. Und so
offenbart es sich auch im Gefängnis, dass, wer sich in jede Situation
mit seinem ganzen Selbst hineinstellt, jeder Situation gewachsen ist,
jede Situation bemeistern wird. Gandhi benutzt diese Epoche seines
Lebens, die e r durchaus nicht als Leidenszeit empfindet, zur inneren
Sammlung, zur ruhigen körperlichen und geistigen Arbeit, vor allem

290



aber dazu, das Verhältnis zwischen den Gefangenen, den Beamten
und dem Aufsichtspersonal aufs beste zu gestalten. Es gelingt ihm,
den spröden Widerstand der meisten, der Bedrängten, wie ihrer
Bedränger, durch die grössere Kraft der Liebe und Güte zu überwinden.

Die Folge ist, dass sich ihm früher fast als er sich gewünscht,
die Pforten der äusseren Welt wieder öffnen ; nach Ablauf -zweier
Jahre wird er, von einem heftigen Krankheitsanfall genesen, enthaftet.

Es ist, als ob das Gefängnis sich weigerte, ihn, den wahrhaft
Freien, länger in seinen Mauern zu dulden. Seine Aufgabe ruft ihn;
es gibt keine Macht zwischen Himmel und Erde, die sich diesem Rufe
dauernd widersetzen könnte.

Es ist durchaus begreiflich, dass dem. tiefreligiösen Sinne der
Inder dieser Mann als ein ausserordentliches Wesen, als die Verkörperung

einer ganz besonderen Kraft erscheinen muss. Einen
„Mahatma" nennen sie ihn, was ungefähr dem Heiligen der Kirche
entspricht, bloss, wie mich bedünkt, ein noch allgemeinerer und
umfassenderer Ausdruck ist. In wörtlicher Uebertragung bedeutet er:
grosses, weltweites Selbst; und da geht er geradlinig auf die
altindische Lehre zurück, die im übrigen nicht auf Indien beschränkt,
sondern gemeinsames Urgut der ganzen Menschheit, Grundlage aller
Religionen, Sittenlehren, Weltanschauungen ist: dass das Ich in
seinem tiefsten Wesen keine abgesonderte Existenz hat, sondern innigst
mit dem All verbunden, ja, mit ihm Eines ist. Diese Einheit ist
immer da, sich ihrer aber bewusst werden und bleiben, ist der
eigentliche Sinn des Lebens, den nur erfüllt, wer wie Gandhi
unaufhörlich in die „leise, innere Stimme" seines Gewissens horcht.

In einem, seinerzeit gehaltenen Vortrage: „Wer ist der grösste
Mann der Gegenwart?" erkennt der vortreffliche amerikanische
Pazifist J. Haynes Holmes den Preis Gandhi zu. Er vergleicht ihn mit
Romain Rolland und Lenin. Rolland ist gross als Idealist und
Menschenfreund, der seine Ueberzeugung durch die harte Probe der
Kriegsjahre siegreich hindurchgetragen hat, aber er steht abseits von
der Menge, er scheut die Berührung mit ihr; er ist kein Mann der
Tat. Ein solcher ist Lenin und zwar in ganz gewaltigen Dimensionen,

knüpft sich doch an seinen Namen eine der grössten Umwälzungen,

welche die Geschichte kennt. Allein es ist kein tieferer
sittlicher Impuls in seinem Tun ; sein Tun bedeutet sogar eine Verleugnung

des moralischen Bewusstseins. Gandhi vereinigt die Potenzen

beider in sich, den sittlichen Geist und den Tatwillen, er
verpflanzt das Ideal auf den Boden der Realität; so ist er jedem der beiden

um eben das, was jeden vom andern unterscheidet, überlegen.
Wir geben Holmes im Wesentlichen recht; und als wesentlich
erscheint uns der allgemeine Masstab der Bewertung, nicht das absolute

Grössenmass der Einzelerscheinung, ihr komme welche Bedeutung

immer zu. Die Siegel der Gegenwart müssten erst gelöst sein,

291



um die Frage klar zu beantworten, wer ihr Grösster sei. Was aber
feststeht und gilt, ist, dass in Gandhi und durch ihn sich das
Bewusstsein unseres Geschlechtes, die Geistigkeit unseres Planeten auf
eine höhere Stufe gehoben hat, dass seine Wirkungen bis in ihre
Substanz hinein verspürbar sind und bleiben werden.

IL
1.

Gandhi ist wiederholt mit Christus verglichen worden. Die
Berechtigung, ja, Notwendigkeit dieses Vergleiches leitet sich aus der
einfachen Tatsache her, dass sich in Christus eben die Norm
verkörpert, an der jede Erscheinung und Gestalt gemessen und bestimmt
werden muss. Aber es ist gleich hinzuzufügen, dass Gandhi sie in
ganz besonderer Weise erfüllt. Sein Werk ist eine lebendige
Verwirklichung der Bergpredigt, von der er eigenem Bekenntnis gemäss,
einen für sein ganzes Leben und Wirken entscheidenden Eindruck
empfangen hat. Was ihn zum treuen Diener Jesu stempelt, ist sein
unerschütterlicher Glaube an die Kraft des Guten, sein restloses
Durchdrungensein von ihr. In dieser Grundüberzeugung ist zweierlei

enthalten, das im Innersten freilich eines ist : nämlich, dass wahre
Güte eine Kraft ist und dann, dass es keine wahre Kraft gibt, die nicht
aus der Güte kommt. Damit befreit uns Gandhi ebensowohl vom
Erbübel der kraftlosen Scheingüte, wie von dem der dämonischen
Scheinkraft; von der Trägheit wie von der Gewalttäigkeit, die einander

wechselseitig bedingen und auslösen. Es gibt genau so viel
Gewalttat in der Welt, als es in ihr träge Schwäche gibt; so viel
Schwäche als Gewalt. Diesem doppelten Banne entringen wir uns
bloss durch den Impuls der schöpferischen Liebe, den wir in Gandhi
so mächtig gesehen haben. Wir gehen nicht fehl, wenn wir in ihm
einen Vollstrecker des Neuen Testamentes in der äusseren
Weltsphäre der Politik erblicken, in der die abendländische Christenheit,
ihr voran die Kirche, am schwersten versagt hat. Gandhi, der Hin-
dhu, ist hier der christlichere Christ. Denn Christum bekennen, heisst
vor allem : ihn tun. Ihn dort tun, wo er bisher am wenigsten getan
und am hartnäckigsten verleugnet wurde.

Aber man ist noch weiter gegangen und hat Gandhi in eine Linie
mit Christus gestellt, ihn als den Heiland unserer Zeit gefeiert,
ebenbürtig dem Menschensohne oder ihm doch bloss um Weniges
nachstehend. Hiegegen nun müssen wir grundsätzliche Einsprache
erheben. Nicht aus dogmatischer Aengstlichkeit oder Bedenklichkeit,
noch aus der Sucht, uns in kleinlichen Rangfragen zu ergehen. Sondern

um die Klarheit der letzten Perspektive handelt es sich, die dem
vorschauenden Blick noch mehr als dem nach rückwärts gerichteten
gewahrt bleiben muss. Man wird uns schwerlich im Verdacht
haben, etwas zu beabsichtigen, das einer Verkleinerung Gandhis

292



auch bloss von ferne ähnlich sähe. Die Grenzen eines Phänomens
aufzuzeigen, das wie wenige ein menschheiüiches und kosmisches
genannt werden darf, heisst indessen, nicht bloss dem Gebot objektiver

Wahrhaftigkeit Rechnung tragen, sondern noch mehr, uns
davor bewahren, in jenen Grenzen gefangen zu bleiben.

Vor allem muss doch — in sämtlichen Lebenssphären und in der
Unmittelbarkeit des Lebens selber — unterschieden werden zwischen
der Schöpfung und der Anwendung, dem Original und
der Ableitung. Wo Christus die Prämisse aufgestellt und verwirklicht

hat, dort zieht Gandhi die K o n s e q u e n z. Das ist sicherlich
etwas sehr Grosses, aber jedenfalls ein solches zweiter Ordnung.
Der Diener ist nicht über dem Herrn und gerade die treueste Nachfolge

bezeugt sich damit selbst als u n t e r der Meisterschaft stehend.
Gandhi hat Christus zur Voraussetzung, nicht umgekehrt. Man
könnte ihr Verhältnis auch dem der Sonne zu einem Planeten, des
selbstleuchtenden Körpers zu dem, der empfangenes Licht wiederstrahlt,

vergleichen; nur muss ausdrücklich vor einem Missbrauch
dieses Gleichnisses gewarnt werden: denn in der Optik des Geistes
gibt es kein Licht, das ein bloss reflektiertes wäre; es gibt hier keinen
absolut dunkeln Körper. Und am wenigsten ist Gandhi ein solcher.
Genauer ist es, in der Intensität, der Qualität der Strahlkraft
Unterschiede zu machen. Die nun war in Jesus Christus unzweifelhaft
eine andere, weit gewaltigere als in Gandhi. Sie war so urmächtig
im Heiland, eine neue Art Mensch ins Leben zu rufen, mit anderer
Verteilung und Richtung der Kräfte und Eigenschaften, mit einem
andern Daseinssinne als die bisherige, die darum als die alte Welt
zum Untergange verurteilt wurde. Jesus, der Christ, schuf den
Christen; nicht als ein für allemale fertiges Gebilde, vielmehr als
eines, das sich selbst immerdar weiterzubilden und zu vollenden hat.

Das ist die von so wenigen, am wenigsten von der Kirche
eingesehene Heilstatsache. Echtes Christentum ist kein Besitz, den wir
bloss zu betreuen und zu verwalten, vielleicht auf Zinsen anzulegen
hätten, sondern ein fortwährender Erwerb, ein unablässiges
Besitzergreifen von unserem tiefsten, noch verborgenen Wesen. Denn Christus

lebt; er lebt aber bloss in den lebendigen und das heisst den
ewig werdenden Menschen. Sie allein sind Bekenner des lebendigen
Christus, dahingegen die andern dem toten Christus zugewendet
sind. Leben ist gesteigerte Gegenwärtigkeit; Gegenwärtigkeit ist
Bewegung, Wachstum, Entfaltung. Christus ist in denen gegenwärtig,

die aus ihm wachsen und sich entfalten; nicht in den
Stehengebliebenen, Rückgewandten, an seinen Spuren ängstlich Haftenden;
er ist in den mutigen Seelen gegenwärtig, denen sein Wort ein Feuer
geworden ist, das sie durch die Zeiten tragen. Ist Christus der rechte
Weinstock, so ist der rechte Reben der fruchttragende, nicht der
unfruchtbare. Der Christ, der es inwendig ist, steht auch im Aeusseren

293



nimmer stille, er wandelt sich wie das Leben von Jahrhundert zu
Jahrhunderte, von Tag zu Tag, von Stunde zu Stunde, von Augenblick

zu Augenblick. Ewigkeit und Gegenwart sind keine ausschlies-
senden Gegensätze; die Ewigkeit lebt allein in der Gegenwart, wie
die Gegenwart allein durch die Ewigkeit lebt. Eben darum ist Christus

jedem Geschlecht ein Neuer, ein Anfang und Ursprung. Es hat
seine ganz bestimmte, nur ihm gestellte Aufgabe an ihm, die ihm
durch kein Schema einer Ueberlieferung, durch kein Erbe einer
Vergangenheit abgenommen werden kann.

Sinn der Christusoîfenbarung nun. ist der Eintritt des göttlichen
Geistes in die Materie, ihre Durchdringung und Verwandlung,
Vergeistigung und Vergottung. Die Materie an sich ist weder gut noch
böse, sondern neutral; sie muss verklärt und geheiligt werden. Dass
des Christentums erster Akt Askese gewesen ist, erklärt sich aus dem
Bedürfnis, das eben erst der Seele gewordene neue Heil von der
Vermischung mit der in Zerfall und Auflösung befindlichen Welt des
untergehenden Heidentums freizuhalten. Aber das Licht, von der
Finsternis geschieden, leuchtet doch in der Finsternis, durchleuchtet
sie. Der ganz in sich gegangene und gereinigte Geist muss sich dem
Stoffe der sinnlichen Wirklichkeit mitteilen. Wie Gewalt und
Schwäche bedingen einander auch Materialismus und Askese. Welt-
abgewandter Geist beschwört blinde Hingabe ans Materielle, Vergöt-
zung des Irdischen, ausschweifende Weltlichkeit herauf. Das
Zentrale der Christuserscheinung ist nun gerade diese ungeheure
Umfassung, Synthese und Harmonisierung des Geistigen und Körperlichen.

Ihr wird weder gerecht, wer reiner, stoffloser Geist sein
möchte, noch wer in die Schwere der leiblichen Notdurft hineinsinkt.
Dies einzusehen ist für uns das Wichtigste. Wir sind seit dem
Abklingen der mittelalterlichen Kultur so tief in den Körper der Welt
hineingegangen, so materiell geworden, dass uns vor dem Chaos des
Materialismus nicht mehr die blasse Scheingeistigkeit der Weltflucht,
sondern nur der bis ins Aeusserste verdichtete und konkretisierte
Geist-Wille bewahren kann. Wer, von ihm beseelt, die Arbeit der
Welt auf sich nimmt, ein Stück noch brachliegenden Landes urbar
macht, ist der wahre Christ.

2.

Ist Gandhi ein solcher? Ist er, wenn wir ihn schon nicht
neben den Meister stellen dürfen, nicht doch sein getreuester Jünger
und Nachfolger? Es scheint, dass wir die Frage uneingeschränkt
bejahen müssen. Hat er doch den kühnen Wurf gewagt, Politik
mit Religion zu verbinden, wo möglich, in eins zu setzen. Er
dringt wie ganz wenige auf Realisierung, auf Sichtbarmachung des
Göttlichen. Und dennoch bleibt ein Rest; ja, dieser Rest ist so
beträchtlich, dass durch ihn das Gesamtresultat wesentlich beeinflusst

294



wird. Zunächst werden wir vor die bedeutsame Tatsache gestellt,
dass Gandhi sich zur Askese bekennt. Er bleibt hierin dem Ideal
seiner Nation und Religion treu. Die Geschlechtsliebe, Erotik und
Sexualität, erscheint ihm als eine Abirrung vom wahren Geiste, der
höchstens ausnahmsweise, da sonst die Fortexistenz der Gattung in
Frage gestellt würde, Raum gegeben werden kann. Diese Auffassung

erscheint bedenklich auch durch ihren Mangel an Konsequenz,
der bei einer so einheitlichen Persönlichkeit um so merkwürdiger
auffällt. Wenn das Bestreben überzivilisierter Typen, den Verkehr der
Geschlechter mehr und mehr von der Fortpflanzung abzulösen,
tadelnswert ist, so ist auch das umgekehrte Verfahren nicht zu billigen.
1st die geschlechtliche Beziehung an sich eine unreine und sündhafte,
so kann sie auch bloss Frucht der Sünde tragen. Der konsequente
Asket verneint das Geschlecht im doppelten Sinn des Wortes, der
durch die Weisheit der Sprache im Tiefsten als ein einziger erkannt
wird : in dem der geschlechtlichen Zweiheit und in dem der Abfolge
der Generationen. Es ist ja auch ohne weiteres einzusehen, dass wer
die Lebensquelle verschliesst, auch den Fluss und Strom des Lebens
zum Stillstand und Versiegen bringen muss. Aus dem Geschlecht
erzeugen sich die Geschlechter; aus den beiden Geschlechtern das
Geschlecht der Menschheit. In metaphysischer Verallgemeinerung
und Vertiefung bedeutet dies, dass der Asket das Werden dem Sein,
die Zeit der Ewigkeit opfert. Es bedeutet, dass er mit dem Natur-
prozess auch den Welt- und Geschichtsprozess verneint. Aus
Verneinung kann aber nicht letzte absolute Gestaltung hervorgehen. Ich
kann darum, so hoch ich Gandhi einschätze, nicht glauben, dass seine
Wirkung der Christi auch nur annähernd ebenbürtig sein wird. Er
bezeichnet eine Wende, aber kein Ende; kein Ende und deshalb auch
keinen Anfang. Der Christ hat ein anderes Verhältnis zum Sinnlichen

und demgemäss auch zu Raum und Zeit. Er begreift und
ergreift sie nicht als Selbstzweck, aber als Ausdrucksmittel der Gottheit.

Der Mensch ist weder Mann noch Weib, sondern beides
zusammen, die Durchdringung und Vereinigung der männlichen und
der weiblichen Potenz. Aus dem geistigen Lebenszentrum erfasst
und nicht der Blindheit des blossen Triebes überlassen, dient die
Geschlechtlichkeit also gerade der Ueberwindung des Geschlechtes, in
seiner Vereinzelung und notwendigen Unvollkommenheit. Und
indem dieser Prozess der Ueberwindung ständig weitergeführt wird,
rollt sich die Kette der Generationen ab, schlägt sich menschheitliches
Geschehen zum Stoff der Weltgeschichte nieder. Bejahung des Eros,
Bejahung der Menschheit in Raum und Zeit, Bejahung des
geschichtlichen Werdens sind also im Tiefsten Eins. Askese aber ist
Unvermögen und mangelnder Willen, das Sinnliche zu durchheiligen,
geschichtsloses Erstarren im Einzeldasein. Noch fremdartiger
berührt uns Gandhis Rechtfertigung des Kastenwesens, deren Zusam-

295



menhang mit seinem Asketismus freilich unschwer einzusehen ist. Er
wendet sich lediglich gegen die Auswüchse jener Institution,
wie namentlich das Verbot, die Kastenlosen, die Parias zu berühren,
mit ihnen irgend welche Gemeinschaft zu pflegen. Die Institution
als solche erscheint ihm als notwendig. Nicht etwa vornehmlich
deswegen, weil sie der Hinduismus verordnet, sondern weil sie nach
Gandhis Ansicht vor der Autorität der Vernunft besteht. Denn er
hält die Gesetze der Erblichkeit für unaufhebbar. Ich muss
nicht betonen, wie sehr diese Auffassung dem europäischen Bewusstsein

widerstreitet, das sich in der gerade entgegengesetzten Richtung
entwickelt. Kasten, in welche das lebendige Leben eingesperrt wird,
hat es hier eigentlich niemals gegeben. Auch der mittelalterliche
Feudalismus ist, bei aller Strenge und Sprödigkeit der Norm, doch
ein elastisches System gewesen. Reste des ständischen Wesens haben
sich noch in der bürgerlichen Welt erhalten. Doch ist hier an Stelle
des Standes mehr und mehr die Klasse getreten, deren Zusammensetzung

eine vielfach wechselnde ist. Die Entwicklung bewegt sich
hier — wofern es erlaubt ist, Vorstellungen und Begriffe der Körperwelt

einzusetzen — von stabilen, das heisst, in Form und Inhalt
konstanten Gebilden zu stationären, in denen, wie bei der Welle, der
Formbeharrung ein stetiger Wechsel der Inhalte entspricht. Wir
sind heute — innerhalb und ausserhalb des Sozialismus — daran,
das Klassenprinzip zu überwinden; nicht um die Gesellschaft in ein
graues Einerlei aufzulösen oder zu einem gestaltlosen Klumpen
zusammen zu ballen, vielmehr um sie durch das wahrhaft organische
Prinzip des Berufes in eine organisch gegliederte Einheit zu
verwandeln. Der Beruf ist das Allerpersönlichste ; er ist, richtig verstanden,

der an jeden Einzelnen ergehende Ruf des Lebens, dem
Folge zu leisten, allein den wahren Erfolg verbürgt: Harmonie des
individuellen Seins mit dem allgemeinen, der Persönlichkeit mit dem
Kosmos. Freiheit des Berufes ist Freiheit des Geistes über
schicksalshafte Verstrickung, Knechtschaft des Blutes, Trägheit des Stoffes.
Nicht aufgehoben oder durchbrochen wird das Gesetz der Natur,
sondern verwendet und verwertet, wie es den inneren Notwendigkeiten

des Individuums und der Gesamtheit entspricht. Der Stand hat
seinen Namen daher, dass das Individuum in ihn hineingestellt ist
und bleibt, die Klasse, dass sie es in ihr Gefüge einreiht; Kasten aber
sind wie riesige Zwinger, die es verschlossen halten, ohne dass sich
ihm irgendwo eine Türe ins Freie auftäte. Wo noch Kastenzwang
besteht, dort ist der Fatalismus unüberwunden, dort ist die
Erbmasse der Vergangenheit stärker als der Gegenwartswille des zu
ihrer Verwaltung Berufenen, die Materie stärker als der Geist, der
Tod mächtiger als das Leben.

Dieser Rest unerlösten Heidentums, unerlöster Gebundenheit
durch die Naturmacht im Wesen Gandhis tritt vielleicht am drasti-

296



schesten in seiner Verteidigung der Idolatrie zutage, die in Indien der
Kuh als einem göttlichen Symbol erwiesen wird. Gandhi hält diesen
Kult für gut und notwendig, weil er die Menschenseele in liebender
Verbindung auch mit der unbewussten Natur erhält. Unserem
Empfinden widerstreitet er und nicht minder seine Rechtfertigung aus
einem sehr einfachen Grunde: so wünschenswert uns eine solche
Verbindung erscheint und so sehr sie dem Abendländer vielfach mangelt,

sie muss ganz von Bewusstsein durchleuchtet sein und
darf nicht selbst, wie das in jedem Tierkult, in jeder abgöttischen
Verehrung eines Stückes Natur unabwendbar der Fall ist, ins Unbe-
wusste hinabsinken.

3.

Die Grenzen der Wirksamkeit sind für jeden Menschen genau
abgesteckt durch die Qualität seines Seins, durch die Beschaffenheit
und Richtung der Kräfte, welche es in Bewegung setzt. Wir hätten
keinen Anlass, mit Gandhi um Einzelfragen der religiösen und sozialen

Moral, um das strikte Mass seiner Bindung an die Satzungen des
Hinduismus zu rechten, wenn sich darin nicht Allgemeinstes zum
Ausdruck brächte. Die Frage nach der Bedeutung einer Persönlichkeit

gewinnt einen greifbaren Sinn erst unter dem Gesichtspunkte der
Praxis; sie ordnet sich restlos ein der allgemeinsten und weitesten
Frage: Was sollen wir tun? Jeder Mensch ist ein Kraftzentrum,
das nach unendlich vielen Richtungen seine Wellen entsendet. Welche
wir auffangen, um uns durch sie in Mitschwingungen versetzen zu
lassen, das hängt von der Lebensaufgabe ab, der wir uns verpflichtet
haben. Die unsere schliesst, wie wir uns überzeugt haben, Gandhi
gegenüber vollkommene Resonanz aus, so rein und reich der Impuls
auch ausgewertet werden möge.

Wir müssen uns klar werden : die Tatsache, dass ein Ideal irgendwo
in ganz besonderer Weise verkörpert wird, kann für uns noch

kein Anlass sein, ihm seiner Verkörperung und nun unsrerseits
rückhaltlos nachzueifern ; sondern zunächst nötigt es uns, das uns
verbindende Ideal mit gleicher oder noch grösserer Kraft zu erschauen
und zu gestalten. Es muss uns vorerst ins Bewusstsein treten, welche
geistige Sphäre die für uns zuständige ist. Würde Gandhi in seiner
Person und seinem Werke das Modell des t o t a 1 e n Menschen her-
ausmeisseln, wie seine dogmatischen Anhänger hüben und drüben
behaupten, wir hätten uns nach ihm ebenbildlich zu formen. Das
Abendland hätte dann vielleicht wirklich seine Rolle als schöpferische
Kulturpotenz für absehbare Zeit oder für immer ausgespielt. Dem
ist indessen nicht so. Gandhi ist eine wunderbare Inkarnation des
orientalischen Menschentypus. Wenn der westliche in unserer Zeit
keine so getreue und erhabene findet, so mag uns das mit Schmerz
und Beschämung erfüllen; es kann für uns aber kein Grund sein, ihn

297



zu verleugnen und jenem preiszugeben. So würden wir erst recht
unsere Bestimmung verfehlen und auch denen, die wir nachahmen,
einen schlechten Dienst erweisen. Dass man mich recht verstehe:
ich denke nicht daran, die Einheit der Menschheit und der Kultur in
Frage zu stellen, sie gleichsam in zwei Hälften, eine westliche und
eine östliche zu zerschlagen. Allein es gibt auch hier so etwas wie
eine Arbeitsteilung ganz grossen Stiles; und da ist es für jeden der
Partner unerlässliche Notwendigkeit, sich klar und verantwortungsvoll

auf seine Aufgabe zu richten. Als die des Abendländers haben
wir die sinn- und wesensgetreue Erfüllung der Christus-Forderung
erkannt : das Geistig-Göttliche restlos im Stoffe der Welt darzubilden.

Alle Sphären müssen von ihm durchdrungen werden, auch die
elementare und dämonische; ja, gerade sie, weil sie seiner am meisten

bedürftig sind. Im Lichte unserer Erkenntnis hat auf den Namen
des Geistes überhaupt erst Anspruch, was sich mit der Materie —
bis in die untersten Tiefen derselben — auseinandersetzt. Wo dies
nicht geschieht, dort bleibt ein Stück Natur unerlöst; und man hat
alsdann die Wahl, wie der Heide in ihre Unerlöstheit hineinzusinken
oder wie der Asket, der Heide mit umgekehrtem Vorzeichen, sie sich
ängstlich vom Leibe zu halten. In Gandhi tritt uns beides entgegen;
und der scheinbare Widerspruch findet hier seine Erklärung.
Unerlöst ist bei ihm die Sphäre des Geschlechtes und in notwendiger
Folge auch die der Erblichkeit; dem Individuum ist es versagt,
irgendwo aus der Kette der Generationen herauszutreten und sich in
freier Entscheidung seinen absoluten Ort zu suchen. Die unbewäl-
tigte, unverwandelte Natur schlägt noch mächtiger durch in der
Idolatrie, der Gandhi das Wort redet; im Bilde der Kuh erzwingt sie
sich göttliche Verehrung. Der Zusammenhang zwischen Asketismus,

Kastenwesen, Tierkult ist ein ganz offenbarer. Er wird noch
ergänzt durch Gandhis Verhältnis zur Kultur und Zivilisation des
Abendlandes, welches wie Tolstois ein einseitiges ist. Beide fordern
Rückkehr zur Handarbeit, zum Landbau, zum Spinnrad, beide sind
einig in der Verurteilung der Maschine, in der sie etwas schlechthin
Böses, den Feind des Menschengeschlechtes erblicken. Uns
erscheint Rückkehr als unmöglich; die Maschine als verwerflich nur
insofern sie uns tyrannisiert, als ein Segen, wenn wir sie als
ein uns dienendes Werkzeug, das sie ursprünglich war, wieder
begreifen und handhaben. So halten wir die richtige Mitte,
vollziehen wir die rechte Synthese zwischen den beiden Extremen des
Amerikanismus und Orientalismus.

Die Frage liegt nahe, ob Gandhi dementsprechend in seiner nationalen

Politik, seiner Bekämpfung des englischen Einflusses auf sein
Vaterland nicht doch zu weit geht. Gewiss ist der Versuch einer
Europäisierung Indiens ebenso abzulehnen wie die Tendenz, es
dauernd als eine abhängige Kolonie des Westens zu erhalten. Das Stre-

298



ben nach Svaraj, Selbstverwaltung, ist gerechtfertigt. Aber es soll
keine Isolierung bedeuten, sondern die Grundlage der wahren, von
Gandhi ersehnten Kooperation schaffen, die indessen seitens der
Inder ein höheres Mass von Verstehen und organischem Verarbeiten
des europäischen Kultursinnes voraussetzt. Es scheint mir, dass in
diesem Punkte Tagore klarer sieht als der ihm sonst weit überlegene
Gandhi. Das erst würde die rechte Verbindung schaffen. Denn es
gibt nichts, das so einigend wirkte als Unterscheidung im Streben
nach dem gemeinsamen Endziel. Und an dieser Gemeinsamkeit ist
kein Zweifel. Sie liegt in Satyagraha, der Alleinherrschaft des Geistes.

Mag diese auch für uns Abendländer eine aktivere
Nuance gewinnen als für den Inder, sofern unser Operationsraum
und demgemäss auch der Raum der Kooperation ein grösserer ist
als der des Inders, das Wesen der Sache wird hiedurch kaum
berührt. —

Ich habe stets einen Widerstand gegen die Redensart empfunden,
es sei jemand zum Führer geboren. Sie möchte zu einer natürlichen
Veranlagung machen, was bloss das Endergebnis gewaltiger geistiger

Anstrengung und Arbeit an sich selbst sein kann. Echtes Füh-
rertum setzt Meisterschaft des Lebens voraus; und die ist noch
keinem Sterblichen in der Wiege zugefallen. Bloss der Wiedergeborene

wird ihrer zuteil; und zwischen Geburt und Wiedergeburt
liegt die grösste Spannweite des Menschenseins. Es gehört zu den
tiefsten Offenbarungen, welche unserem Geschlecht durch Jesus
gespendet worden sind, dass der wahre Meister nicht ein Herrschender,

sondern ein Dienender ist. Unsere Führer, zumal die
politischen, pochen auf Unentbehrlichkeit; dennoch wechseln sie ab wie
die Strömungen, von denen sie getragen werden. Das Wesen
wirklicher Führerschaft ist, sich nach Möglichkeit entbehrlich zu machen,
indem sie das Beste ihrer Qualität weitergibt; und gerade darum
beharrt sie am längsten. Gandhi ist Führer, weil es ihm nicht darum
zu tun ist, es zu sein; weil sein ganzes Bestreben darauf geht, die
von ihm Geführten selbständig zu machen. Er ist darum Demokrat,
obschon er für Beibehaltung der Kastenordnung eintritt. Richtiger :

in Satyagraha findet das demokratische Prinzip seine vollständige
Aussöhnung mit dem aristokratischen.

Es könnte gar nicht anders sein. Jede Aristie, die den
Demokratismus ausschliesst, unterstreicht und betont die Distanz, will
sie ins Absolute erheben und verewigen, erweist sich mithin als ein
Phänomen der Trennung, der Entzweiung, des Hasses. Satyagraha
aber soll den Hass überwinden, ihn für immer aus den Beziehungen
der Menschen entfernen. Denn es gibt etwas Grösseres und Grossies:

den Geist der Liebe, welcher verbindet, was getrennt, welcher
tilgt, was fremd ist.

Ihm ist, auch in der Welt, der Endsieg sicher. Wir geben uns

299



keinen Illusionen hin, wir lassen uns nicht durch Wünsche und
Hoffnungen narren; wir klammern uns an keinen Erfolg, auch nicht an
den der besten und wichtigsten Sache. Die Erfahrung hat uns
gelehrt, dort mit unseren Erwartungen am meisten zurückzuhalten, wo
wir aus unserem sittlichen Impuls am weitesten vorstossen. Es hat
sich uns gezeigt, dass Gandhis Theorie und Praxis nicht ohne
Weiteres auf das Abendland zu übertragen ist. Auch in Bezug auf
seine Wirkung in Indien selbst müssen wir uns vor überschwäng-
Hchen Vorstellungen hüten. Ein grosser Teil der dortigen
Bevölkerung, namentlich der mohammedanische, hängt ihm mehr aus
Erwägungen der Nützlichkeit, denn aus sittlicher Ueberzeugung an ; dieser

entsagt der Gewalt, weil er sich unter den gegebenen Verhältnissen

wenig von ihr verspricht. Andererseits scheint sie in jüngererZeit
wieder im Vordringen, Gandhis äusserer Einfluss im Rückgang,
vorübergehend vielleicht sogar verdrängt zu sein. Aber Gegenstösse
welcher Art immer, sogar schwere Niederlagen fördern nur den
Triumph der Wahrheit, die gerade durch Unterliegen und Leiden
zur Herrlichkeit des Sieges eingeht. Die Gravitation des Geistes
wirkt nicht weniger unfehlbar als die der Materie. Aus der Tiefe
sittlicher Gesunkenheit und Trägheit reisst es das Menschengeschlecht

mit unwiderstehlicher Macht zu der Höhe empor, welche
ihre Besten erreicht haben. Es gibt darum keine festere Bürgschaft
des Erfolges als die L e i s t u n g. Gandhi in dem erkennen, was er
für uns alle getan, was in uns allen durch ihn lebendig geworden
und lebendiger noch sich entfalten muss, heisst, ihn als Sieger grüs-
sen. Oskar Ewald.
um mm min m i im ii iijii m in mn um umili mini m in ti uni unni mi nu m il iiiuiiiiiuiiiiimiiiuiimiiiliiiiiiiiiiiiimimiiiuiiiimiiuiiiiiiiiiiiiM

I O ì Aussprache Î Q \

Vom vielmissbrauchten Pauluswort.
(Fortsetzung.)

VI.
(Von einem theologischen Mitarbeiter.)
Professor Deissmann weist in seinem neuen Paulusbuch überzeugend nach,

dass die sogenannten „Episteln" des Apostels keine Episteln, d. h. keine
theologisch-dogmatischen Abhandlungen sind, die Satz für Satz und Wort für
Wort ewig gültige Gotteswahrheiten aussagen. Es sind Briefe, allerdings
gewaltige Briefe, wie sie sonst keine Menschenhand geschrieben, aber doch
Briefe, unter besonderen Verhältnissen entstandene Dokumente, die nicht nur
ewige Offenbarung, Gotteswahrheiten, sondern auch Zeitliches, persönliche
Meinungen enthalten — auch irrige Meinungen. Paulus hätte eine Unfehlbarkeit,

wie sie ihm Theologen und andere Christen zuschreiben, für sich
abgelehnt! Ist nicht vielleicht auch sein berühmter Saz vom Schwert der Obrigkeit
nur eine solche persönliche, „zeitliche" Brief m e i n u n g?

Ich wundere mich immer, warum nie auf die T r a g i k dieses Pauluswortes
hingewiesen wird : Der Apostel ist ja gerade durch dieses

300


	Mahatma Gandhi

