Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 7-8

Artikel: Mahatma Gandhi

Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gehen, ihn suchen, bei ihm Gott und Gerechtigkeit finden. Ihn
miissen wir neu vemtehen neu entdecken, diese Auigabe ist unser
Konzentrationspunkt. Er Wwird uns dann schon auch in die Weite
fithren, aber nicht so, dass wir uns darin verlieren, sondern so,
dass wir erst recht in unserer Wahrheit fest werden.

- So suchen wir Gott und das Rechte in der Wirklichkeit, in un -
serer Wirklichkeit, und so wird es Ernst. Der Gott, der uns in
dieser Wirklichkeit entgegentritt, ist wirklich Gott. Einer der Un-
srigen, den ich auch als einen von denen nennen miisste, zu wel-
chen gerade wir gehen sollten, Alexander Vinet, hat mit grosser
Schirfe den Unterschied gemacht zwischen der rehgmn de I’hom-
me, der Religion, die der Mensch sich nach seinem Gedanken und
Bediirfnissen zurechtmacht und der religion de Dieu, der Gottes-
wirklichkeit selbst, die ganz anders ist, als wir sie ausmalen und
konstruieren wiirden. Diese Gotteswirklichkeit tritt uns in alier
‘Wirklichkeit entgegen, wenn wir ihr standhalten. Ganz besonders
aber tritt sie uns entgegen in der biblischen Offenbarung. Denn
diese kennzeichnet sich, gegeniiber dem heidnischen Géottertum,
das sich in Mythus, Kultus, Idee kundtut, einmal als Wirklichkeit,
als eine Macht der Tatsachlichkeit, als etwas sehr Konkretes, in die
Geschichte des Einzelnen, wie der Volker Herabsteigendes, Fleisch
Werdendes, und auf der andern Seite als etwas ganz Unerfindliches,
dem menschlichen Dichten und Trachten Entgegentretendes, am
Kreuze sich am paradoxesten Offenbarendes.

Darauf kommt es jedenfalls hinaus: unser ,,religitses Suchen*
ist noch viel zu sehr religion de ’homme; vorwirts kommen wir
erst, wenn die Seele unseres Geschlechtes sich zusammenfasst, die
religion de Dieu zu suchen — sagen wir noch einfacher: wenn wir
statt Religion Gott selbst suchen, den wirklichen Gott, den Gott,
der sich in der Wirklichkeit kund tut. Welch grosser Tag, wenn
dieses Suchen einmal recht beginnt! L. Ragaz.

Mahatma Gandhi.

L

L

Dass wahre Genialitat ausserste Vereinfachung und Verdichtung
des Geistes bedeutet, ist mir selten so eindrucksvoll vor Augen ge-
treten wie in der Erscheinung Gandhis. Zum Belege dessen riicke
ich jenen seiner Ausspriiche an die Spitze meiner Betrachtung, der
wie kaum ein zweiter geeignet ist, den Sinn seines Lebens und Wir-
kens zu entsiegeln.

osEinemhungerndenunddarbenden Volkedart

278



sich Gottinkeiner andern Gestalt zeigen als in
der von Arbeitund Arbeitslohn.®

Dieser eine Satz zieht die Summe des Sozialismus; er schliesst
seine grosste Rechtfertigung und zugleich seine strengste Kritik
in sich. Seine grosste Rechtfertigung; denn es wird nicht alléin der
Mensch, sondern Gott selbst der sozialen Forderung unterworfen,
welche eben damit zur Heilstatsache erhoht wird. Gandhi erklart:
dort, wo die Not sich am schwersten fithlbar macht, dort und nir-
gends sonst tritt Gott in die Welt ein. Das ist ein Wissen von viel
unmittelbarerer Art als das kultisch-sakramentale um die Gegen-
wart des Hochsten; es ist lebendiges, sich untriiglich bezeugendes
Wissen. Es enthaut sage ich, mit “der Rechtiertigung, ja Heiligung
des Sozialismus zuglelch seine strengste Kritik; denn es ldsst ihn
nicht als eine Angelegenheit der Macht, der Wohlfahrt oder auch der
Humanitét, sondern lediglich als Sache ‘Gottes gelten Im gegebenen
Falle muss sich Gott allerdings als Arbeit und Lohn offenbaren;
aber es diirfen beide auch bloss in seinem Namen und nicht am
ihrer selbst willen gefordert werden.

So spannt Gandhi — welch kiihne Selbstverstindlichkeit des Ge-
dankens wie des Ausdruckes! — den ungeheuren Bogen vom Geiste
zur Materie, von der Gottheit zum Arbeitslohn. Er erfasst das tiefste
religiose Geheimnis, welches das der Verwandlung ist, der
Einsenkung des Geistes in die fiir geringfiigig gehaltenen Dinge der
Wirtschaft. Wie die Luft von Stellen hoheren Druckes einem M i-
nimum zustromt, so das geistige Pneuma.

Wir lernen hieraus zundchst verstehen, warum sich Gandhi iiber-
haupt mit P olitik beschaftigt. Vornehm tuende Scheingeistigkeit
spreizt sich gerne mit der Redensart: Ich halte mir die Politik vom
Leibe; ich mag nichts mit ihr zu tun haben. Hier wird geflissentlich
dariiber hinweg zu sehen getrachtet, dass jedenfalls sie mit uns, und
zwar gar nicht wenig, zu tun hat. So viel, dass uns nur die Wahl
bleibt, uns tiber sie, wie das Haupt tiber Rumpif und Glieder, gebie-
tend zu erheben oder sie uns {iber den Kopf wachsen zu lassen und
von ihr vergewaltigt zu werden. Horen wir, wie Gandhi selbst sich
dariiber dussert: ,,\Wenn ich an der Politik Anteil zu nehmen scheine,
so geschieht es nur, weil sie uns heute alle umfangt wie Windungen
einer Schlange, aus denen wir uns trotz allen Anstrengungen nicht
befreien konnen. Gerade deshalb aber méchte ich gegen die Schlange
ankampfen, wie ich es mit mehr oder weniger Erfolg bewusst seit
1894 tue, unbewusst aber, wie ich nun einsehe, schon getan habe,
seit ich den Kinderschuhen entwachsen bin. Ganz eigensiichtig, weil
ich wiinsche, inmitten heulender Stiirme in Frieden zu leben, habe
ich bei mir selbst und bei meinen Freunden versucht, Politik mit
Religion zu verbinden. Mit Religion meine ich nun nicht die der -
Hmdu — die ich allerdmgs hoher stelle als alle Rehglonen — son-

279



dern ich meine die, die iiber allen Hinduismus hinausgeht, die den
Menschen bis in die Tiefen der Seele verandert, unléslich mit der
ewigen Wahrheit verkniipft und darum unablassig lautert. Religion
ist das unverriickbare Etwas im Menschen, das keine Anstrengungen
zu gross findet, um zur vollen Entfaltung zu gelangen und das die
Seele nicht ruhen lasst, bis sie sich selbst gefunden, ihren Schopfer
und die wahre innere Beziehung zwischen ihm und sich selbst
erkannt.* (Zitiert aus ,,Jung-Indien®).

Wir verstehen nun zweitens nicht bloss, dass Gandhi Politik
betreibt, sondern auch, w as ihr Gegenstand ist: die Befreiung In-
diens von der Tyrannei Englands, nicht von den Engliandern. Seine
Ziele sind mit nichten die des fiir gewo6hnlich so genannten Nationa-
lismus und Patriotismus, der sich als Selbstzweck nimmt und dadurch
in Gegensatz zu Humanitdt und Kosmopolitie stellt. Gandhi geht
nicht von Indien aus, sondern von Gott und seinem sichtbaren Eben-
bilde, dem Menschen. Sein Weg ist, in der Sprache der Logik, der
deduktive, der vom Allgemeinen zum Einzelnen. Indien ist ihm
lediglich der grosse, ihn am unmittelbarsten betreffende Einzel-
fall, dessen LCrledigung ihm vom héchsten Prinzip selbst vorge-
schrieben ist. Wenn er fiir die unterdriickten Volksgenossen Partei
ergreift, ist das nicht Parteilichkeit im wortlichen Sinne des Teilinter-
esses, vielmehr bewusste Einordnung des besonderen Anlasses in
den geistigen Totalzusammenhang. Seine Politik ist wirklich an-
gewandte Religion.

Ihr Weg ist deshalb der enge und gradlinige des hochsten Lebens.
Er fihrt abseits der breiten Heerstrasse des gewalttitigen Erfolgs-
- und Machtstrebens, welche die Meisten wandeln. Wir kommen hier
zum dritten, wichtigsten Punkt: seiner politischen M eth o d e. Hau-
fig hort man sie als die der Gewaltlosigkeit bezeichnen. Die-
ser Ausdruck ist indessen kein sehr gliicklicher und wiirde kaum
Gandhis Zustimmung finden, der neben dem ungefahr gleichbedeu-
tenden indischen Ausdruck ,,Ahimsa* mit Vorliebe das viel kraftigere
Wort ,Satyagraha® verwendet. ,Satyagraha“ wird am richtig-
sten mit ,,Gewalt des Geistes* wiedergegeben, die etwas von kdrper-
licher und seelischer Vergewaltigung grundverschiedenes ist. Wenn
wir jemand in Ketten legen oder einsperren, so tun wir ihm korper-
liche Gewalt an; wenn wir ihn medial und suggestiv behandeln, so
vergewaltigen wir ihn in seelischer Hinsicht. Wenn wir jemand aber
eine Wahrheit mitteilen, von der wir selber durchdrungen sind, wenn
wir diese Wahrheit wie ein Feuer in ihn setzen, das ihn zur Zeugen-
schaft entflammt, dann iiben wir die Gewalt des Geistes an ihm, die
keine knechtende, sondern im hochsten Grade befreiende ist. Dort
wird das Du verdringt, hier bejaht und zuhochst gesteigert.

Gewaltlosigkeit ist als Tilgung und Abwesenheit der Gewalt
zunachst etwas Negatives, das keine Arbeit leistet; hiezu ist eine

280



positive Kraft wie eben Satyagraha erforderlich. Gandhi ist darum
kein Dogmiatiker der Gewaltlosigkeit wie etwa Tolstoi. Er sagt ledig-
lich, dass, so lange es Besseres gibt als dussere Gewalt, wir uns
“dieses Besseren mit aller Kraft befleissen sollen. Er verschweigt aber
auch nicht, dass es etwas noch Schlechteres gibt als Gewalttun, nam-
- lich: feige, trage Untitigkeit. Dem faulen Frieden ist der Krieg —
der innere wie der adussere — noch vorzuziehen. Ueber aller Art
]Ifri.eg steht aber der wahre Friede, der aus der Herrschait des Geistes
ommt.

Ueber ihn unterrichtet uns folgende Betrachtung. 'Wir kniipfen
wieder an den Begriff der Gewaltlosigkeit an, indem wir dabei in
Anbetracht ziehen, dass in der Sprache des Geistes sehr haufig
Hochstpositives in negativer Weise ausgedriickt wird. FEin solches
Paradoxon ist zum Beispiel die Seligpreisung der geistig Armen,
iiberhaupt die Hochwertung des Zustandes der Entblossung, des
Aus- und Abgekehrtseins. Grobsinnlich kann dies nicht verstanden
werden, da es doch kaum etwas Schrecklicheres gibt als einen hohlen,
leeren oder seelisch erstarrten und erstorbenen Menschen; es ist auch
nicht etwa allegorisch oder symbolisch zu verstehen, sondern als
Kehrseite der eigentlich positiven Zustandlichkeit: das von den end-
lichen Inhalten der Sinne entbldsste Gemiit nimmt umso bereitwil-
liger die Fiille des Uebersinnlichen in sich auf, die weltabgewandte
Seele kehrt sich der Gottheit zu. Wenn ferner Laotse ,,Wu-Wei“,
- d. h. das Nicht-Tun fordert, so geschieht es nicht zum Lobe passiver
Beschaulichkeit und Versunkenheit, sondern ganz im Gegenteil: er
fordert die schopferische, aus dem ,,Tao“, dem Urgrund von Ich
und All, quelleride Tat der Selbstbezeugung anstatt der blinden Viel-
geschaftigkeit, i welcher sich der iiberzivilisierte Mensch zu veraus-
gaben und zu verlieren gewohnt ist. Vor allem aber — und damit
stossen wir wieder auf unser unmittelbares Thema — bedeutet das
Gebot der Bergpredigt, dem Bésen nicht zu widerstreben, keines-
- wegs, dass man sich jhm fiigsam zu unterwerfen habe, damit seine
Herrschait iiber die Welt befestigend; da doch einer derartigen Aui-
fassung die Praxis Jesu am wenigsten entsprach. Vielmehr ist ge-
meint, dass man das Bose nicht mit Bésem, sondern mit Gutem, den
Hass nicht mit Hass, sondern mit Liebe, jedenfalls aus der Liebe
beantworte. Das ist nicht Passivitit, es ist das gewaltigste Ak-
tionsprogramm, das jemals in die Welt gesetzt worden ist. Von ihm
hat Gandhi eingestandenermiassen einen ganz entscheidenden An-
stoss empfangen. Das Ausserordentliche seiner Leistung liegt nun
darin, dass er es, dem bisher auch die Frommen — und gerade sie —
Anwendbarkeit bloss in der Sphare des persdnlichen Lebens zuge-
stehen mochten, in die Oeffentlichkeit hinaustragt, ihm die Politik
unterwirft, in der sich bisher die brutalsten Macht- und Gewaltin-
stinkte ausgetobt hatten.

281



9

Dienken und Leben, Wollen und Tun bilden in Gandhi eine wun-
derbare Einheit. Auch der Schein des Zudfilligen ist hier ausgemerzt,
innere und &dussere Notwendigkeit befinden sich in grossartiger
Uebereinstimmung. Ich dart eine Kenntnis der wichtigsten persénli-
chen Daten wohl bei den meisten meiner Leser voraussetzen: sie sind
aus den dankenswerten Verodffentlichungen des Rotapfelverlages,
namentlich: ,,Gandhi in Siidafrika® und , Gandhis Leidenszeit am
besten ersichtlich. Dass Gandhi die Politik nicht gesucht, noch
weniger selbstisch ausgeniitzt hat, wissen wir schon; er hat sich ihr
zur Verfligung gestellt, weil s i e seiner bediirftig war. Dies geschah
in der Kapkolonie, wo er noch in den neunziger Jahren des abge-
laufenen Jahrhunderts die Sache eines Klienten zu fithren hatte. Sie
erweiterte sich von selbst zur Sache seiner Volksgenossen, die, den
dortigen Englandern und Hollandern gegeniiber auch zahlenmassig
in der Minderheit, von ihnen hart bedringt wurden. Hier, im
Kamgfe mit einer brutalen kein Mittel scheuenden Uebermacht ent-
wickelten, befestigten, bewahrten sich die den altindischen Lehren
und dem Evangelium entstammenden Prinzipien von Satyagraha
und Ahimsa, indem sie ihm nach zwanzigjihrigem Ringen zum End-
siege verhalien. Von dort verpilanzte er sie dann knapp vor Aus-
bruch des Weltkrieges auf den Boden seines Vaterlandes und ist
ihnen bis zum heutigen Tage unentwegt treu geblieben. Wir wollen
ihm nun, Schritt fiir Schritt, auf diesem seinem Leidens- und Sieges-
wege folgen natiirlich geschleht dies nur in der Richtung der geist-
wesentlichen Zusammenhinge, nicht der einzelgeschichtlichen Tat-
sachen. Es lohnt sich flirwahr; denn selten, vielleicht noch niemals
ist ein solcher Weg mit gleicher umbeﬂrrbarer Strenge und Zielsicher-
heit zuriickgelegt worden.

Satyagraha ist der Sinn: von ihm, als dem gottlichen Prinzip der
Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe miissen die Individuen, Volker und
Staaten durchdrungen werden. Nicht gegen, sondern mit und fiir
einander zw wirken, sind sie da: alle fiir alle. Kooperation,
Arrbeitsgemeinschaft ist es, worauf es ankommt; iiberall und immer,
daher auch in dem besonderen Verhiltnis, in dem sich Indien dem
britischen Zwingherrn gegeniiber befindet. Dies Verhaltnis ist zu-
nachst freilich ein solches, das seiner Natur nach ein' wahres Zusam-
menarbeiten ausschliesst; es ist unmoglich, mit dem Unterdriicker
gemeinsame Sache zu machen. Doch — es is t moglich, aber nicht in
- unmittelbar sinnfalliger Weise, sondern sozusagen auf weite Sicht:
indem man ihn mit rechtma351gen Mitteln dazu bringt, zunichst aut
sein Unterdriickertum zu verzichten. Durch die Praxis selbst wird
uns hier die grosse Frage gestellt, wie dem B&sen zu begegnen sei.
Lasst man es gewihren, erweist man sich ihm willfahrig, so fordert
man es; allein man férdert es auch durch die entgegengesetzte Me-

282



thode des gewalttatigen, hasserfiillten Widerstandes, da man ihm in
Hass und Feindseligkeit aller Art neuen Stoif darreicht. So bleibt
bloss der einzige Weg: dass man, unerschiitterlich im Guten ver-
harrend, dem Bésen jede tatige Mitwirkung in seiner
Sphareverweigert Dergestalt trilt die Non-Kooperation in
ihre Rechte; doch nicht um ihrer selbst willen und als Dauerzustand,
sondern einzig und allein zum Zwecke und im Dienste wahrer Ko-
operation, der Arbeitsgemeinschait des Positiven und Guten. Gandhi
macht die Sache der Englander gerade dadurch zu seiner eigenen,
dass er sie davor bewahrt, in schlimmste Willkiir und Tyrannei aus-
zuarten.

Nan-Kooperation wird hier freilich nicht zum ers'en Male theo-
retisch und praktisch vertreten. Schon die Friihchristen haben sie
geiibt, im gleichen manche der spateren Sekten,-die sich hierdurch
von der Grosskirche unterschieden, vornehmlich die Quiker, die ja
im Weltkriege zu Tausenden den Walfendienst verweigert haben.
Im fiinfzehnten Jahrhundert hat sie der Czeche Peter Cheltschitzky,
ein jiingerer Zeitgenosse Hussens, in ein System gebracht, das in
Vergessenheit geraten war, bis Tolstoi wieder darauf zuriickgriff.
Von Tolstoi ist Gandhi in hohem Masse beeinflusst worden, Diesem
gebiihrt das Verdienst, dem Prinzip der Non-Kooperation die bisher
weiteste, am feinsten durchdachte, am kiithnsten erprobte Anwendung
gegeben zu haben. Durch ihn wurde es ein welthistorischer Faktor
ersten Ranges.

Wir miissen uns klar werden, was das grundsitzlich zu bedeuten
hat. Non-Kooperation bedeutet auf der einen Seite das Gericht aller
blossen Gewaltrevolution, wie sie in unsern Tagen vor-
nehmlich durch den Bolschewismus reprasentiert ist. Sie bedeutet
auf der andern Seite das Gericht und die endgiiltige Ueberwindung
der Theorie und Praxisdesleidenden Geh orsams, der unbe-
dingten Unterwerfung unter die Obrigkeit, die von Paulus bis zu
Luther und iiber ihn hinaus wie ein Todesbann auf der Christenheit
gelastet hatte, sie an der Entfaltung lebendigen Gottmenschentums
behindernd. Durch Gandhi, den Bekenner des Hinduismus, ist das
tief Unchristliche dieser Lehre aufgezeigt worden, welche das Un-
recht durch die knechtische Unterwiirfigkeit der von ihm Betroffenen
bekraftigt. Das reiche Mass von Schuld, das hier die mit den Mach-
ten der Welt paktierenden Kirchen, die katholische wie die prote-
stantische, auf sich geladen, braucht an dieser Stelle wohl nicht mehr
ausfithrlich dargelegt zu werden. Ueberhaupt darf es als gross-
artige Uebereinstimmung und Bestatigung gelten, dass die mei-
sten der hier vorgetragenen Kernpunkte von Gandhis Theorie und
Praxis auch das Aktionsprogramm der Religios - Sozialen von
Anfang bilden und gerade in den ,Neuen Wegen* immer wieder
Ausdruck finden. Auf das Abweichende ist namentlich im zweiten

283



Teil dieser Abhandlung verwiesen. Das greifbarste Resultat jenes Irr-
tums ist der gewalttitige Revolutionarismus, der, durch jenen Miss-
brauch zum Aeussersten des Widerspruches aufgestachelt, fast durch-
wegs dem Atheismus und Materialismus anheimgefallen ist. Die
ganze Entwicklung der abendldndischen Welt ist dadurch in falsche
Bahnen geraten und es unterliegt keinem Zweifel, dass uns Gandhi
hier eine grosse Hilte sein kann und tatsichlich schon ist. Denn in
ihm gewinnt die Religion die Macht einer durch keine Drohungen
und Anfechtungen von rechts und links zu erschiitternden Zeugen-
schaft des Guten. Und das ist es, wodurch und wotfiir allein sie lebt.

Non-Kooperation ist also die Weigerung, sich an einemr System
zu beteiligen, das man aus sittlichen, religiésen, geistigen Griinden
verwirft; im gegebenen Ialle verwehrt sie dem Inder, unter dem be-
stehenden Regime- ein offentliches Amt zu bek1e1den in strittigen
Fragen den Schiedsspruch eines britischen Gerichtes anzurufen seine
Kinder in Regierungsschulen zu schicken, in denen sie dem heimi-
schen Geist entfremdet werden, Diese Massnahmen will Gandhi von
allen belolgt wissen, sind sie doch trotz ihres anscheinend negativen
Charakters das Fundament des Neubaus. Ihre positive Kehrseite
ist die Griindung nationaler Schulen wie der von Gandhi selbst ge-
leiteten; die Austragung der Streitfdlle durch indische Schiedsrich-
ter. Anders steht es mit ,,Zivil-Disobddienz*, dem Ungehorsam
gegen bestimmte Offentliche Verordnungen, den er als einen Akt des
Aufrubrs auf einzelne besonders disziplinierte Kreise der Bevoilke-
rung einschrankt. Auch in Bezug auf den von Gandhi befiirworteten
Boykott englischer Waren bestehn vielfach irrige Ansichten; er hat
keinen gehdssigen Charakter, sondern erstreckt sich in der Haupt-
sache auf jene Produkte, durch die das indische Gewerbe aufs em-
plindlichste getroffen w1rd Millionen an den Bettelstab gebracht
worden sind, ganze Distrikte von schweren Hungersndten heimge-
sucht werden. [s ist also namentlich die Einfuhr der englischen
Baumwollware, zu deren wirksamer Bekdmpfung er seine Volks-
genossen, Mianner und Frauen, auffordert, wieder den Webstuhl, die
Charkha, zu bedienen und den Khaddar, einfaches heimisches Ge-
webe zu erzeugen, Er selbst geit hier wie iiberall mit gutem Bei-
spiel voran und widmet mehrere Stunden des Tages dieser Beschal-
tigung.

Gandhi fasst seine Forderungen immerwieder in diese vier Haupt-
punkte zusammen: Non-Kooperation, Wiederbelebung der Hand-
arbeit durch die Charkha, Hindu-mohamnmedanische Einigung, Auf-
hebung des Fluches der ,,Unberuhrbarkmt“ der sogenannten Kasten-
losen, der Parias oder Tschandalas. Ueber einige dieser Punkte wird
noch zu sprechen sein. Hier sei bloss bemerkt, dass zwischen dem
Hinduismus und dem Mohammedanismus, dem etwa ein Viertel
der Gesamtbevolkerung huldigt, tiefgreifende Gegensdtze bestehen,

284



die sich nicht selten in blutigen Konflikten Luft machen und die all-
méhlig zu tiberbriicken erst jetzt der Autoritit Gandhis und dem ge-
meinsamen nationalen Interesse gelingt. Der grosse Mann hat auch
klar erkannt, dass, so lange Indien Millionen seiner Séhne als Parias
brandmarkt, es sich selbst verurteilt, der Paria der Welt zu sein und
keine Freiheit gewinnen kann. Um so hirter verdammt er dieses
Vorurteil als ein gegen Religion und Vernunit, gegen Gott und den
Menschen gerichtetes und wirkt auch hier vorbildlich, indem er ein
wunberiihrbares Madchen in seine Familie aufgenommen hat und
zusammen mit seinen eigenen Kindern aufzieht. Jene vier Punkte
sind in Wirklichkeit natiirlich gar nicht voneinander getrennt, sie
bilden ein Kontinuum, noch mehr, eine innere Einheit, sie sind ins-
gesamt von Satyagraha durchwirkt und uberleuchtet sind ledig-
lich verschiedene Ausdrucksweisen dieses einen PrmZIpS

Das Wichtigste und Allgemeinste, raumzeitlich am wenigsten
Eingeschrankte ist Non-Kooperation. Sie steht ja auch bei uns in
Uebung und zwar besonders in Form des Streikes. Aber gerade
da bestatigt es sich, wie wenig es dasselbe ist, wenn von zweien —
namlich aus zweierlei Geist —— scheinbar und ausserlich dasselbe
getan wird. Gestreikt wird auch bei uns und zwar keineswegs bloss
von Proletariern, in den meisten Fillen auch kaum ohne ergiebigen
Anlass. Immerhin hat es nach dem Kriege so etwas wie eine Streik-
psychose gegeben, die in der Einbildung bestand, es konne durch
blosse Einstellung der Arbeit Produktives fiir das Volkswohl ge-
leistet werden. Das kann nun tatsichlich der Fall sein, doch allein
dann, wenn diese Einstellung selbst produktive seelische und geistige
Voraussetzungen hat. Die grundsatzliche Verkennung dieser Mog-
lichkeit der Wertung des Streikes ist das Vorurteil aller Gewaltna-
turen und einseitigen Betriebsmenschen wie der Faszisten und Henri
Fords. Ihrer beraubt sich der herrschende Sozialismus zumeist durch
seine materialistische Orientierung. Ein dumpfer, sich gegen das
Unrecht aufbdumender Instinkt der Selbsterhaltung schafit noch kein
Recht, sondern bloss der alles iiberschauende und einbegreifende
Geist echter Humanitat, dem Gandhi dient. Vergessen wir nicht,
dass hinter Non-Kooperation, wenigstens dem Sinne und der Ab-
sicht nach, Kooperation als lebendige Liebes- und Arbeitsgemein-
schaft steht! Bloss d e r Streik hat tiefere Berechtigung, der, indem er
die durch Ausbeutung geschandete sittliche Ordnung w1ederherstellt
dem Arbeitnehmer und -Geber zu gleichen Teilen Hilfe leisten will,
Es wird dem Verstindnis Satyagrahas weiter dienlich sein, wenn
- wir es zu dem physikalischen Begrilf und Prinzip des Vakuums
in engere Beziehung setzen. Wollen wir eine anziehende, aufsau-
gende Wirkung iiben, so schaffen wir, anstatt uns direkt der Mittel
des Druckes und Stosses zu bedienen, eine nach Moglichkeit ver-
diinnte Atmosphéare. Solch ein Vakuum ist, richtig verstanden, die

285



Non-Koojperation, wie sie Gandhi will; ihr Endeffekt muss demnach
einer der Anziehung und Verbindung, nicht der Abstossung und
Isolierung sein.

2.

Es ist ganz in der Linie dieser Betrachtungen gelegen, wenn ich
Gandhj einen Erldser der Quantitat nenne. Er trigt den
Geist in die Materie hinein, aber er l4sst ihn keinen Kompromiss mit
ihr schliessen. Ist dies schon eine wunderbare Tatsache, so wird
sie noch wunderbarer dadurch, dass es kein kleiner Kreis von Aus-
erwihlten ist, in dem diese Persoénlichkeit wirkt, sondern ein grosses
Volk, ein Volk von mehr als dreihundert Millionen Menschen, etwa
der fiinfte Teil der gegenwértigen Menschheit. Das ist jedenfalls
etwas Ungeheures, in dieser Art noch nicht Dagewesenes. Nun ist
‘es kein Zweifel, dass Gandhi wie jeder Geistesmensch sich an den
Einzelnen wendet, zum Einzelnen spricht, auf den Einzelnen wirkt.
Doch er spricht auch zu allen zusammen; er spricht auch zu den
drethundert Millionen; er spricht auch zur Gesamtheit, zur Summe,
ja, scheuen wir uns nicht, das Wort auszusprechen: zur Masse.
Er spricht, er wird von ihr gehort und verstanden. Was das zu be-
deuten habe, wird durch folgende Ueberlegung klar. Der schmerz-
lichste Riss, der durch die Welt geht, ist der zwischen Qualitit und
Quantitat, zwischen Individuum und Menge. Die idealistischen Na-
turen wollen gemeiniglich mit der Masse nichts zu tun haben, sie
schliessen sich vor ihr ab oder trachten, sie vo6llig in Individuen auf-
zulosen. Dabei iibersehen sie oder tauschen sich dariiber hinweg,
dass auch fiir den Geistigen die Masse als solche niemals aufhort
da zu sein: als Publikum, als der anonyme Zuhorer oder Leser, als
.der grosse ,,Andere*, als Oeffentlichkeit. Der Politiker hinwiederum,
- der Mann der sogenannten Realitat, macht sich der entgegengesetz-
ten, noch weit schlimmeren Einseitigkeit schuldig: er will von den
Individuen als Individuen nichts wissen, er ballt sie ganz zur Masse,
zur unpersonlichen Allgemeinheit zusammen. Sie sind ihm Wéhler-
schaft, Majoritit, Partei. Wie sehr, zum Beispiel, zeigt sich der Mar-
xismus, auch theoretisch, in dieser Auffassung befangen! Erwartet
er doch das Heil von dem mehr seiner Klassenzugehorigkeit als
seines personlichen Wertes bewussten Proletarier, also von einem
. Kollektivwesen, das die menschheitlichen Totalinteressen.in sich zu-
sammenfassen soll. Gandhi vollzieht die hohere Synthese. Er geht
nicht an der Masse voriiber, er zerschlagt sie nicht in Einzelwesen;
allein noch weniger gibt er sich ihr gefangen oder lisst er sich von
ihr tragen. Vielmehr durchdringt er sie mit seinem personlichsten
Leben, blést er ihr den Odem des Geistes ein und erlost sie dergestalt
nicht minder als Masse denn als individuellen Organismus.

Es hat einen tiefen Sinn, dass in der Physik und auch ausserhalb

286



ihrer die Begriffe der Masse und der Materie annihernd die-
selbe Bedeutung haben. Die Materie vergeistigen, heisst, sich mit
der Masse auseinandersetzen. Es heisst: sich von dem grossten
Schwergewicht nicht niederziehen lassen, vielmehr es emporheben,.
thm die Flugkrait des Geistes schenken. Wie ich ihn den Erloser
der Quantitat genannt habe, weil er sie nicht der Qualitat preisgibt
noch umgekehrt, kann man ihn auch den Erléser der Masse nennen.

Insofern erscheint es mir tatsichlich nicht iibertrieben, seine Er-
scheinung als einen Wendepunkt des Weltgeschehens zu bezeichnen.
In ihm und seiner Wirksamkeit verkorpert sich etwas Neues,
das zugleich tiefstes Sehnen und Wollen der Gegenwart er-
filllt. Gandhi bewahrt sich auch hier — und hier vor
allem — als ein ganz grosser Synthetiker, ein Ueberbriicker von Ge-
gensatzen, ein Ausloser des Polaren. Durch den ganzen Gang der
Weltgeschichte hindurch sind, namentlich im Abendlande, Religion
und Weltlichkeit in zwei getrennte oft sogar feindlich ‘entzweite
Halften auseinandergefallen. Die Religion ist mehr und mehr nach
innen gegangen, freilich in einseitiger Weise, Die Weltlichkeit —
als Politik, Kunst, Wissenschaft, Technik, Zivilisation — ebenso ein-
seitig nach aussen. Religion ist eine Sache des Gefiihls, der frommen
Andacht und kultischen Uebung geworden, sie hat die Welt sich
selbst {iberlassen oder, was noch schlimmer, wenn sie eingriff, sich
vorwiegend der ,,weltlichen® Mittel, der Macht, der Gewalt, Liige
bedient. Die Weltlichkeit ihrerseits hat zweifellos Grosses geleistet,
sie hat alle Dimensionen und Ausspannungen des Seins durchwan-
dert, sie hat sich mutig in die Unendlichkeiten von Raum und Zeit
begeben aber auch in ihnen, wie in einem Labyrinth, verloren, weil
das Unendliche bloss von der Ewigkeit und Totalitat aus gemeist-ert
werden kann und d ie allein im Ich zu finden ist. Darum leiden die
meisten Weltverbesserer, Sozialisten und Pazifisten Schiffbruch, weil
sie in ihren Besserungsversuchen in der dusseren, weltlichen Sphare
verharren, sich nicht als ein geistiges Selbst, sondern lediglich als
ein Stiick Welt gebdrden. Aehnlich wie ein Felsblock, unfihig, sich
“selber zu heben und aufwérts zu bewegen, durch Angreifen einer
Kraft von aussen gestemmt werden muss, kann der Welt bloss ge-
holfen werden durch etwas, das mehr als Welt ist: durch die Gott-
heit, die sich in Geist, Seele, [chheit offenbart; hier freilich nicht ein-
gewickelt und verschlossen bleibend, sondern frei in Raum und Ma-
terie hinausstromend. Am furchtbaren Zusammenbruch unserer
Kultur tragen Religion und Weltlichkeit ungefdhr zu gleichen Teilen
die Schuld — und zwar einfach dadurch, weil sie, in sproder Abson-
derung und Entfernung von einander verharrend, nicht zueinander
finden mochten. Gandhi ist uns da ein gewaltiger Wegweiser und
Bereiter des Weges. Er arbeitet dem Typus des kommenden Men-
schen mit machtigem Einsatze vor, er verkérpert ihn teilweise schon

287



in sich. In diesem Menschen namlich soll das vollkommene Gleich-
gewicht und die Harmonie von innen und aussen erreicht sein. Er
ist durch und durch weltlich; er ist zugleich durch und durch geistig
und religiés. Ja, nicht bloss zu gleicher Zeit ist er beides, sondern
sozusagen im selben Raum: es ist in ihm eines und dasselbe gewor-
den. Seine Weltlichkeit ist Gottesdienst, seine Gottlichkeit Dienst
an der Welt. Er ist gerade darin der anspruchloseste, demiitigste
Diener des Hochsten, dass er ihm keine Kirche mehr baut, weil ihm
alliberall, in jedem Geschopf, in jedem Dinge, denen er begegnet
und die er zu betreuen hat, vom Schopier selber die Kirche gebaut
ist. Das Leben in seiner unerschépflichen Tiefe und Weite, Fiiile und
Erhabenheit ist der grosse Altar, auf dem er das stindige Opfer sei-
nes Selbst darbringt, es durch diesen Akt stindiger Weihe und Hin-
gabe immerwahrend erneut und geheiligt wieder empfangend.

Solch ein Weltpriestertum im wahren Sinne ist das Amt Gandhis.
Er hat erkannt, dass der dusseren materiell-menschlichen Welt bloss
die Entw1cklungs— und Besserungsmoglichkeit zubemessen ist, die
durch das Mass inner-menschlicher Entwicklung und Lauterung be-
stimmt ist; dass aber diese auch umgekehrt in jener den einzig treuen,
vollgiltigen Masstab besitzt. Gewaltat, Hass, Bosheit konnen durch
keine Gesetzgebung gezwungen werden, aus der Welt zu verschwin-
den; sie konnen es allein durch Verwirklichung des Géttlichen im
Menschen. Aber das Gottliche seinerseits verwirklich sich eben da-
durch, dass es, anstatt in schalem Selbstgenuss zu schwelgen, alles
daran setzt, Gewalttatigkeit, Hass und Bosheit aus der Welt zu til-
gen. Der Materie kann nicht von der Materie, sondern einzig vom
Geiste, der Quantitait nur von der Qualitat geholfen werden; die
wahre Geist-Qualitit m u s s aber auch diese Hilfe leisten. All dies ist
schon in dem Satz enthalten, dass Gandhi Politiker aus Religion ist.

3.

Eine solche Einheitlichkeit, Klarheit, Wesentlichkeit alles Tuns
kann bloss aus einem absolut emhelthchen aus seiner Wurzel wach-
senden Leben stammen. Ich will hier nur noch das Wichtigste her-
vorheben. Dass Gandhi, anfinglich ein erfolgreicher Rechtsanwalt,
dazu Haus- und Famlhenvater der weiteren Ausiibung seines Amtes
entsagt, den Beruf =der.Berufung, die materielle Habe der Idee hinge-
opfert hat, ist die im Rahmen dieser Personlichkeit fast selbstver-
standliche Voraussetzung, auf der sich nun erst die Verwirklichung
seiner wahren Aufgabe in hochster Reinheit und Strenge aufbaut.
Wie ferne ihm jedes Buhlen um den Erfolg — auch den
moralischen — um des Erfolges willen liegt, bezeugt das
ausserordentliche Faktum, dass er sich nie die Schwiche und
Verlegenheit des Gegners zunutze gemacht hat. Im Gegen-
teil, er hat in derartigen Lagen — wie im Burenkrieg, im

288



Zuluaufstand, im Weltkrieg — den Englindern stets Hilfs-
dienste geleistet, die von ihnen auch dankend anerkannt wur-
den, so lange sie deren beduriten, um spater mit Undank belohnt zu
werden. Es ist schwerlich anzunehmen, dass dem durchdringenden
Geiste Gandhis solches Erfahren eine Ueberraschung bot, noch
weniger, dass seine Haltung von irgendwelcher Hofinung auf Er-
kenntlichkeit und Vergeltung, auf eine Aenderung der britischen
Politik mitbestimmt wurde. Wer so rechnet, der vergisst, dass Gan-
dhis Kalkiil ein solcher mit rein sittlichen Werten ist; in ihnen bewegt
er sich mit unbeirrbarer, unfehlbarer Sicherheit; man koénnte ihren
Plan die Mathematik des Unendlich-Grossen nennen. Er ist der
Realpolitiker nicht der Materie, sondern des Geistes: darum der ein-
zig wirkliche Realpolitiker, da er uns durch sein Tun und Lassen
offenbar macht, dass wahre Realitit doch nur im Geiste zu suchen,
von dessen Anhauch, was sich sonst diesen Namen anmasst, in Staub
und Moder zerfallen muss. Dem Gebot der Bhagavad-Gita, des alt-
indischen Heldengesanges, treu, klammert sich Gandhi nicht an die
Folgen seines Handelns. Wenn Indien noch vor Ablauf eines
Menschenalters frei werden kann, um so besser! Wenn es noch
Jahrhunderte bis dahin dauert, soll das um kein Haar schlechter sein.
Der Effekt in der Zeit steht hinter der Sache zuriick, die Gottes ist
und nicht Indiens oder Indiens doch bloss in stellvertretender Weise.
Nation, Staat, Vaterland diirfen sich keine Selbstherrlichkeit anmas-
sen, sonst wird die Liebe zu ihnen und das Wirken fiir sie zum Go6t-
zendienste, der schliesslich den Gotzen zum Falle bringen muss wie
seinen Diener.

Gandhi erfiillt die Forderung der Feindesliebe in einer Weise,
die weit {iber blosses Bemiihen hinaus ist. In ihm ist die ganze Lei-
denschaft des fiir die Gerechtigkeit und in ihr Entbrennenden; er
scheut nicht den Akzent der Entriistung, der Empérung, des heiligen
Zornes; der Hass ist aus seiner Seele getilgt. Mit wunderbarer Fein-
heit und Schirfe ist hier die genaue Grenze gezogen. Es ist auch
keine Spur der Sentimentalitit oder der eitlen Sucht, sich in der eig-
nen Tugend zu bespiegeln, in der Art, wie er dem heftigsten Wider-
sacher gerecht zu werden trachtet, erlittenen Schimpf und Unbill ins
Obijektive erhebt, alles ins Licht der absoluten und ewigen Wahrheit
zu riicken bestrebt ist. So ist er die lebendige Widerlegung des Ma-
terialismus, wirksamer als die starksten philosophischen Argumente.

Gandhi ist sich in jedem Augenblick seiner ausserordentlichen
Verantwortlichkeit bewusst. Er geniesst sie nicht, noch spielt er mit
ihr wie so mancher Michtiger in unseren Landen, dem sie neben
Krone und Szepter nur ein Prunkstiick mehr ist, dessen er sich, wenn
die Last zu driickend geworden, ohne sonderliches Bedenken ent-
ledigt. Er atmet sie ein und stromt sie aus, sie wmgibt ihn wie die
Atmosphére den Erdball. Unerbittlich klar und scharf weht sie um

289



die Hohen, auf denen er wandelt, und zu denen wir emporgewendet
werden, wenn wir ihm auch bloss aus der noch unverbindlichen Di-
stanz des Lesers zum gedruckten Buche nachiolgen. Ich rate jedem,
sich mit den Aufsiatzen und Briefen vertraut zu machen, die im Bande
,,Jung-Indien* vereinigt sind. Die Meisten werden sich an die Luft
dieser Gedanken, die ihnen im Anfang den Atem benehmen mag,
erst gewohnen miissen; mit der Zeit aber werden sie eine ganz aus-
serordentliche Starkung erfahren und fiir das weitere L.eben mitneh-
men. Es ist kein blosser Zufall noch ausserliches Symbol, dass sol-
ches in der Nachbarschaft des Himalaya, der hochsten Erdgipfel ge-
dacht, gesprochen und geschrieben wurde. Allgemein bekannt ist
ja, bis zu welchem Grade die Strenge der Zurechnung bei Gandhi
geht: alle Schuld, die von seinen Volksgenossen im Namen der ge-
meinsamen Sache begangen wird, nimmt er, der Fithrer und Meister,
auf sich. Er unterzieht sich harten Bussen und Fasten fiir die Siin-
den der Anderen. Fiirih n freilich haben sie weniger die Bedeutung
der Strafe als der freiwilligen Zucht und Liuterung, einer Tat der
Versohnung und Erlésung fiir sein ganzes Volk.

Dass aus solcher Bereitschaft und Demut erst die Hoheit und
Majestat des sittlichen Wesens erwichst, trat besonders in dem Pro-
zess zutage, der ihm im Jahre 1922 von der englischen Regierung
gemacht wurde und mit seiner Verurteilung zu einer sechsjihrigen
Gefangnisstrafe endigte. Was kann ein irdisches Gericht dem Men-
schen anhaben, der in solchem Masse Richter tiber sich selbst ist?
Der geistige Prozess, in dem er steht, entscheidet auch iiber den ju-
ristischen, in den er durch die Michte dieser Welt verwickelt wird;
die hochste zustandige Instanz ist ihm das eigene Gewissen; er beugt
sich keinem andern Erkenntnis und Urteil. Wo alles restlos verant-
wortet ist, dort bedarf es des Klagers ebenso wenig wie des Vertei-
digers; beide Funktionen sind im Geiste dessen vereinigt, der die
Balance zwischen Gut und Bose hilt, in unbestechlicher Selbstprii-
fung alles Fiir und Wider erledigend. Ja, Gandhi bekennt sich als
schuldig, durch die Verkiindung von Non-Kooperation den unge-
wollten Anlass zu dem blutigen Aufruhr seiner Landsleute gegeben
zu haben. Allein er wire noch schuldiger gewesen, wenn er jene
Verkiindung gegen seine bessere Ueberzeugung unterlassen héatte;
und darum ist er im tieferen Sinne doch wieder unschuldig. Es er-
scheint in diesem Zusammenhang von ausserordentlicher Bedeutung,
dass ihm Broomsfield, der Leiter der Verhandlung, {iberwéltigt von
seiner sittlichen Grosse, die Bemessung der Strafe iiberlisst. Und so
offenbart es sich auch im Gefdngnis, dass, wer sich in jede Situation
mit seinem ganzen Selbst hineinstelit, ]eder Situation gewachsen ist,
jede Situation bemeistern wird. Gandhi benutzt diese Epoche seines
Lebens, die e r durchaus nicht als Leidenszeit empfindet, zur inneren
Sammlung, zur ruhigen korperlichen und geistigen Arbeit, vor allem

290



aber dazu, das Verhiltnis zwischen den Gefangenen, den Beamten
und dem Aufsichtspersonal aufs beste zu gestalten. Es gelingt ihm,
 den spréden Widerstand der meisten, der Bedrangten, wie ihrer Be-
dranger, durch die grossere Kraft der Liebe und Giite zu {iberwin-
den. Die Folge ist, dass sich ihm frither fast als er sich gewiinscht,
die Pforten der dusseren Welt wieder offnen; nach Ablauf -zweier
Jahre wird er, von einem heftigen Krankheitsanfall genesen, enthat-
tet. Es ist, als ob das Gefdngnis sich weigerte, ihn, den wahrhaft
Freien, langer in seinen Mauern zu dulden. Seine Aufgabe ruft ihn;
es gibt keine Macht zwischen Himmel und Erde, die sich diesem Rufe
dauernd widersetzen kdnnte,

Es ist durchaus begreitlich, dass dem tiefreligidsen Sinne der In-
der dieser Mann als ein ausserordentliches Wesen, als die Verkorpe-
rung einer ganz besonderen Kraft erscheinen muss. FEinen ,,Ma-
hatma‘ nennen sie ihn, was ungefahr dem Heiligen der Kirche ent-
spricht, bloss, wie mich bediinkt, ein noch allgemeinerer und umfas-
senderer Ausdruck ist. In wortlicher Uebertragung bedeutet er:
grosses, weltweites Selbst; und da geht er geradlmig auf die altin-
dische Lehre zuriick, die im {ibrigen nicht auf Indien beschrankt, son-
dern gemeinsames Urgut der ganzen Menschheit, Grundlage aller
Religionen, Sittenlehren, Weltanschauungen ist: dass das Ich in sei-
nem tiefsten Wesen keine abgesonderte Existenz hat, sondern innigst
mit dem All verbunden, ja, mit ihm Eines ist. Diese Einheit ist
immer da, sich ihrer aber bew usst werden und bleiben, ist der
eigentliche Sinn des Lebens, den nur erfiillt, wer wie Gandhi unauf-
horlich in die ,,leise, innere Stimme* seines Gewissens horcht.

In einem: seinerzeit gehaltenen Vortrage: ,,Wer ist der grosste
Mann der Gegenwart?*“ erkennt der vortreffliche amerikanische Pa-
zifist J. Haynes Holmes den Preis Gandhi zu. FEr vergieicht ihn mit
Romain Rolland und Lenin. Rolland ist gross als Idealist und Men-
schenfreund, der seine Ueberzeugung durch die harte Probe der
Kriegsjahre siegreich hindurchgetragen hat, aber er steht abseits von-
der Menge, er scheut die Berithrung mit ihr; er ist kein Mann der
Tat. Ein solcher ist Lenin und zwar in ganz gewaltigen Dimen-
sionen, kniipft sich doch an seinen Namen eine der grossten Umwal-
zungen, welche die Geschichte kennt. Allein es ist kein tieferer sitt-
licher Impuls in seinem Tun; sein Tun bedeutet sogar eine Verleug-
nung des moralischen Bewusstseins. Gandhi vereinigt die Poten-
zen beider in sich, den sittlichen Geist und den Tatwillen, er ver-
pilanzt das Ideal auf den Boden der Realitit; so ist er jedem der bei-
den um eben das, was jeden vom andern unterscheidet, iiberlegen.
Wir geben Holmes im Wesentlichen recht; und als wesentlich er-
scheint uns der allgemeine Masstab der Bewertung, nicht das abso-
Jute Grossenmass der Einzelerscheinung, ihr komme welche Bedeu-
tung immer zu. Die Siegel der Gegenwart miissten erst gelost sein,

291



um die Frage klar zu beantworten, wer ihr Grosster sei. Was aber
feststeht und gilt, ist, dass in Gandhi und durch ihn sich das Be-
wusstsein unseres Geschlechtes die Geistigkeit unseres Planeten auf
eine hohere Stufe gehoben hat dass seine Wirkungen bis in ihre
Substanz hinein verspiirbar sind und bleiben werden.

I1.
1.

Gandhi ist wiederholt mit Christus verglichen worden. Die Be-
rechtigung, ja, Notwendigkeit dieses Vergleiches leitet sich aus der
einfachen Tatsache her, dass sich in Christus eben die Norm ver-
korpert, an der jede Erscheinung und Gestalt gemessen und bestimmt
werden muss. Aber es ist gleich hinzuzufiigen, dass Gandhi sie in
ganz besonderer Weise erfiillt. Sein Werk ist eine lebendige Ver-
wirklichung der Bergpredigt, von der er eigenem Bekenntnis gemass,
einert fiir sein ganzes Leben und Wirken entscheidenden Eindruck
empfangen hat. Was ihn zum treuen Diener Jesu stempelt, ist sein
unerschiitterlicher Glaube an die Kraft des Guten, sein restloses
Durchdrungensein von ihr. In dieser Grundiiberzeugung ist zweier-
lei enthalten, das im Innersten freilich eines ist: namlich, dass wahre
Giite eine Kraft ist und dann, dass es keine wahre Kraft gibt, die nicht
aus der Giite kommt. Damit befreit uns Gandhi ebensowohl vom
Erbiibel der kraftlosen Scheingiite, wie von dem der damonischen
Scheinkraft; von der Tragheit wie von der Gewalttiigkeit, die einan-
der wechselsemg bedingen und auslosen. Es gibt genau so viel Ge-
walttat in der Welt, als es in ihr trdge Schwiche gibt; so viel
Schwiiche als Gewalf, Diesem doppelten Banne entringen wir uns
bloss durch den Impuls der schépferischen Liebe, den wir in Gandhi
so michtig gesehen haben. Wir gehen nicht fehl wenn wir in ihm
einen- Vollstrecker des Neuen Testamentes in der ausseren Welt-
sphare der Politik erblicken, in der die abendlandische Christenheit,
ihr voran die Kirche, am schwersten versagt hat. Gandhi, der Hin-
dhu, ist hier der christlichere Christ. Denn Christum bekennen, heisst
vor allem: ihn t u n. Ihn dort tun, wo er bisher am wenigsten getan
und am hartnickigsten verleugnet wurde.

~ Aber man ist noch weiter gegangen und hat Gandhi in emne Linie
mit Christus gestellt, ihn als den Heiland unserer Zeit gefeiert, eben-
biirtig dem Menschensohne oder ihm doch bloss um Weniges nach-
stehend. Hiegegen nun miissen wir grundsitzliche Einsprache er-
heben. Nicht aus dogmatischer Aengstlichkeit oder Bedenklichkeit,
noch aus der Sucht, uns in kleinlichen Rangiragen zu ergehen. Son-
dern um die Klarheit der letzten Perspektive handelt es sich, die dem
vorschauenden Blick noch mehr als dem nach riickwarts gerichteten
gewahrt bleiben muss. Man wird uns schwerlich im Verdacht
haben, etwas zu beabsichtigen, das einer Verklemerung Gandhis

292



auch bloss von ferne dhnlich sahe. Die Grenzen eines Phinomens
aufzuzeigen, das wie wenige ein menschheitliches und kosmisches
genannt werden darf, heisst indessen, nicht bloss dem Gebot objek-
tiver Wahrhaftigkeit Rechnung tragen, sondern noch mehr, uns
davor bewahren, in jenen Grenzen gefangen zu bleiben.

Vor allem muss doch — in simtlichen Lebenssphéaren und in der
Unmittelbarkeit des Lebens selber — unterschieden werden zwischen
der Schoépfung und der Anwendung, dem Original und
der Ableitung. Wo Christus die Pramisse aufgestellt und verwirk-
licht hat, dort zieht Gandhi die Konsequenz. Das ist sicherlich
etwas sehr Grosses, aber jedenfalls ein solches zweiter Ordnung.
Der Diener ist nicht iiber dem Herrn und gerade die treueste Nach-
folge bezeugt sich damit selbst als un t e r der Meisterschaft stehend.
Gandhi hat Christus zur Voraussetzung, nicht umgekehrt. Man
konnte ihr Verhaltnis auch dem der Sonne zu einem Planeten, des
selbstleuchtenden Korpers zu dem, der empfangenes Licht wieder-
strahlt, vergleichen; nur muss ausdriicklich vor einem Missbrauch
dieses Gleichnisses gewarnt werden: denn in der Optik des Geistes
gibt es kein Licht, das ein bloss reflektiertes wire; es gibt hier keinen
absolut dunkeln Korper. Und am wenigsten ist Gandhi ein solcher.
Genauer ist es, in der Intensitit, der Qualitat der Strahlkraft Unter-
schiede zu machen. Dije nun war in Jesus Christus unzweifelhaft
eine andere, weit gewaltigere als in Gandhi. Sie war so urméchtig
im Heiland, eine neue Art Mensch ins Leben zu rufen, mit anderer
Verteilung und Richtung der Krafte und Eigenschaften, mit einem
andern Daseinssinne als die bisherige, die darum als die alte Welt
zum Untergange verurteilt wurde. Jesus, der Christ, schuf den
Christen; nicht als ein fiir allemale fertiges Gebilde, vielmehr als
eines, das sich selbst immerdar weiterzubilden und zu vollenden hat.

Das ist die von so wenigen, am wenigsten von der Kirche ein-
- gesehene Heilstatsache. Echtes Christentum ist kein Besitz, den wir
bloss zu betreuen und zu verwalten, vielleicht aui Zinsen anzulegen
hiatten, sondern ein fortwihrender Erwerb, ein unablissiges Besitz-
ergreifen von unserem tiefsten, noch verborgenen Wesen. Denn Chri-
stus lebt; er lebt aber bloss in den lebendigen und das heisst den
ewig werdenden Menschen. - Sie allein sind Bekenner des lebendigen
Christus, dahingegen die andern dem toten Christus zugewendet
sind. Leben ist gesteigerte Gegenwairtigkeit; Gegenwirtigkeit ist
Bewegung, Wachstum, Entfaltung. Christus ist in denen gegenwar-
tig, die aus ihm wachsen und sich entfalten; nicht in den Stehen-
gebliebenen, Riickgewandten, an seinen Spuren angstlich Haftenden;
er ist in den mutigen Seelen gegenwirtig, denen sein Wort ein Feuer
geworden ist, das sie durch die Zeiten tragen. Ist Christus der rechte
Weinstock, so ist der rechte Reben der fruchttragende, nicht der un-
fruchtbare. Der Christ, der es inwendig ist, steht auch im Aeusseren

203



nimmer stilie, er wandelt sich wie das Leben von Jahrhundert zu
' thrhunderte von Tag zu Tag, von Stunde zu Stunde, von Augen-
blick zu. Augenbhck Ewigkeit und Gegenwart sind keine ausschlies-
senden Gegensatze; die Ewigkeit lebt allein in der Gegenwart, wie
die Gegenwart allein durch die Ewigkeit lebt. Eben darum ist Chri-
stus jedem Geschlecht ein Neuer, ein Anfang und Ursprung. Es hat
seine ganz bestimmte, nur ihm gestellte Aufgabe an ihm, die ihm
durch kein Schema einer Ueberlieferung, durch kem Erbe-einer Ver-
gangenheit abgenommen werden kann.

Sinn der Chnstusoifenbarung nun ist der Emtntt des goﬁhchen
Geistes in die Materie, ihre Durchdrmgung und Verwandlung, Ver-
geistigung und Vergottung. Die Materie an sich ist weder gut noch
bdse, sondern neutral; sie muss verklart und geheiligt werden. Dass
des Christentums erster Akt Askese gewesen ist, erklart sich aus dem
Bediirinis, das eben erst der Seele gewordene neue Heil von der Ver-
mischung mit der in .Zerfall und Auflosung befindlichen Welt des
untergehenden Heidentums freizuhalten. Aber das Licht, von der
Finsternis geschieden, leuchtet doch in der Finsternis, durchleuchtet
sie. Der ganz in sich gegangene und gereinigte Geist muss sich dem
Stoffe der sinnlichen Wairklichkeit mitteilen.  Wie Gewalt und
Schwache bedingen einander auch Materialismus und Askese. Welt-
abgewandter Geist beschwort blinde Hingabe ans Materielle, Vergot-
zung des Irdischen, ausschweifende Weltlichkeit herauf. Das Zen-
trale der Christuserscheinung ist nun gerade diese ungeheure Um-
fassung, Synthese und Harmonisierung des Geistigen und Korper-
lichen. Ihr wird weder gerecht, wer reiner, stoifloser Geist sein
mochte, noch wer in die Schwere der leiblichen Notdurft hineinsinkt.
Dies einzusehen ist fiir uns das Wichtigste. Wir sind seit dem Ab-
klingen der mittelalterlichen Kultur so tief in den Koérper der Welt
hineingegangen, so materiell geworden, dass uns vor dem Chaos des
Materialismus nicht mehr die blasse Scheingeistigkeit der Weltflucht,
sondern nur der bis ins Aeusserste verdichtete und konkretisierte
Geist-Wille bewahren kann. Wer, von ihm beseeit, die Arbeit der
Welt auf sich nimmt, ein Stiick noch brachhegenden Landes urbar
macht, ist der wahre Christ: ‘

2.

Ist Gandhi ein solcher? Ist er, wenn wir ihn schon nicht n e-
b en den Meister stellen diirfen, nicht doch sein getreuester Jiinger
und Nachfolger? Es scheint, dass wir die Frage uneingeschrankt
bejahen miissen. Hat er doch den kithnen Wurf gewagt, Politik
mit Religion zu verbinden, wo mdglich, in eins zu setzen. Er
dringt wie ganz wenige aut Realisierung, auf Sichtbarmachung des
Gottlichen. Und dennoch bleibt ein Rest; ja, dieser Rest ist so be-
trachtlich, dass durch ihn das Gesamtresultat wesentlich beeinflusst

294



wird. Zunéchst werden wir vor die bedeutsame Tatsache gestellt,
dass Gandhi sich zur A sk e se bekeant. Er bleibt hierin dem Ideal
seiner Nation und Religion treu. Die Geschlechtsliebe, Erotik und
Sexualitdt, erscheint ihm als eine Abirrung vom wahren Geiste, der
hochsiens ausnahmsweise, da sonst die Foriexistenz der Gattung in
Frage gestellt wiirde, Raum gegeben werden kann. Diese Auffas-
sung erscheint bedenklich auch durch ihren Mangel an Konsequenz,
der bei einer so einheitlichen Persénlichkeit um so merkwiirdiger auf-
falit. Wenn das Bestreben iiberzivilisierter Typen, den Verkehr der
" Geschlechter mehr und mehr von der Fortpflanzung abzuldsen, ta-
delnswert ist, so ist auch das umgekehrte Verfahren nicht zu b1111gen
[st die geschlechﬂmhe Beziehung an sich eine unreine und siindhafte,
so kann sie auch bloss Frucht der Siinde tragen. Der konsequente
Asket verneint das Geschlecht im doppelten Sinn des Wortes, der
durch die Weisheit der Sprache im Tiefsten als ein einziger erkannt
wird: in dem der geschlechtlichen Zweiheit und in dem der Abfolge
der Generationen. Es ist ja auch ohne weiteres einzusehen, dass wer
die Lebensquelle verschliesst, auch den Fluss und Strom des Lebens
zum Stillstand und Versiegen bringen muss. Aus dem Geschlecht
erzeugen sich die Geschlechter; aus den beiden Geschlechtern das
Geschlecht der Menschheit. In metaphysischer Verallgemeinerung
und Vertiefung bedeutet dies, dass der Asket das Werden dem Sein,
die Zeit der Ewigkeit opfert. Es bedeutet, dass er mit dem Natur-
prozess auch den Welt- und Geschmhtsprozess verneint. Aus Ver-
neinung kann aber nicht letzte absolute Gestaltung hervorgehen. Ich
kann darum, so hoch ich Gandhi einschitze, nicht glauben, dass seine
Wirkung der Christi auch nur annahernd ebenbiirtig sein wird. Er
hezeichnet eine Wende, aber kein Ende; kein Ende und deshalb auch
keinen Anfang. Der Christ hat ein anderes Verhaltnis zum Sinnli-
chen und demgemiss auch zu Raum und Zeit. Er begreift und er-
oreift sie nicht als Selbstzweck, aber als Ausdrucksmittel der Gott-
heit. Der Mensch ist weder Mann noch Weib, sondern beides zu-
sammen, die ‘Durchdringung und Vereinigung ‘der mannlichen und
der weiblichen Potenz. Aus dem geistigen Lebenszentrum erfasst
und nicht der Blindheit des blossen Triebes iiberlassen, dient die Ge-
schlechtlichkeit also gerade der Ueberwindung des Geschlechtes in
seiner Vereinzelung und notwendigen Unvollkommenheit. Und in-
dem dieser Prozess der Ueberwindung stindig weitergefithrt wird,
rollt sich die Kette der Generationen ab, schlagt sich menschheitliches
Geschehen zum Stoff der Weltge-schiuchte nieder. Bejahung des Eros,
Bejahung der Menschheit in Raum und Zeit, Bejahung des ge-
schichtlichen Werdens sind also im Tiefsten Eins. Askese aber ist
Unvermo6gen und mangelnder Willen, das Sinnliche zu durchheiligen,
geschichtsloses Erstarren im Einzeldasein. Noch fremdartiger be-
rithrt uns Gandhis Rechtferticung des Kastenwesens, deren Zusam-

295



menhang mit seinem Asketismus freilich unschwer einzusehen ist. Er
wendet sich lediglich gegen die Auswiichse jener Institution,
wie namentlich das Verbot, die Kastenlosen, die Parias zu beruhren
mit ihnen irgend welche Gemeinschaft zu pflegen. Die Institution
als solche erscheint ihm als notwendig. Nicht etwa vornehmlich des-
wegen, weil sie der Hinduismus verordnet, sondern weil sie nach
Gandhis Ansicht vor der Autoritit der Vernunit besteht. Denn er
hilt die Gesetze der Erblichkeit fiir unaufhebbar. Ich muss
nicht betonen, wie sehr diese Auffassung dem européischen Bewusst-
sein widerstreitet, das sich in der gerade entgegengesetzten Richtung
entwickelt. Kasten, in welche das lebendige Leben eingesperrt wird,
hat es hier eigentlich niemals gegeben. Auch der mittelalterliche
Feudalismus ist, bei aller Strenge und Sprédigkeit der Norm, doch
ein elastisches System gewesen. Reste des stindischen Wesens haben
sich noch in der biirgerlichen Welt erhalten. Doch ist hier an Stelle
des Standes mehr und mehr die Klasse getreten, deren Zusammen-
setzung eine vielfach wechselnde ist. Die Entwicklung bewegt sich
hier — wofern es erlaubt ist, Vorstellungen und Begriffe der Korper-
welt einzusetzen — von stabilen, das heisst, in Form und Inhalt kon-
stanten Gebilden zu stationiren, in denen, wie bei der Welle, der
Formbeharrung ein stetiger Wechsel der Inhalte entspricht. Wir
sind heute — innerhalb und ausserhalb des Sozialismus — daran,
das Klassenprinzip zu iiberwinden; nicht um die Gesellschaft in ein
graues Einerlei aufzul6sen oder zu einem gestaltlosen Klumpen zu-
sammen zu ballen, vielmehr um sie durch das wahrhait organische
Prinzip des Berufes in eine organisch gegliederte Einheit zu ver-
wandeln. Der Beruf ist das Allerpersonlichste; er ist, richtig verstan-
den, der an jeden Einzelnen ergehende Rutf des Lebens, dem
Folge zu leisten, allein den wahren Erfolg verbiirgt: Harmonie des
individuellen Seins mit dem allgemeinen, der Personlichkeit mit dem
Kosmos. Freiheit des Berufes ist Freiheit des Geistes iiber schick-
salshafte Verstrickung, Knechtschait des Blutes, Tragheit des Stoffes.
Nicht aufgehoben oder durchbrochen wird das Gesetz der Natur,
sondern verwendet und verwertet, wie es den inneren Notwendigkei-
ten des Individuums und der Gesamtheit entspricht. Der Stand hat
seinen Namen daher, dass das Individuum in ihn hineingestellt ist
und bleibt, die Klasse dass sie es in ihr Gefiige einreiht; Kasten aber
sind wie rlemge Zwmger die es verschlossen halten, ohne dass sich
ihm irgendwo eine Tiire ins Freie auftite. Wo noch Kastenzwang
besteht, dort ist der Fatalismus uniiberwunden, dort ist die Erb-
masse der Vergangenheit stirker als der Gegenwartswille des zu
ihrer Verwaltung Berufenen, die Materie starker als der Geist, der
Tod méchtiger als das Leben.

Dieser Rest unerlosten Heidentums, unerloster Gebundenheit
durch die Naturmacht im Wesen Gandhis tritt vielleicht am drasti-

206



schesten in seiner Verteidigung der Idolatrie zutage, die in Indien der
Kuh als einem géttlichen Symbol erwiesen wird. Gandhi hélt diesen
Kult fiir gut und notwendig, weil er die Menschenseele in liebender
Verbindung auch mit der unbewussten Natur erhidlt. Unserem Em-
pfinden widerstreitet er und nicht minder seine Rechtfertigung aus
einem sehr einfachen Grunde: so wiinschenswert uns eine solche
Verbindung erscheint und so sehr sie dem Abendldnder vielfach man-
gelt, sie muss ganz von Bewusstsein durchleuchtet sein und
darf nicht selbst, wie das in jedem Tierkult, in jeder abgdttischen
Verehrung eines Stiickes Natur unabwendbar der Fall ist, ins Unbe-
wusste hinabsinken.

5

Die Grenzen der Wirksamkeit sind fiir jeden Menschen genau
abgesteckt durch die Qualitat seines Seins, durch die Beschaffenheit
und Richtung der Krafte, welche es in Bewegung setzt. Wir hitten
keinen Anlass, mit Gandhi um Finzelfragen der religiésen und sozia-
len Moral, um das strikte Mass seiner Bindung an die Satzungen des
Hinduismus zu rechten, wenn sich darin nicht Allgemeinstes zum
Ausdruck brachte. Die Frage nach der Bedeutung einer Personlich-
keit gewinnt einen greifbaren Sinn erst unter dem Gesichtspunkte der
Praxis; sie ordnet sich restlos ein der allgemeinsten und weitesten
- Frage: Was sollen wir tun? Jeder Mensch ist ein Kraftzentrum,
das nach unendlich vielen Richtungen seine Wellen entsendet. Welche
wir auffangen, um uns durch sie in Mitschwingungen versetzen zu
lassen, das hingt von der Lebensaufgabe ab, der wir uns verpilichtet
haben. Die unsere schliesst, wie wir uns iiberzeugt haben, Gandhi
gegeniiber vollkommene Resonanz aus, so rein und reich der Impuls
auch ausgewertet werden moge.

Wir miissen uns klar werden : die Tatsache, dass ein Ideal irgend-
wo in ganz besonderer Weise verkorpert w1rd kann fiir uns noch
kein Anlass sein, ihm seiner Verkérperung und nun unsrerseits riick-
haltlos nachzueifern; sondern zunichst nétigtes uns, das uns ver-
bindende Ideal mit gleicher oder noch grosserer Kraft zu erschauen
und zu gestalten. Es muss uns vorerst ins Bewusstsein treten, welche
geistige Sphire die fiir uns zustandige ist. Wiirde Gandhi in seiner
Person und seinem Werke das Modell des t ot alen Menschen her-
ausmeisseln, wie seine dogmatischen Anhanger hiiben und driiben
behaupten, wir hitten uns nach ihm ebenbildlich zu formen. Das
Abendland hétte dann vielleicht wirklich seine Rolle als schopferische
Kulturpotenz fiir absehbare Zeit oder fiir immer ausgespielt. Dem
ist indessen nicht so. Gandhi ist eine wunderbare Inkarnation des
orientalischen Menschentypus. Wenn der westliche in unserer Zeit
keine so getreue und erhabene findet, so mag uns das mit Schmerz
und Beschamung erfiillen; es kann fiir uns aber kein Grund sein, ihn

207



zu verleugnen und jenem preiszugeben. So wiirden wir erst recht
unsere Bestimmung verfehlen und auch denen, die wir nachahmen,
einen schlechten Dienst erweisen. Dass man mich recht verstehe:
. ich denke nicht daran, die Einheit der Menschheit und der Kultur in
Frage zu stellen, -sie gle1chsam in zwei Haliten, eine westliche und
eine Ostliche zu zerschlagen Allein es gibt auch hier so etwas wie
- eine Arbeitsteilung ganz grossen Stiles; und da ist es fiir jeden der
Partner unerlassliche Notwendigkeit, sich klar und verantwortungs-
voll auf seine Aufgabe zu richten. Als die des Abendlanders haben
wir die sinn- und wesensgetreue Erfiillung der Christus-Forderung
erkannt: das Geistig-Gottliche restlos im Stoffe der Welt darzubilden.
Alle Sphéren miissen von ihm durchdrungen werden, auch die
elementare und damonische; ja, gerade sie, weil sie seiner am mei-
sten bediirftig sind. Im Lichte unserer Erkenntnis hat auf den Namen
des Geistes iiberhaupt erst Anspruch, was sich mit der Materie —
bis in die untersten Tiefen derselben — auseinandersetzt. Wo dies
nicht geschieht, dort bleibt ein Stiick Natitr unerlost; und man hat
alsdann die Wahl, wie der Heide in ihre Unerléstheit hineinzusinken
oder wie der Asket, der Ieide mit umgekehrtem Vorzeichen, sie sich
angstlich vom Leibe zu halten. In Gandhi tritt uns beides entgegen;
und der scheinbare Widerspruch findet hier seine Erklarung. Un-
erlost ist bei ithm die Sphire des Geschlechtes und in notwendiger
Folge auch die der Erblichkeit; dem Individuum ist es versagt,
irgendwo aus der Kette der Generationen herauszutreten und sich in
freier Entscheidung seinen absoluten Ort zu suchen. Die unbew3l-
tigte, unverwandelte Natur schldgt noch méchtiger durch in der Ido-
latrie, der Gandhi das Wort redet; im Bilde der Kuh erzwingt sie
sich gottliche Verehrung. Der Zusammenhang zwischen Asketis-
mus, Kastenwesen, Tierkult ist ein ganz offenbarer.” Er wird noch
erganzt durch Gandhis Verhltnis zur Kultur und Zivilisation des
Abendlandes, welches wie Tolstois ein einseitiges ist. Beide fordern
Riickkehr zur Handarbeit, zum Landbau, zum Spinnrad, beide sind
einig in der Verurteilung der Maschine, in der sie etwas schlechthin
Boses, den Feind des Menschengeschlechtes erblicken. Uns er-
scheint Riickkehr als unmoglich; die Maschine als verwerflich nur
insofern sie uns tyrannisiert, als ein Segen, wenn wir sie als
ein uns dienendes Werkzeug, das sie urspriinglich war, wieder
begreifen und handhaben. So halten wir die richtige Mltte voll-
ziehen wir die rechte Synthese zwischen den beiden Extremen des
Amerikanismus und Orientalismus. :
Die Frage liegt nahe, ob Gandhi dementsprechend in seiner natio-
nalen Politik, seiner Bekampfung des englischen Einflusses. auf sein
Vaterland nicht doch zu weit geht. Gewiss ist der Versuch einer
Europmsxerung Indiens ebenso abzulehnen wie die Tendenz, es dau-
ernd als eine abhingige Kolonie des Westens zu erhalten. Das Stre-

208



ben nach Svaraj, Selbstverwaltung, ist gerechifertigt. Aber es soll
keine Isolierung bedeuten, sondern die Grundlage der wahren, von
Gandhi ersehnten Kooreratlon schaifen, die indessen seitens der In-
der ein hoheres Mass von Versteilen und organiscliem Verarbeiten
des europiischen Kultursinnes voraussetzt. Es scheint mir, dass in
diesem Punkte Tagore klarer sieht als der ihm sonst weit iiberlegene
Gandhi. Das erst wiirde die rechte Verbindung schafien. Denn es
gibt nichts, das so einigend wirkte als Unterscheidung im Streben
nach dem gememsamen Endziel. Und an dieser Gemeinsambkeit ist
kein Zweifel. Sie liegt in Satyagraha, der Alleinherrschait des Gei-
stes. Mag diese auch fiir uns Abendlinder eine aktivere
Nuance gewinnen als fiir den Inder, sofern unser Operationsraum
und demgeméss auch der Raum der Kooperation ein grosserer ist
als der ces Inders, das Wesen der.Sache wird niedurch kaum be-
rihrt. — |

Ich habe stets einen Widerstand gegen die Redensart empfunden,
es sei jemand zum Fiihrer geboren. Sie mochte zu einer natiirlichen
Veranlagung machen, was bloss das Endergebnis gewaltiger geisti-
ger Anstrengung und Arbeit an sich selbst sein kann. Fchtes Fiih-
rertum setzt Meisterschaft des Lebens voraus; und die ist noch
keinem Sterblichen in der Wiege zugefallen. Bloss der Wiederge-
borene wird ihrer zuteil; und zwischen Geburt und Wiedergeburt
liegt die grosste Spannwmte des Menschenseins. Es gehort zu den:
tiefsten Offenbarungen, welche unserem Geschlecht durch Jesus ge-
spendet worden sind, dass der wahre Meister nicht ein Herrschen-
der, sondern ein Dienender ist. Unsere Fiihrer, zumal die politi-
schen, pochen auf Unentbehrlichkeit; dennoch wechseln sie ab wie
die Stromungen, von denen sie getragen werden. Das Wesen wirk-
licher Fiihrerschatt ist, sich nach Moglichkeit entbehrlich zu machen,
indem sie das Beste ihrer Qualitit weitergibt; und gerade darum be-
harrt sie am langsten. Gandhi ist Fiithrer, weil es ihm nicht darum
zu tun ist, es zu sein; weil sein ganzes Bestreben darauf geht, die
von ihm Getfiihrten selbstandig zu machen. Er ist darum Demokrat,
obschon er fiir Beibehaltung der Kastenordnung eintritt. Richtiger:
in Satyagraha findet das demokratische Prinzip seine vollstindige
Aussdhnung mit dem aristokratischen.

Es konnte gar nicht anders sein. Jede Aristie, die den Demo-
kratismus ausschliesst, unterstreicht und betont die Distanz, will
sie ins Absolute erheben und verewigen, erweist sich mithin als ein
Phanomen der Trennung, der Entzweiung, des Hasses. Satyagraha
aber soll den Hass iiberwinden, ihn fiir immer aus den Beziehungen
der Menschen entfernen. Denn es gibt etwas Grosseres und Gross-
fes: den Geist der Liebe, welcher verbindet, was getrennt, welcher
tilgt, was fremd ist.

Thm ist, auch in der Welt, der Endsieg sicher. Wir geben uns

299



keinen Illusionen hin, wir lassen uns nicht durch Wiinsche und Hofi-
nungen narren; wir klammern uns an keinen Erfolg, auch nicht an
den der besten und wichtigsten Sache. Die Erfahrung hat uns ge-
lehrt, dort mit unseren Erwartungen am meisten zuriickzuhalten, wo
wir aus unserem sittlichen Impuls am weitesten vorstossen. Es hat
sich uns gezeigt, dass Gandhis Theorie und Praxis nicht ohne Wei-
teres auf das Abendland zu iibertragen ist. Auch in Bezug auf
seine Wirkung in Indien selbst miissen wir uns vor {iberschwing-
lichen Vorstellungen hiiten. Ein grosser Teil der dortigen Bevol-
kerung, namentlich der mohammedanische, hingt ihm mehr aus Er-
wagungen der Niitzlichkeit, denn aus siitlicher Ueberzeugung an; die-
ser entsagt der Gewalt, weil er sich unter den gegebenen Verhiltnis-
senwenig von ihr verspricht. Andererseits scheint sie in jiingerer Zeit
wieder im Vordringen, Gandhis dusserer Finfluss im Riickgang, vor-
tibergehend vielleicht sogar verdriangt zu sein. Aber Gegenstdsse
welcher Art immer, sogar schwere Niederlagen férdern nur den
Triumph der Wahrheit, die gerade durch Unterliegen und Leiden
zur Herrlichkeit des Sieges eingeht. Die Gravitation des Geistes
wirkt nicht weniger unfehlbar als die der Materie. Aus der Tiefe
sittlicher Gesunkenheit und Tragheit reisst es das Menschenge-
schlecht mit unwiderstehlicher Macht zu der Hohe empor, welche
ihre Besten erreicht haben. Es gibt darum keine festere Biirgschaft
des Erfolges als die Leistung. Gandhi in dem erkennen, was er
fiir uns alle getan, was in uns allen durch ihn lebendig geworden
und lebendiger noch sich entfalten muss, heisst, ihn als Sieger griis-
sen. Oskar Ewald.

l||I|l|IIIIIIIIIIIIIIIIIIIlIIIIIIIlIllllIIIII“II!IIlIIlIIIIIlllIIIIIIIIIIIIIIIlIIIIlIIIIIIIIlIIIIIIIIIIII!IIII.IIIIIII1I!IIlI|IlllllllllI|I|IIllIlllllIIII|||||l||||u!llil‘llllllll[llllllll!l

7 Aussprache

TORRLEITRIARRaREneneennl

¥
%

G e
Fusi®

=
UTEH LT
SUHIsnn

(L R R R N L RN A AR Ay R AR AR RN RN R AR RN RN R R R RARERRE R SET R AL

Vom vielmissbrauchten Pauluswort.

(Fortsetzung.)
VI,

(Von einem theologischen Mitarbeiter.)

Professor Deissmann weist in seinem neuen Paulusbuch iiberzeugend nach,
dass die sogenannten .,Episteln des Apostels keine Episteln, d. h, keine
theologisch-dogmatischen Abhandlungen sind, die Satz fiir Satz und Wort fiir
Wort ewig giiltige Gotteswahrheiten aussagen. Es sind Briefe, allerdings
gewaltige Briefe, wie sie sonst keine Meuschenhand geschrieben, aber doch
Briefe, unter besonderen Verhiltnissen entstandene Dokumente, die nicht nur
ewige Offenbarung, Gotteswahrheiten, sondern auch Zeitliches, personliche
Meinungen enthalten — auch irrige Meinungen. Paulus hiitte eine Uniehlbar-
keit, wie sie ihm Theologen und andere Christen zuschreiben, fiir sich abge-
lehnt! Ist nicht vielleicht auch sein beriihmter Saz vom Schwert der Obrigkeit
nur eine solche personliche, , zeifliche® Brieimeinung?

Ich wundere mich imumer, warum nie auf die T ra g1k dieses Pauluswortes
hingewiesen wird: Der Apostel ist ja gerade durch dieses

300



	Mahatma Gandhi

