
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 7-8

Artikel: Wo sollen wir suchen?

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo sollen wir suchen?
Höret auf mich, die ihr der Gerechtigkeit nachjagt,

die ihr den Herrn suchet: Schauet den Fels an, davon ihr
gehauen seid und die Höhlung des Brunnens, daraus ihr
gegraben seid. Jes. 51, 1.

Es hat ein grosses Gottsuchen angefangen unter uns, ein grosses
Suchen nach der Gerechtigkeit, das heisst, nach dem, was recht

und wahr ist. Dieses Suchen mag uns oft oberflächlich, oft
seltsam, oft beinahe irrsinnig vorkommen, aber auch all die Unruhe,
all die Ueberstiegenheit, all die Verirrung dieses Suchens weisen
doch auf einen neu erwachten starken Drang in den Menschenseelen

hin, der sie aus einer sinnlos und gottlos gewordenen Welt zu
einem „Herrn" und einer „Gerechtigkeit" treibt, der sie, vielleicht
ohne dass sie es selbst recht wissen oder selbst es Wort haben
möchten, zu Gott treibt.

Aber dass man an diesem neuen Gottsuchen, so sehr man
seinen Tag herbeigesehnt, nun einfach Freude erlebe, wird man
schwerlich behaupten können. Es führt uns zunächst nur immer
tiefer in das Chaos hinein. An allen Ecken und Enden schiessen
Religionen und Religiönchen auf, wie Pilze nach einem warmen
Sommerregen. Namentlich hat alles, was „von weit her" ist oder
behauptet es zu sein, alles gar, was aus dem „Osten" stammt, für
diese leergewordenen Menschen eine magische Anziehungskraft.
Leute, die nur mit einer Mischung von Misstrauen und Verachtung
antworteten, wo man ihnen etwas von Christus sagen wollte, fallen
irgend einem „Sufi" oder „Khan" zu, wie Fliegen dem Honig oder,
um ein edleres Beispiel zu wählen : solche, die sich nie entschliessen
könnten, einmal das Neue Testament zu lesen, machen Laotse oder
Gandhi zu ihrem Heiligen. Und immer neue Kulte und „irdische
Halbgötter" tauchen auf und immer bunter wird das Chaos.
Selbstverständlich kommt bei alledem auch nicht das Geringste an Hilfe,
Kraft, individueller oder sozialer Erneuerung heraus. Wir sinken
in sittlicher Kraftlosigkeit und Auflösung nur immer rascher dem
tiefsten Abgrund entgegen. Das Suchen der „Gerechtigkeit", das
Suchen des „Herrn" muss offenbar einen andern Weg einschlagen,
wenn es zum Ziele führen soll.

Welchen denn?
Zweierlei muss, wie mir scheint, diesen Weg bezeichnen.
Einmal : es muss der wirklicheGott sein, den wir suchen

und nicht ein selbstgemachter. Alle die Religionen und Kulte, auf
die ich hingedeutet, sind aber selbstgemachte. Denn wenn wir sie
auch nicht selbst erfunden haben, so haben wir sie doch in dem

273



grossen Religionsbazar unserer Tage ausgewählt, nach unserem
Geschmack, zu unserer Bequemlichkeit. Darum leisten wir ihnen
so viel Dienst als uns gerade behagt und lustig dünkt, ja, wir
leisten ihnen im letzten Grunde unsern Dienst, weil wir einem andern
Dienste, der im Hintergrund der Seele seinen Anspruch erhebt, der
viel schwerer wäre und vor dem wir Angst haben, entgehen möchten.

Auch wenn wir einem Götzen das Allerschwerste leisten,
etwas, was wir Gott nie leisten würden, so tun wirs gerade, um es

Gott nicht leisten zu müssen. Denn es ist schliesslich unser
Götze und wir dienen in ihm uns selbst.

Aus dieser ersten Tatsache entwickelt sich mit Notwendigkeit
die zweite : diesem Suchen mangelt dertiefereErnst. Es ist
im letzten Grunde Spiel und Sport. Es ist ein blosser Ersatz für
etwas Besseres, das sein sollte, zu dem man aber nicht sich strecken

mag, weil es zu ernsthaft, vielleicht zu wenig „gebildet" ist.
Darum verzehrt diese „religiöse Bewegung" unserer Tage eher noch
das, was in den Menschen an Kräften höheren Lebens sich regt, als
dass es sie vermehrte. Darum haben wir die so merkwürdige
Erscheinung vor uns, dass Hand in Hand mit einer gewissen religiösen

Erregung eine rasch fortschreitende Demoralisierung und
Entartung der heutigen Menschen geht, dass diese Menschen in Massen

einem sensationellen Religionsunternehmen zuströmen, aber in
noch grösseren Massen einem Kinofilm oder Sportfest. Es ist eben
auch jener religiöse Zug nach Sport und Spiel; Götzendienst ist
stets nur eine besonders magische und oft freilich furchtbare Art
von Sport und Spiel.

Wir müssen, wenn es ernst werden soll, wenn wir in einem
tieferen Sinne von „Religion" sollen reden dürfen (Religion bezeichnet

ja bis in die feinsten Formen hinein nur zu sehr eben das
menschliche Machen, das Dichten und Spielen mit Gott und vor
Gott), Gott selbst suchen und müssen ihn mit einem ganzen andern
Ernst suchen.

Wo denn? Wie denn?
Ich antworte : in der Nähe, in deiner Wirklichkeit, in

unserer Wirklichkeit. „Schaue an den Felsen, aus dem du gehauen
bist, und die Höhlung des Brunnens, aus dem du gegraben bist."

Gott begegnet den Menschen nicht in Träumen, Gedankenge-
spinnsten, raffinierten Kulten, sondern in harten, groben Wirklichkeiten,

in den materiellen wie in den geistigen Wirklichkeiten der
Welt, die aus ihm stammt und darum stets irgendwie von ihm
Zeugnis gibt. Hier walten seine heiligen Ordnungen und heilig
sind die materiellen wie die geistigen. Hier waltete er in Gericht
und Gnade. Hier waltet er als H e r r. Denn hier spüren wir, dass
nicht w i r es sind, die es machen, dass hier eine Macht ist, die
unerbittlich Gehorsam verlangt, an der wir zerschmettern, wenn

274



wir den Gehorsam versagen, an der wir uns aufrichten, wenn wir
ihren Willen zu unserm Willen machen. Hier können wir erfahren,
dass dieser Herr ist, dass Gott lebt, dass er nicht ein Traum,
eine Idee, ein Gedicht unseres Kopfes und Herzens ist, sondern der
wirkliche Gott, der uns richtet und der Gott, der uns erlöst, der
Gott, der gibt und der Gott, der fordert. Das ist nicht mehr ein
Gott, den wir zu unserem Trost oder Vergnügen schaffen und
allfällig wieder zerstören, sondern der Gott, von dem wir wissen,
dass er uns geschaffen hat und regiert; nicht ein Gott, den wir
richten, sondern einer, der uns richtet; nicht ein Gott, den wir
nach unserem Geschmacke wählen, sondern der Gott, der uns ruft
und gebietet und geistige Todesstrafe auf die Ueberhörung dieses
Rufes und Gebotes setzt; der Gott, der zu uns sagt: „Nicht habt
ihr mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt." Diesem Gott
gegenüber vergeht dem Menschen das Spiel. Nun beginnt der
Dienst, aber nicht ein willkürlicher, selbstgewählter Dienst,
sondern ein Dienst, der den ernsten Stempel der Notwendigkeit
trägt, nicht ein bedingter Dienst, wie man ihn selbstgewählten
Göttern leistet und der, wie sie selbst, sich immer im Bezirk des
Endlichen bewegt, sondern ein unbedingter, der die Ewigkeit über
dem Leben befestigt, es mit letzten Entscheidungen beschwert, aber
es gerade durch diese Beschwerung vor der Verarmung und
Verzweiflung bewahrt. Denn das ist die andere, trostvolle Seite dieser
Wahrheit: nur dieser Gott, der wirklich Gott ist, kann helfen und
retten, nur dieser Gott, den nicht unsere Hand gemacht, kann etwas
„machen", das heisst, er kann und will Taten tun, kann eingreifen,

wo Menschenmacht und Menschenwitz zu Ende sind, etwas,
was kein Götze kann; nur dieser Gott, der so ganz anders ist als
wir, so ganz anders als die Welt, kann uns und die Welt überwinden.

Er ist die wirkliche Allmacht, aus deren Tiefe das Wunder
der Hilfe brechen kann, ist die Liebe, an die wir glauben dürfen,
auch wenn unser Herz uns verdammt. Nur der Gott, der uns dort
begegnet, wo das natürliche Herz sich mit Schaudern abwendet, am
Kreuze, kann unser Herz gegen alle Schrecken des Todes und
Gerichtes sicher stellen. Und das allein ist auch der Gott, nach
welchem im letzten Grunde das Herz sich sehnt. Denn es will schliesslich

doch keinen selbstgemachten Gott, wohl wissend, dass dieser
nicht eigentlich Gott ist. In dem seltsamen Bedürfnis der Menschen,
sich fremdartigen Göttern und Kulten hinzugeben, verrät sich wohl
auch diese Wahrheit, dass sie zuletzt doch nicht einen Gott
anerkennen können, den sie selbst erfunden, dass Gott anders sein

muss, als die Gebilde ihres Herzens. Nur vor dem Gott, der wirklich

Gott ist, vor dem Gott, der uns macht, erwählt, regiert und
nicht wir ihn, vor dem Gott, der über allen Gedanken und Trieben
der Menschen ist, als der Unbedingte, Ewige, Allmächtige, Heilige,

275



kommt jener Schrei der Seele zur Ruhe: „Herr, du bist gross und
sehr preiswürdig; du hast uns zu dir hin geschaffen und unruhig
ist unser Herz, bis es ruhet in dir."

So begegnet man dem wirklichen Gott. Diese Begegnung ist
nicht gleichgültig wie irgend eine andere, sondern verändert
den einzelnen Menschen, wie ganze Völker von Grund aus. Erst
wenn wir zu ihm kommen, wird es ernst.

Aber noch einmal fragen wir: Wie kommen wir zu ihm?
Du kommst, mein Freund, zu ihm, wenn du, statt weithin zu

laufen (und damit unbewusst Gott zu entlaufen) zunächst bei dir
bleibst. In deinem Leben muss dir der Sinn deines Lebens
klar werden. Der Sinn deines Lebens aber weist auf Gott hin —
er ist der Sinn deines Lebens — und dein Gott ist auch der Gott
aller Menschen und aller Welt. In deiner besonderen Wirklichkeit,
aber nicht der gemachten, zusammengedichteten (das ist ja gar
nicht Wirklichkeit) begegnet dir Gott. Schaue an den Felsen, aus
dem du gehauen, den Brunnen, aus dem du gezogen bist —
bedenke, woher du kommst, besinne dich über den Zusammenhang
deines Lebensgefüges, steige hinab in den tiefen Schacht des
Geheimnisses, das dein Leben trägt, blicke zu den Sternen empor, die
darauf herunterscheinen, fühle den Felsen der ewigen sittlichen
Wahrheit, der sich dir aufdrängt — und du findest Gott, findest die
Gerechtigkeit, die du, gerade du, erfüllen sollst, und in deren
Erfüllung du wieder Gott findest. Ringe mit deinem Schicksal, suche
deine Bestimmung, verarbeite dein Glück und Leid — besonders
das letztere —, dein Auge immer auf den Einen Punkt gerichtet;
schenke dem Lichte, das du bekommst, Glauben, auf dass du noch
mehr bekommest. Komme so im tiefsten Sinne zu dir selbst, und du
kommst zu Gott, zu dem Gotte, der dein Gott ist, aber dein
Gott. Schweife nicht in alle Weiten umher. „Ganz nahe ist dir
das Wort."

Was für den Einzelnen gilt, das gilt für die Gemeinschaften,
gilt für ganze Kulturkreise. In ihren Wirklichkeiten

tritt ihnen Gott entgegen; hier sollen sie den „Herrn" und die
„Gerechtigkeit" suchen. Heute ist diese Wirklichkeit für die Völker des
Abendlandes mit Händen zu greifen. Es ist die politische
Wirklichkeit, wo die Verheissung einer Friedensordnung der Welt
mit der Drohung einer neuen Kriegskatastrophe kämpft; es ist die
soziale Wirklichkeit, wo die Hoffnung auf eine Welt der
Gerechtigkeit und Brüderlichkeit mit der Aussicht auf einen
weltumfassenden sozialen Bürgerkrieg streitet; es ist die sittliche
Wirklichkeit, wo eine Wiedergeburt der Welt zu neuer Reinheit und
Freiheit mit den Dämonen der Gier und Entmenschung ringt; es

ist die kulturelle Wirklichkeit, wo nur eine völlige Neuorientierung

den völligen Zerfall alles höheren Geisteslebens zu ver-

276



hindern imstande ist. Mit dieser Wirklichkeit ringend, ihren
Sinn erforschend, ihre Probleme bewältigend, sollen wir Gott
finden, den wirklichen Gott. Wir finden ihn nicht, wenn wir ihnen
entlaufen. Eine ernsthafte, das ganze Volk umfassende
Auseinandersetzung mit der Wohnungsfrage, Landfrage, Alkoholfrage, Militär-

und Kriegsfrage und was alles dazu gehört — man denke bloss
an die Frage des keimenden Lebens — bringt uns mehr Gotteserkenntnis

und Erkenntnis der Gerechtigkeit, die wir nötig haben,
als alle importierte Mystik aller „Sufis" und „Sadhus" und „Mahatmas",

so wertvoll diese auch etwa sein mag. Hier will uns Gott
begegnen, der lebendige Gott der Gerechtigkeit, der sein Reich zum
Siege führen will. Wenn wir mit all diesen groben und furchtbaren

Mächten, Fragen, Aufgaben, ringen, so stossen wir zuletzt auf
ihn, der sich darin richtend und erlösend offenbaren will; entziehen
wir uns ihnen, und seis durch die tiefsinnigste Form von Religion,
dann gehen wir Gott aus dem Wege.

Zu dem Felsen, aus dem wir gehauen, und dem Brunnen, aus •

dem wir gegraben sind, gehört vor allem auch unsre Geschieh-
t e. In seiner Geschichte wird auch einem Volke, ja einem ganzen
Kulturkreise sein Sinn klar, darin tritt ihm Gott und seine Aufgabe
(„Gerechtigkeit") entgegen. Darum, wenn wir als Volk, als
Kulturkreis uns verloren haben und uns wieder finden möchten, wenn
wir die Wahrheit, aus der wir leben könnten, wieder erkennen
möchten, dann müssen wir zu dem Felsen zurück, aus dem wir
gehauen sind, dann müssen wir in den Brunnen steigen, aus dem wir
gegraben wurden. Wir Schweizer müssen darum heute nicht
zu Laotse, Buddha oder Plato gehen, sondern zu Pestalozzi,
Zwingli, Calvin, vielleicht darf, ja muss ich sagen: auch Nikolaus
von der Flüe zum Rütli. Hier müssen wir nach dem Sinn unserer
Volksexistenz fragen, hier nach Gott und der Gerechtigkeit. Das,
was dort an höchster Wahrheit erschienen ist und unser Volk geleitet

hat, es wird heute noch die Wahrheit sein, die uns leiten kann
und soll. Freilich wird es sich nicht nur um eine blosse Rückkehr

handeln können, vielmehr muss jene Wahrheit weitergeführt,

neu verstanden, neu verwirklicht werden. Aber wir bekommen

damit einen festen Punkt, von dem aus wir uns orientieren
können, wir gewinnen granitenen Felsgrund mitten im Chaos. Von
hier aus können wir uns dann auch allerlei aneignen, was aus der
Weite kommt und in die Weite führt. Auch Laotse, Buddha, Gandhi

haben uns dann etwas zu sagen, der eine mehr, der andere
weniger, aber wir verwandeln es in Eigenes und werden uns nicht
dadurch fremd. Und wenn wir endlich auf das ganze Abendland
schauen, so heisst der Fels, aus dem sein Bestes gehauen und der
Brunnen, aus dem sein tiefstes Leben emporgestiegen ist: Jesus
Christus. Darum besteht unsere Aufgabe darin, dass wir zu i h m

277



gehen, i h n suchen, bei i h m Gott und Gerechtigkeit finden. Ihn
müssen wir neu verstehen, neu entdecken, diese Aufgabe ist unser
Konzentrationspunkt. Er wird uns dann schon auch in die Weite
führen, aber nicht so, dass wir uns darin verlieren, sondern so,
dass wir erst recht in unserer Wahrheit fest werden.

So suchen wir Gott und das Rechte in der Wirklichkeit, in
unserer Wirklichkeit, und so wird es Ernst. Der Gott, der uns in
dieser Wirklichkeit entgegentritt, ist wirklich Gott. Einer der
Unsrigen, den ich auch als einen von denen nennen müsste, zu
welchen gerade wir gehen sollten, Alexander Vinet, hat mit grosser
Schärfe den Unterschied gemacht zwischen der religion de l'homme,

der Religion, die der Mensch sich nach seinem Gedanken und
Bedürfnissen zurechtmacht, und der religion de Dieu, der
Gotteswirklichkeit selbst, die ganz anders ist, als wir sie ausmalen und
konstruieren würden. Diese Gotteswirklichkeit tritt uns in aller
Wirklichkeit entgegen, wenn wir ihr standhalten. Ganz besonders
aber tritt sie uns entgegen in der biblischen Offenbarung. Denn
diese kennzeichnet sich, gegenüber dem heidnischen Göttertum,
das sich in Mythus, Kultus, Idee kundtut, einmal als Wirklichkeit,
als eine Macht der Tatsächlichkeit, als etwas sehr Konkretes, in die
Geschichte des Einzelnen, wie der Völker Herabsteigendes, Fleisch
Werdendes, und auf der andern Seite als etwas ganz Unerfindliches,
dem menschlichen Dichten und Trachten Entgegentretendes, am
Kreuze sich am paradoxesten Offenbarendes.

Darauf kommt es jedenfalls hinaus: unser „religiöses Suchen"
•ist noch viel zu sehr religion de l'homme; vorwärts kommen wir
erst, wenn die Seele unseres Geschlechtes sich zusammenfasst, die
religion de Dieu zu suchen — sagen wir noch einfacher: wenn wir
statt Religion Gott selbst suchen, den wirklichen Gott, den Gott,
der sich in der Wirklichkeit kund tut. Welch grosser Tag, wenn
dieses Suchen einmal recht beginnt! L. Ragaz.

Mahatma Gandhi.
i.

i.
Dass wahre Genialität äusserste Vereinfachung und Verdichtung

des Geistes bedeutet, ist mir selten so eindrucksvoll vor Augen
getreten wie in der Erscheinung Gandhis. Zum Belege dessen rücke
ich jenen seiner Aussprüche an die Spitze meiner Betrachtung, der
wie kaum ein zweiter geeignet ist, den Sinn seines Lebens und Wirkens

zu entsiegeln.
„Einem hungernden und darbenden Volkedarf

278



kommen, sondern auch andere auf die Konferenz hinzuweisen und
zum Kommen zu ermuntern.

Unsere Sache steht gewiss, trotz allerlei Anschein des Gegenteils,

nicht schlecht, aber sie hat Sammlung, neuen Schwung,
fortwährende neue Belebung aus der Quelle der Wahrheit nötig.
Möchten all ihr Freunde, welche guten Willens und in der Lage sind,
den Willen zur Tat zu machen, mithelfen, dass die Herbsttagung
in Romanshorn diesen Zweck erfülle. Liebe Freunde, wir bitten
euch : haltet diesen Appell nicht für die üblichen „schönen Worte",
sondern nehmt ihn ernst. Das in ein alkoholfreies Restaurant
verwandelte ehemalige „Schloss" in Romanshorn blickt weit über den
grossen See auf Städte, Dörfer und Höhen — möge die
Zusammenkunft, die dort um das Höchste ringen wird, in die Höhe und
Weite führen und unserer Sache zu einem Lebensanstoss werden.1)

Redaktionelle Bemerkungen.

Diese Nummer, die auf den eidgenössischen Bettag herauskommt, soll etwas
wie ein Schweizerheft sein. Fast alle seine Beiträge beziehen sich direkt
oder indirekt auf schweizerische Dinge. Wir hoffen, dass sie deswegen für
auswärtige Leser doch nicht ohne Interesse und Wert seien.

Auffallen wird Einigen vielleicht ein Aufsatz über das Problem des W i 1-

h e 1 m Tell in den „Neuen Wegen". Aber ist es nicht interessant, wenn eine
neue Auffassung von Sinn und Wesen der Schweiz und den wahren Aufgaben
der heutigen und der kommenden Tage für uns, und übrigens auch für andere
Völker, sich gerade mit diesem alten und klassischen Sinnbild der Eidgenossenschaft

auseinandersetzt?
Einige Versammlungsberichte müssten wegen Mangel an Platz

leider auf das Oktoberheft verschoben werden. Trotzdem hat das Heft mit vier
Bogen den normalen Umfang bei weitem überschritten, was später eingeholt
werden muss.

Druckfehler.

Von den Druckfehlern des Juli/Augustheftes bittet man folgende zu berichtigen:

S. 277, Z. 17 und 18 von unten muss es heissen: „auch zu Nikolaus von
der Flüe und zum Rütli'; und S. 328, Z. 11 von unten statt „auch" „nicht die
übliche Apotheose".

Vereinigung der Freunde der Neuen Wege.

Es stehen noch viele Jahresbeiträge pro 1926 aus. Wir
möchten die Mitglieder, die ihren Beitrag noch nicht
eingesandt haben, freundlich bitten, ihre Einzahlung bis
Ende September zu machen, an Frau A. Künzler in Flawil, auf
PostcheckkontoIX364 6.

Im Oktober werden wir uns erlauben, nicht
eingezahlte Beträge durch Einzugsmandat zu erheben.

x) Das genauere Programm steht in der „Rundschau".

392


	Wo sollen wir suchen?
	Anhang

