
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 6

Artikel: Aussprache : das vielmissbrauchte Pauluswort : "Seid untertan der
Obrigkeit u.s.f." (Römer 13, 1 ff.) ; Der Beamte

Autor: Rüegg, C. / F.C.B. / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


det zu den Menschen in Worten und Taten, die den biblischen
nacheiferten, ihnen vielleicht etwa einmal ebenbürtig waren; ganz spurlos

verloren gegangen ist er ja wohl überhaupt nie. Was an Ernst
und an Grösse und an schöpferischer Kraft der Liebe sich in unserer
Welt gezeigt hat, das hat seine Quelle in der Bibel. Und wenn aus
andern fernen Welten und Kulturen in Vergangenheit und Gegenwart

uns Anklänge an die Bibel, manchmal wunderbarster Art,
entgegentönen, soll es uns auch nicht verwundern : die Wichtigkeit der
biblischen Wahrheit für die Menschheit muss sich gerade daran
zeigen, dass auch anderswo unter den Menschen mit der Bibel
Verwandtes auftritt. Die Bibel muss mit dem Grössten und Höchsten
der andern Kulturen irgendwie zusammentreffen.

Freilich, das sind immer nur gleichsam einzelne Seiten der Bibel
gewesen, die da zur Geltung gekommen sind. Wir aber möchten
das ganze biblische Leben wieder haben; das empfinden wir als
Notwendigkeit für unsere Zeit und als die einzig mögliche Rettung der
Menschheit. Als ein Wiedererwachen dieses Lebens in unseren
Tagen ist nun bei vielen unter uns — damit will ich schliessen — die
Erscheinung Blumhardts begrüsst worden. Ich nenne nur
seinen Namen, als Symbol unseres Glaubens und Hoffens. Was ist bei
dieser wunderbaren Erscheinung alles aufgelebt an unendlichen
Perspektiven! Welche Quellen der Kraft, der Liebe und der Reinheit
sind da aufgebrochen Nein, der alte mächtige Strom ist noch nicht
erstorben! Er wartet nur darauf, sich noch einmal mit voller
Gewalt in die Welt zu ergiessen. Wir aber sollen bereit sein in
tiefem Ernst und in grosser freudiger Hoffnung, damit wir die
unendliche Gabe Gottes empfangen können.

Christian Holzer.

Aussprache

Das vielmissbrauchte Pauluswort.
(„Seid Untertan der Obrigkeit u.s.f.". Römer 13, 1 ff.)

Vorbemerkung der Redaktion. Auf die im letzten Heft in Bezug auf das
„vielmissbrauchte Pauluswort" gestellte Frage ist eine Reihe von Antworten
erfolgt, für die wir herzlich danken. Wir bringen sie in der Reihenfolge, wie
sie eingegangen sind. Eine von ihnen vertritt die, wie man wohl sagen darf,
konservative und traditionelle Auffassung. Gerade sie wird wohl zu weiterer
Aussprache reizen. Die Frage ist ja mit den vorliegenden Voten noch nicht
so in all ihren Beziehungen beleuchtet, dass nicht noch manche fruchtbare
Aeusserung möglich wäre.

I.
Das Pauluswort von der Obrigkeit muss doch wohl auch aus den

Zeitverhältnissen heraus verstanden werden. Erobererherrschaft und erbliche

245



Dynastie kann als göttliches Gericht angesehen und als solches willig und
ohne Widerspruch ertragen werden. Wo aber das Volk seine Obrigkeit
selber wählt, darf es wohl darüber nachdenken und sich verpflichtet fühlen,
zu untersuchen, was recht und unrecht sei an dem, was diese tut und befiehlt.
Es übt damit nur Selbstkritik. Paulus dagegen hat die ersteren Zustände im
Auge. Deshalb wäre es wohl angezeigt, wenn die Republiken den Anfang
machen würden mit der Entmilitarisierung, und je mehr auch die Monarchien
durch Parlamente, Wahl- und Stimmrecht regiert werden, desto mehr dürfen
sie meines Erachtens auch diesem Pauluswort freier gegenüberstehen. W.

IL
Es ist so, man erschrickt fast, wenn man, durch die neue Anregung

aufgeweckt, sich die Bibelworte im Brief an die Römer wieder einmal ansieht.
Da ist wirklich und wahrhaftig die göttliche Einsetzung der Obrigkeit, das
„Gottesgnadentum", schwarz auf weiss bestätigt!

Man sucht nach Erlösung; denn solcher bedarf man in der ersten
Ueberraschung. Man fragt sich, ob man die richtige Lösung am Ende fände, wenn
man die Ursache kennte, aus der heraus Paulus den Römern diese Mahnung

schrieb. Hatten sie ihn vorher über dieses Thema angefragt,
oder hat Paulus sozusagen unberufen ihnen seine Anschauung über die
Obrigkeit und ihre absolute Gewalt einzuprägen gesucht? Am wunderlichsten
mutet uns die Begründung dieser Gewalt an : Jede Obrigkeit ist von
Gott! Ist das wahr und war das wahr schon zu Pauli Zeiten? Hatten die
Römer lauter Imperatoren und Behörden, denen man das Gottestum schon
von weitem ansah? Mit nichten — Nero!

Woher kommt uns denn die Erlösung aus einer so bangen Situation?
Ich nehme an, es finde sich unter den Lesern der „Neuen Wege" keiner, der
den Glauben an den Buchstaben der Bibel zur Voraussetzung der Berechtigung

zur Mitsprache ansähe. Und so sage ich frei heraus, was mich endlich
von der peinlichen Ueberraschung erlöste:

Wir sehen nur einmal mehr, wie weit die besten Jünger Jesu von ihrem
Meister entfernt waren in ihrem besten Streben und Lehren. Glaubt jemand,
es wäre Jesu selber eingefallen, in diesem Respektston von der Obrigkeit zu
reden? Mit seinem guten Rat über den Zinsgroschen war wohl diese Art
Respekt vor der politisch organisierten Welt erschöpft. Wie oft hat er es
betont, dass sein Reich nicht von dieser Welt sei. Dabei war Jesus sicher
in erster Linie ein fester Anhänger der öffentlichen Ordnung; man weiss ja,
dass ihn nichts so betrüben konnte, wie der naive Glaube seiner Nächsten,
dass er gekommen sei, um das Volk Israel vom, Joch der Römer zu befreien.
Aber hat er sich um die Obrigkeit bekümmert, als er sagte, es müsse einer
unter Umständen Weib und Familie verlassen, wenn er ihm nachfolgen wolle?
Erst als ihm die Nutzlosigkeit jeden Widerstandes klar wurde und ihm
vielleicht auch eine Ahnung von der Werbemacht seiner Verurteilung aufdämmerte,

war er der Obrigkeit Untertan mit einer Ergebenheit, die ihn sogar
manchem unerträglich macht. Aber etwa einer Obrigkeit, die „von Gott
war"?? Das Untertansein im Sinne der Fügung unter eine gemeinsame
Rechtsordnung war sicher nach seinem Sinne; aber es wäre wertvoll zu
wissen, was er zu der weitergehenden Verherrlichung der Obrigkeit aus dem
Munde Pauli gesagt hätte.

Aus Mund und Feder der Apostel kennen wir aber noch andere Lehren,
von denen wir heute ruhig sagen : Sie passen nicht mehr. Denken wir
nur rasch an das andere Wort des Paulus, wo er sagt, Heiraten sei gut, aber
Nichtheiraten sei besser.1) Eine Richtung der Christenheit hat sich dieses
Wort für ihren Priesterstand bekanntlich zur Richtschnur genommen, die

x) Vergi. 1. Korr. 7, 38. D. Red.

246



andere hat es schmerzlos bei Seite gelegt, ohne die Angst, damit am Ende
dem Apostel wehe zu tun oder sein Ansehen zu schmälern. Die Apostel
schrieben und lehrten eben von einem viel kleineren, persönlicheren Standpunkt

aus, als der Weltgeist Jesus. Und so wundert es uns schon etwas
weniger, wenn Paulus, der frühere Saulus, von seinem Staatsbürgertum

aus in der Obrigkeit noch keine demokratische Einrichtung
erblicken konnte, wie sie uns von Kindsbeinen an vorschwebt. Seine Auffassung

hat ja lang genug, ja wahrlich bis zum Ende des Weltkrieges, bei den
„besten" Christen der Welt sich behauptet: deutsches Gottesgnadentum in der
vollsten Ueberzeugung der Fürsten und bis ins Mark der Knochen der Untertanen.

Und heute? Zeit und Geschichte haben immer weiter herum und immer
radikaler mit dieser Paulus-Auffassung aufgeräumt, und Paulus selber
wäre heute sicher, so er es erlebt hätte, ein radikaler Demokrat und
Republikaner, dem die Obrigkeit eine Verwaltungsbehörde wäre aus Fleisch und
Beili, wie er selber und jeder Hirtenknabe. Römische Staatsauffassung
sprach in jenem Brief zu Christen in R o m. Wie hätte sie anders lauten können,

da man von Demokratie und Republik noch Jahrhunderte entfernt war!
Nehmen wir das Pauluswort einmal wortwörtlich; wir haben darin

die beste Waffe gegen diejenigen, die uns mit dem Buchstaben schlagen
wollen : Jede Obrigkeit ist von Gott! Wer steht zu diesem Satz?
Wer weiss nicht, dass unzählige Obrigkeiten auf Erden schon eher vom
Teufel waren, als von Gott? Nun, wer die zweite Hälfte des Satzes nicht
für ernst nimmt, der mache uns auch aus der ersten keinen
Strick zurecht. „Seid Untertan", das mag auch für uns gelten, sofern
unsere Obrigkeit auch wirklich von Gott ist. Ist dem nicht
so, ist sie willkürlich geworden oder von irgend einem Teufel besessen, dann
weiden wir sagen: das Pauluswort gilt nur von einer Obrigkeit, die „von
Gott" ist, du aber bist das nicht, also sind wir dir nicht Untertan!

Aber nun die Beziehung auf den Kriegsdienst. Es gab unter den
Christen in Rom zahlreiche Legionssoldaten, denen es damals noch
nicht eingefallen wäre, aus ihrer Religionszugehörigkeit einen Grund zur
Verweigerung des Dienstes zu machen; er war ihnen noch ganz
selbstverständlich.1) Wir betonen: noch nicht. Auch hier ist eben die Zeit
nicht stillgestanden. So wenig Paulus etwas über das Verhalten
zu Elektrizität oder Radio schreiben konnte, konnte er vorausahnen,
dass eine Zeit kommen würde, wo man es mit dem Worte Jesu (nicht
Pauli ernster nehmen würde. Es ist ja für uns Christen alle geradezu
etwas Tröstliches, dass unsere Religion nicht auf den vagen Ueberlieferungen
sagenhafter und mystischer Gründer beruht, sondern auf der Predigertätigkeit

blutwarmer Menschen mit all ihren Vorzügen und aber auch lokalen
und nationalen Gebundenheiten.

Wahrheit und Klarheit herrschen in den Jesuslehren, unangefochtene,
zwingende und logische Ewigkeitswerte. Was vorher war und

1) Darin irrt sich unseres Wissens der verehrte Verfasser. In den ersten
Zeiten des Christentums war der Kriegsdienst eines Jüngers Christi undenkbar.

Erst gegen Ende des zweiten Jahrhunderts erfahren wir von christlichen

Soldaten. Sofort ist auch das Problem da, ob ein Christ Militärdienst
tun dürfe, und diese Frage wird von der überwiegenden Mehrheit der leitenden

Männer verneint. Wer sich über das Thema gründlicher belehren will,
greife zu folgenden Schriften:
Weinel: Die Stellung des Urchristentums zum Staat.
Harnack: Militia Christi (nur der Titel lateinisch, er heisst deutsch: Der

Kriegsdienst Christi).
Cadoux: The early christian attitude to war. D. Red.

247



nachher kam, unterliegt dem Streben und damit dem Irren der Zeit und
der persönlichen Denkart einzelner Apostel. Jenes bleibt, dieses ist
dem Wandel der Zeiten unterworfen, den Umstössen der Technik

und den Entdeckungen der Wissenschaft, welche beide auch
göttlich sind.

Gewissensfreiheit gehört mit in den göttlichen Fortschrittsplan
der Menschheit ; er darf und wird nicht gehemmt werden

durch Apostelworte, denen Menschliches anhaftet.
C. Rüegg, Winterthur.

III.
Unsere Wissenschafter arbeiten heute an der Erkenntnis der inneren

Organisation des Atomkerns, und es besteht kein Grund gegen die Annahme,
dass sie nach Lösung dieser Aufgabe auch die Bausteine des Atomkerns, z.
B. die Protonen, wiederum als Organisationen erkennen werden. Wunder
der Schöpfung. Immer tiefer ist der Menschengeist in sie eingedrungen und
hat vom Menschen abwärts eine Organisation in die andere geschachtelt
gefunden. Aber wie ein Buch mit sieben Siegeln scheint ihm die Reihe
derjenigen Organisafionen bleiben zu wollen, die über ihm stehen, deren
Baustein er selbst ist.

Wir wollen einmal diese Reihen kurz aufzählen. Die erste lautet ungefähr:

Proton, Atomkern, Atom, Molekül, Kristall, Weltkörper, Sonnensystem,
Milchstrassensystertii. Es ist eine rein materielle Reihe. Die zweite Reihe
heisst: Proton, Atomkern, Atom, Molekül, lebende Zelle, Pflanze, Tier
(inkl. äusserlich menschengleiche, wie „homo heidelbergensis" etc.), Mensch,
Familie, Staat, Weltvölkerbund. Wir könnten sie, von der Zelle ab, eine
„seelische" Reihe nennen.

Die dritte Reihe zweigt ab vom Menschen und lautet von da an: Einzelne
von Gottes Geist erfüllte Menschen aus dem alttestamentlichen Zeitalter bis
zum Pfingstgeist, Kirchgemeinde, die eine allgemeine Kirche. Es ist dies die
geistliche Organisafionsreihe. Der König der Könige im endlichen
Weltvölkerbund, dem „Reiche Gottes", wird der wiedergekommene Christus sein,
der zugleich der einzige und alleinige Hohepriester der allgemeinen Kirche ist.

Das Kennzeichen und die Lebensbedingung aller dieser Organisationen
ist : Ordnung, absolute Pflichterfüllung des Höchsten wie des Niedrigsten.

Wir sehen auch immer wieder, und welche Generation mehr als die
unsrige, dass in der materiellen Organistionsreihe und in den übrigen Reihen
bis zum Menschen diese unbedingte Pflichterfüllung tatsächlich herrscht.
Vom Menschen an aufwärts sollte es natürlich nicht anders sein. Aber, er
ist — gottähnlich — mit einem freien Willen begabt, und er hat diese Gabe
dazu benützt, die Unordnung, den Ungehorsam zu wählen, seine Pflicht
nicht zu tun. So ist denn nicht nur einer wider den andern, sondern auch
die Väter sind wider die Kinder und die Kinder wider die Väter, die Obrigkeit

wider die Untertanen und die Untertanen wider die Obrigkeit, und
schliesslich: ein Volk wider das andere.

Gottes Ordnungsprinzip, seine Gebote und Gesetze bleiben trotzdem
unverändert. Wie hätte Paulus, dieser höchste Diener aus der geistlichen
Organisafionsreihe, etwas anderes lehren können als: „Ein jeder gehorche —"?
Ist doch Christus nicht gekommen, irgend eine der göttlichen Organisationen
und deren Gesetze aufzulösen, sondern um sie zu erfüllen. Gott ist vollkommen

und kann nichts anderes verlangen als Vollkommenheit. Er duldet zwar
einige Jahrtausende lang die Unvollkommenheit, aber seine Gebote der
Vollkommenheit leuchten und fordern immer und unverändert über der
irregegangenen Menschheit, und schliesslich wird er die Unvollkommenheit
hinwegtun, sei es in Gnade oder in Gericht.

Wir alle leben in dieser Periode der Unvollkommenheit in dem kleinen,

248



aber höchsten Bereiche der Schöpfung. Eine Unvollkommnheit bis aufs
Aeusserste. Wie haben wir uns dabei zu verhalten?

Wie gesagt, Gottes Prinzipien bleiben unverändert. Wer der über ihn
gesetzten Obrigkeit gehorcht, wird stets und in allen Fällen ein Gottesgebot
erfüllt haben. Aber er kann durch dieses Gehorchen ein anderes Gottesgebot
verletzen, z. B. „Du sollst nicht töten". Solche Verhältnisse, wo wir — wir
können handeln wie wir wollen — aus der Sünde nicht herauskommen, sind
häufig. Auch die Obrigkeit selbst kann sich ebenso leicht in diesem Dilemma
befinden. Lässt sie die einbrechenden Landesfeinde töten, so ist das sicher
eine Sünde gegenüber der gottgeforderten Vollkommenheit, tut sie es aber
nicht, so verletzt sie vielleicht ihre ebenso gottgegebene Pflicht, das ihr
anvertraute Volk zu beschützen. Wo liegt die Lösung? Paulus sagt: „Ich elender

Mensch, wer wird mich erlösen aus dem Leibe dieses Todes" (Römer
7, 24)? Und Christus: „In der Welt habt ihr Angst" (Joh. 16, 33). Beide
Worte deuten auf die gegenwärtige Periode der Unvollkommenheit. Paulus
fährt fort: „Ich danke Gott durch Jesum Christum unsern Herrn." Und Christus:

„— aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden." Beides deutet
auf die Zukunft, wo Gott selbst mit aller Unvollkommenheit, d. h. mit aller
Sünde ein Ende gemacht haben wird. Hier allein liegt die Lösung.

Was aber sollen wir bis dahin tun? Jeder suche bestmöglichst Belehrung

und folge letzten Endes seinem Gewissen. Aber er hüte sich, an Stelle
von Gottes Geboten seine eigenen Prinzipien zu setzen, wohl gar, um damit
zu seiner eigenen Ehre vor den Menschen eine Rolle zu spielen. Z. B.: die
Obrigkeit verlangt von dir Kriegsdienst, aber du willst nicht eventuell töten.
Nun gestattet dir die Obrigkeit, Sanitätsdienst zu tun. Was für einen Grund
hast du da, der Obrigkeit nicht zu gehorchen? Willst du deine Prinzipien,
heissen sie nun Antimilitarismus oder Pazifismus oder wie immer sonst,
über Gottes Prinzipien stellen?

Oder glaubst du, durch Ungehorsam gegen Gottes Prinzipien sein
Königreich beschleunigen zu können? Du irrst. Gott wird gerade aus Solchen
sein Reich der Vollkommenheit bauen können, welche unter den jetzigen
schwierigen Verhältnissen seine Prinzipien geglaubt, erkannt und hochgehalten

haben, die sich übten im Gehorsam — diesem Grundprinzip im Reiche
Gottes — einerseits, in der weisen und liebevollen Regierung, z. B. der eigenen

Familie, anderseits, kurz, in der restlosen Pflichterfüllung an dem Ort,
wo Gott sie hingestellt. Die sich so im Kleinen geübt und vorbereitet haben,
diese sind es, welche einst in jenem Reich als Könige und Priester mitorganisieren

und mitherrschen werden. F. C. B.

IV.
Es ist Ihnen vielleicht auch recht zu vernehmen, wie eine Leserin „aus

dem Volke", eine, die über keine wissenschaftliche Bildung verfügt, sich zu
dem „vielmiissbrauchten Pauluswort" stellt. Natürlich kann ich nicht wissen,
ob das Original in der deutschen Uebersetzung getreu wiedergegeben und
diese also ganz unanfechtbar sei; aber, gesetzt der Fall, es wäre so, wird
mich dieses Pauluswort keineswegs beunruhigen oder gar erschrecken. Mir
erscheint es einfach als eine Unterweisung zu einer von vielen praktischen
Anwendungen des Jesuswortes im Matthäus 5, 39—48. Z. B. „Ich aber sage
euch, dass ihr nicht widerstreben sollt dem Uebel, sondern so dir jemand
einen Streich gibt auf den rechten Backen, so biete ihm auch den andern dar"
oder „so jemand mit dir rechten will und deinen Rock nehmen, dem
lasse auch den Mantel, und so dich jemand nötigt eine Meile, so gehe mit
ihm zwo" oder (gesteigert) „Liebet eure Feinde auf dass ihr Kinder seid
euers Vaters im Himmel, denn er lässt seine Sonne aufgehen über die Bösen
und über die Guten und lässt regnen über Gerechte und Ungerechte (das

249



dann in dem wunderbaren: „Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist" gipfelt).

Es ist doch gewiss ein Unterschied wie Tag und Nacht, ob ich Gott —
die Philosophen nennens glaub auch das Absolute — fürchte und Ihm
gehorchen will, wenn ich der Obrigkeit gehorche — denn dann tue ichs ja aus
eigenem freien Willen — oder ob ich dieses aus irgend einer Angst vor ihr,
also aus Furcht vor den Menschen — was dann aus sklavischem Zwang
geschähe — den Gehorsam leiste. Im ersten Falle werde ich auch im Stande
sein, nicht nur einem „gütigen und gelinden Vorgesetzten" — nach dem
Petruswort — zu gehorchen, sondern es wird mich freuen, gelegentlich auch
einmal einem .„wunderlichen" zu dienen, wenn mir mein auf das Höchste
eingestellte Gewissen dazu riete. Sollte es aber einer „Obrigkeit", einem
„gütigen, gelinden oder wunderlichen Herrn" einfallen, etwas von mir zu
fordern, das gegen Gottes Gebote verstösst, und dieses wäre mir klar bewusst,
so würde dieses Unrecht doppelt schwer auf mir selber lasten, wenn ich da
gehorchte. Die Bibel hat ja auch auf diese Frage eine klare Antwort. „Ihr
sollt Gott mehr gehorchen als den Menschen", und auch die dringende Warnung

steht für solche Fälle dort: „Gott lässt seiner nicht spotten."
Mir erscheint es als eine furchtbare Rohheit und Lästerung, wenn man

jene massakrierten armen Bauern noch an Hand der Bibel zu schwärzen
sucht, nur um Luther doch wohl von einer grossen, menschlichen Schwäche

rein zu waschen. Auf diese Weise könnte man ja für die furchtbare
Tatsache der Christenverfolgung im 1. und 2. Jahrhundert durch die römischen

Kaiser aus der Bibel auch noch eine Kritik für jene Märtyrer heraus-
kiauben. S. W.

V.

Das Wort vom „Untertansein" unter die rechtlich übergeordnete Obrigkeit

muss von den Verhältnissen der Christengemeinde in Rom aus verstanden
werden. Offenbar gab es in ihr Oppositionsmenschen, die im Hinblick auf
den bald, bald hereinbrechenden neuen Aion,1) weil ja i h r Staat, in dem. s i e

Bürgerrecht hatten, im Himmel war (Phil. 3, 20), diesen Staat hier, der sie
auf Grund seiner Gesetze verfolgenden römischen Rechtsstaat ablehnten und
ihm die zur Durchführung der Rechtsordnung nötigen Geldmittel, die Steuern,
verweigerten oder es wenigstens theoretisch für richtig hielten, sie ihm zu
verweigern (V. 6). Nach den Worten Pauli bezieht sich die geforderte
Unterordnung nur auf das „Strafgesetzbuch"; der Staat ist ihm lediglich Rechtsstaat,

„Generalnachtwächter", Sicherheitspolizist, und deshalb „Gottes
Diener", zu deinem Besten (V. 4). Er hat den groben Ausschreitungen der
menschlichen Ichsucht, dem Ausbruch der asozialen Instinkte zu wehren;
denn nur, wo seine Gerechtigkeit den Boden bereitet, kann die Liebe
ihr Reich bauen. Darin liegt zugleich die Bedingtheit des Staates : hat die
Liebe ihr Reich begründet, dann hört der Staat auf, und seine Existenzberechtigung

ist erloschen. Bis dahin aber gilt es sich ihm zu beugen, zumal es
dir ganz gleichgültig sein kann: du kommst ja als sittlich handelnder Mensch
nicht in Gefahr, mit ihm in Konflikt zu geraten (V. 3), Wenn aber doch —
so dürfen wir in Pauli Sinn den Gedanken weiter spinnen — ein unsittliches
Staatsgesetz (etwa die Forderung des Waffendienstes) dich zum Handeln
gegen dein Gewissen nötigen wollte, so musst du natürlich Gott mehr
gehorchen als den Menschen, auch als der „Obrigkeit" oder dem
im Staat organisierten Volk, musst aber auch, wenn du deinem Gewissen
folgst, geduldig wie Sokrates, wie Jesus die Strafe auf dich nehmen; denn
die vom Staate geschützte Rechtsordnung bleibt ein schätzbares Gut,
allerdings ein solches zweiten Ranges. Dr. Fritz S a 11 i g.

x) Aion Aeon. D. Red.

250



N a c h t r ag. Meine Abwehr.
Wenn mir einer kommt und sagt: Jesus sprach, man müsse dem (römischen)

Kaiser geben, was des Kaisers sei, also muss man auch dem (eigenen)
Staate Kriegsdienst leisten, dann antworte ich ihm mit folgender
Zauberformel: „Die Deutschnationalen kamen und fragten Jesum:
Ist es recht, dass Deutschland der Entente die Kriegsschulden
zahle? Da antwortete Jesus: Zahlt der Entente, was ihr in Versailles
unterschrieben habt. Da stand Mussolini auf und schrie : Hört ihrs, Römer,
ihr müsst für Italien zu den Waffen greifen!" C. Rüegg.

(Fortsetzung folgt.)

Der Beamte.
Ein neues Generalstatut für die Beamten der Schweizerischen Eidgenossenschaft

steht gegenwärtig im Vordergrund der politischen Diskussion. Es
sollte das noch viel mehr tun. Denn die Stellung des Beamtentums ist von
fundamentaler Bedeutung für das Leben der heutigen Völker und wird es nur
immer noch mehr werden. Es hat diese Bedeutung ganz besonders für
solche, die bei aller Ablehnung des Efatismus doch irgendwie einen sozialen
Staat, d. h. eine nach sozialen Gesichtspunkten aufgebaute Volksgemeinschaft
im Auge haben. Wir müssten davor zurückschrecken als vor einem despotischen

Greuelbild, wenn wir uns den Beamten bloss als Rad oder Rädchen
eines riesigen bürokratischen Apparates denken könnten. Nicht nur wäre ein
solcher ein furchtbares Grab aller menschlichen Freiheit und Lebendigkeit,
sondern wir dürften ihm auch keine grossen sozialen Aufgaben anvertrauen,
weil diese in seiner Maschinerie ersticken würden. Weil man diese Erfahrung

bisher schon oft gemacht hat, scheuen Viele auch vor jeder Art von
Sozialismus und Kollektivismus zurück, weil sie sich die nach deren Prinzipien

aufgebauten Gebilde nur als beamtenhaft im Sinne von bürokratisch
geleitet denken können.

Aber könnte man das Verhältnis nicht auch umkehren und sagen: auch
der Beamte soll aus einem Bürokraten, der er entweder ist oder zu werden
in Gefahr steht, zum Vertrauensmann einer freien, demokratisch organisierten
Genossenschaft werden, gerade wie der Staat selbst aus einem abstrakten und
zwangsmässigen Gebilde immer mehr eine Genossenschaft der Genossenschaften

oder vielleicht besser gesagt: ein Organ einer solchen werden soll?
Wenn man aber dieses Ziel erstrebt, dann ist eine Grundvoraussetzung eine
möglichst weitgehende freie Bewegung und Initiative des Beamten,

der auf der andern Seite eine ebenso grosse individuelle
Verantwortlichkeit entspricht. Das ist der einzige Weg zur Ueberwindung
des Bürokratismus und aller Gefahren des Beamtentums, der einzig mögliche

Weg in einen sozialen Staat, der nicht jenes schreckhafte Gebilde, sondern
ein begeisterndes Ideal, nicht ein ungeheures Gefängnis, sondern ein ersehntes
Neuland der Freiheit wäre.

Für diese Auffassung des Beamten haben wir in England und Amerika
schon ein Vorbild. Wir brauchen es bloss weiter auszugestalten. Statt dessen
versucht das in Beratung stehende neue Beamtenstatut den umgekehrten Weg
und möche dem Beamtentum noch d i e Freiheit kürzen, die es heute hat,
ihm nicht nur das Streikrecht nehmen (was unter gewissen Voraussetzungen,
vor allem bei einer demokratischen Organisation und gründlichen Sicherung
seiner Rechte und Freiheiten, diskutierbar wäre), sondern ihm sogar gewisse
Grundrechte rauben, die man als gesichert betrachten durfte, vor allem
das Recht der freien Koalition. Man will den Beamten auf seine politische
Gesinnung hin kontrollieren. Das ist nun so ziemlich das Letzte, was wir
brauchen. Eine durch die Peitsche einer solchen Ueberzeugungskontrolle
und das Zuckerbrot der Karriere und der Gehaltsaufbesserung für die Zwecke
des jeweilig herrschenden politischen Systems dressierte Beamtenschaft wäre

251



ungefähr die schlimmste Korruption, die man sich denken kann. Es waltet in
diesen Bestimmungen des Statuts jener ganze misstrauische und despotische
Polizeigeist der Lex Häberlin, der sich bei uns an die Stelle des einstigen
Liberalismus gesetzt hat.

Darum ist der Kampf gegen solche Versuche ein Kampf um die Rettung
und Gesundung der Demokratie und die Schaffung einer richtigen Stellung des
Beamten im Organismus des Volkslebens ein Hauptstück des notwendigen
Neubaus der Gesellschaft. Es herrscht in unserem Volke eine ganz falsche
Einstellung zum Beamten. Auf der einen Seite duckt man sich in einem sehr
unrepublikanischen und undemokratischen Servilismus vor der Grobheit und
Anmassung, die uns etwa an einem Teil unseres Beamtentums begegnet,
auf der andern Seite schimpft man über die Beamten, beneidet sie um ihre
Stellung, möchte ihnen alle möglichen Fesseln anlegen. Ich halte es umgekehrt.

So sehr ich mich gegen jede Antastung des Menschen und Bürgers
durch Beamtenanmassung auflehne, so sehr möchte ich dem Beamten ein
volles Menschentum gönnen. Zu diesem aber gehört Freiheit, individuelle

Initiative und Verantwortung. Es ist ja wohl so, dass gerade eine
falsche Bindung den Beamten oft so anmassend macht, dass gerade, wenn
man ihn zur Maschine erniedrigt, sein Menschentum sich dann auf falsche
Weise äussert, dass er uns schlecht behandelt, weil er selbst schlecht behandelt

wird. Machet ihn zum Menschen im Vollsinn des Wortes und er wird
euch als Menschen behandeln.

Das allein ist das Erdreich, aus dem schliesslich die echte Loyalität
entspringt. Nur eine arme Polizisten- und Despotenseele kann von Misstrauen
und Zwang ein Heil erwarten. Die Gefahren der Freiheit und des Vertrauens
kennen wir gewiss auch, aber es bleibt trotzdem dabei: das Beste, was der
Mensch leistet, entspringt aus Vertrauen und Liebe, die man ihm schenkt.
Und Pflichten leben nur auf der Grundlage von Rechten. Der schweizerische
Beamte, der, abgesehen von der vielen unnötigen Grobheit und Schnauzig-
keit, doch zu den besten der Welt gehört, verdient Vertrauen und Liebe. Erst
durch das Gegenteil könnt ihr ihn allfällig illoyal machen und auf jede Weise
demoralisieren.

Darum ist der Kampf unserer Beamten um ihre Rechte und Freiheiten,
dieser Kampf, den gerade die Besten unter ihnen am eifrigsten führen, ein
guter, grosser und notwendiger Kampf und unser Kampf. Nostra res agitur
— es gilt unserer Sache! L. R.

Zur Welllage

Deutschland und die Mission des Deutschtums.
1. Die Aufgabe und ihr Warum.

Ich möchte versuchen, in dieser Rubrik der „Neuen Wege" nach
und nach, zwischen umfassendere Betrachtungen hinein, über die
Stellung und Aufgabe dieses und jenes Volkes, seis eines „grossen",
seis eines „kleinen", inmitten der Völkerfamilie ein Wort zu sagen.
Wenn ich mit Deutschland beginne, so geschieht dies aus allerlei
Gründen. Einmal zur Ergänzung des über den Amerikanismus
Gesagten, sodann, weil ich über das deutsche Problem, besonders viel
nachgedacht habe, endlich aber und vor allem aus einem mehr per-

252


	Aussprache : das vielmissbrauchte Pauluswort : "Seid untertan der Obrigkeit u.s.f." (Römer 13, 1 ff.) ; Der Beamte

