
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 6

Artikel: Was bedeutet uns die Bibel?

Autor: Holzer, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dem auch die Menschen zuletzt zufallen müssen, zum Kommen des
Reiches Gottes, das durch Gottes Treue gewiss ist, dem aber auch
Menschenherzen entgegenschlagen. Und wir werden auch persönlich

ungeahnt erquickt, wie Jesus durch Maria in Bethanien und die
Jünger unter dem Kreuz.

Das ist also das letzte Wort, also kein hartes, liebloses,
verleumderisches, diabolisches Wort, sondern ein tröstendes, gläubiges,

Gott ehrendes Wort in dieser schweren Sache: W i r s o 11 e n
mehr Vertrauen zu den Menschen, zum; Guten, zu
GottesSachehaben, vonGottaus. Wir haben zu viel
falsches und zu wenig rechtes Vertrauen zu Gott und Menschen.
Wir sind misstrauisch, verzagen zu rasch an Menschen und Sachen.
Was könnten wir erleben, wenn wir, statt aufzugeben, von uns zu
stossen, auch schwache, nicht ganz lautere, auch nicht ganz treue
Menschen innerlich festhielten in dem Glauben, dass sie irgendwie
von Gott erfasst sind und auch von Gott festgehalten werden.
Petrus kehrte zu Jesus zurück und Judas wäre gern — wenn er den
Glauben bewahrt hatte — zurückgekehrt. Wenn wir an Gottes
Macht über die Geister der Menschen glauben könnten, gross, weit,
sicher, unbedingt! Immer gäbe es, da wir Menschen bleiben, im
Vordergrund viel Enttäuschung, aber auch, in letzter Instanz, wie
viel Ueberraschung im Guten, wie viel ungeahnten Sieg Ja welche
Möglichkeiten öffnen sich hier einem grösseren Glauben an die
Menschen! — Und viel sicherer, viel kindlicher, viel froher sollten wir,
auf Gott allein uns verlassend, Vertrauen haben zu Seinem Sieg. Kein
solches Vertrauen ist zu gross, wir haben immer zu wenig.

L. Ragaz.

Was bedeutet uns die Bibel?1)

i.
Vielleicht kann ich mein Thema am besten anfassen, indem ich

erzähle, wie es mir persönlich mit der Bibel ergangen ist. Ich bin
in einer „positiv gläubigen" Atmosphäre aufgewachsen. Nachdem
die Zeit der kindlichen Wirkung der biblischen Geschichten vorbei
war, hatte ich also dieses Buch betrachten lernen als die göttliche

x) Referat an der Reichenauer Konferenz 1923.

Dieser Vortrag schliesst sich ergänzend an den von D i e t e r 1 e im
Jahrgang 1925, Nr. 1, an. Er kommt gerade zur rechten Zeit, insofern als
durch die Gegenstände der „Aussprache" das ganze Bibelproblem aufgeworfen

wird und dieses überhaupt wieder brennend geworden ist. Es wird
natürlich auch durch diesen Beitrag nicht erschöpft, sondern ruft weiteren
Verhandlungen. Möchten sie eintreten und fruchtbar sein. Die Red.

230



Offenbarung an das Menschengeschlecht, als das Werk des göttlichen

Geistes vom ersten bis zum letzten Buchstaben. Ich weiss, wie
mir dieser Anspruch dann später, als ich etwas von der gegenwärtigen

Welt und ihrem Wissen kennen lernte, immer ungeheuerlicher
vorkam. Nur mit stillem oder auch mit heftigem Protest konnte ich
daran denken, dass dieses Buch mit den alten Geschichten und Lehren,

die so viel Sonderbares hatten, so wie es war, als unterschiedslose

Einheit, das Wort Gottes sein sollte. Von einer Anschauung,
die man nicht mehr teilen kann, ja, die einem widerwärtig geworden,
wendet man sich ab, und damit dann gewöhnlich von der Bibel
überhaupt: man weiss wenig oder nichts mehr mit ihr anzufangen.

Wirklich lebendig ist mir die Bibel erst dann wieder geworden,
als ich sie auf der Universität im Lichte der sogenannten kritischen
Forschung anschauen lernte. Da ging es mir auf, dass es ja nicht
auf das Buch als Buch ankommen kann, dass dieses gar keine
widerspruchslose Einheit sein will. Es ist uns unvollkommen überliefert,
das Alte Testament von den jüdischen Schriftgelehrten, das Neue von
der werdenden katholischen Kirche, aber hinter dieser Ueberliefe-
rung, hinter aller späteren kirchlichen Uebermalung, Abschwächung
und Harmonisierung ist eine hinreissende, gewaltige menschliche
Geschichte zu erkennen. Ich sage zunächst: eine menschliche
Geschichte; die spiegelt sich in diesen alten Blättern wieder, eine
Geschichte, die nicht programmässig mit der Weltschöpfung beginnt
und dann in schöner Ordnung weiterschreitet zu den Patriarchen,
dem Gesetz, den Propheten und so fort, sondern eine Geschichte,
die sich erhebt von primitiven Vorstellungen, wie sie irgendwie ähnlich

in jedem Volk des Altertums bestanden haben, aufwärts in
unerhörtem Kampfe, in unendlichem Ringen, bis hin zu den höchsten
Höhen der Menschheit, die auch uns Spätgeborene noch so weit
überragen. Eine Geschichte, die natürlich, wie jede Geschichte, durch
Kampf und Widerspruch vorwärts schreitet. Die Gestalten der Bibel
bilden keine langweilige, widerspruchslose Einheit; dadurch, dass
sie von der Kirche als solche, immer alle auf gleicher Linie, dargeboten

wurden, sind vielfach die Einzelnen darunter um jede ernsthafte
Wirkung gebracht worden. Man konnte nur von ihnen allen zusammen

einen allgemeinen, nebelhaften Eindruck empfangen. Die
Wirkung, die einzelne Stücke der Bibel auf Einen ausüben können, wurde
häufig durch die Wirkung anderer, scheinbar entgegengesetzter
Stücke kompensiert und aufgehoben. Nun, durch die neue Betrachtung,

wurden die alten Gestalten aus ihrem Mausoleum, wo sie alle
miteinander so lange eingeschlossen gewesen waren, erlöst, und wir
sahen die Einzelnen unter ihnen als scharf umrissene Persönlichkeiten,

von denen jede etwas ganz Bestimmtes wollte; es waren nicht
mehr „am Draht gezogene Puppen eines göttlichen Regisseurs,"
sondern Menschen, Menschen mit ihrem Widerspruch, lebendige

231



Menschen. Ein Amos, ein Jesaja, ein Paulus z. B., die wollen nicht
alle von vornherein genau das Gleiche und stimmen nicht in allem
miteinander überein, wenn sie dann auch schliesslich eine höhere
Einheit bilden. Sogar Apostel Christi streiten miteinander über
grundlegende Prinzipien, wie Paulus und Petrus nach der Erzählung
des Galaterbriefes. Und diese menschliche Geschichte ist nun natürlich

auch nicht durchwegs ideal, sondern manchmal allzu menschlich.

Wir haben in der Bibel nicht nur sehr verschiedenartige,
sondern auch sehr verschieden w e r t i g e Bestandteile ; das muss man
auch sehen, damit das wirklich Grosse und Eigenartige der Bibel
zur Geltung kommen kann. O, über diese todbringende kirchliche
Harmonisierung und Idealisierung, die sich der Bibel und ihres grossen,

leidenschaftlichen Lebens bemächtigt hatte, um alles schön zu
besänftigen und richtig gegeneinander abzustimmen, diese Betrachtung

der Bibel, die uns die lebendigen Menschen derBi-
belundihrenKampf nicht mehr sehen Hess Sie hat mir wieder

einmal die Tatsache bestätigt, ein wie verhängnisvoll schwacher
Wahrheitssinn im Schatten der Kirche gedeiht.

Freilich ist diese Erkenntnis und überhaupt die kritische oder
religionsgeschichtliche Forschung nicht das letzte Wort über die Bibel.
Man kann dieser Forschung mit Recht vorwerfen, dass sie über dem
Menschlichen das Göttliche zu wenig mehr gesehen habe. Wohl sind
es Menschen, Angehörige unseres Geschlechts, die uns aus der Bibel
entgegentreten, aber von Gott erfüllte und beherrschte Menschen.
Die gottmenschliche Geschichte der Bibel, die ganze Welt
der Bibel in ihrer Tiefe, in der Tiefe, aus der heraus die grössten
biblischen Männer lebten und wirkten, kam zu wenig zur Geltung.
Das ist der Grund, warum von dieser wissenschaftlichen Arbeit fast
nur die Negationen an die Oeffentlichkeit gedrungen sind und dass
sie schliesslich ein tiefes Gefühl des Unbefriedigtseins zurückgelassen
hat. Aber es hat mich gefreut, dass ein Mann wie Leonhard Ragaz
(in seiner Auseinandersetzung mit Züricher „Neue Wege", Juli 1923)
die grossen Verdienste der altestamentlichen Forschung z. B. warm
anerkennt. Auch sonst ist aus andern Kreisen, die mit einer neuen
Stimmung der Gläubigkeit sich der liberalen Theologie entgegenstellen,

zugegeben worden, dass die kritische Forschung das
historische Rohmaterial liefere. Ja so ist es: Bei den äusserlichen,
geschichtlichen Daten, die diese Forschung herausgestellt hat, wird es
im wesentlichen bleiben. Aber die sind ja nicht die Hauptsache!
Was hingegen die Beurteilung der biblischen Erlebnisse und
Gedanken betrifft, so sind die Forscher unbewusst immer noch
allzusehr vom sogenannten gesunden Menschenverstand ausgegangen,
also vom Durchschnittsstandpunkt der Gegenwart mit seinen
beschränkten Erfahrungen und Erkenntnissen. Aber dass man die der
Bibel zu Grunde liegende Geschichte als ein lebendiges, menschli-

232



ches Kämpfen und Vorwärtsdringen zu erfassen suchte, darin hatte
man Recht.1)

2.
Ist nun nicht mehr alles in der Bibel sozusagen auf gleicher

Linie zu sehen, von genau der gleichen Wichtigkeit, dann müssen
wir fragen: Was ist denn das Wichtige? Was soll unsere Norm sein
für die Würdigung und das Verständnis der Bibel In Wirklichkeit
haben ja eigentlich alle, auch die gläubigsten Seelen, so gefragt und
haben unwillkürlich eine Auswahl getroffen in der Bibel. Denn
keinem Menschen können alle Teile der Bibel gleich wichtig sein
oder er müsste schon ein ganz seltsamer Mensch sein! Es ist ein
irgendwoher bestimmtes Urteil für uns nötig. iWir müssen werten
und wählen. — Ich sage, alle haben das irgendwie gemacht.
Meistens hat man von einer bestimmten biblischen Gestalt aus, einem
bestimmten biblischen Schriftsteller, ja einem einzelnen biblischen
Buche aus die ganze Bibel angeschaut ; dann hat man dieses eine
biblische Buch in der ganzen Bibel wiedergefunden, hat man von ihm
aus die ganze Bibel einem1 einheitlichen System unterworfen. Am
häufigsten von allen biblischen Büchern ist dieses Schicksal (das
systematische Prinzip für die Bibel abzugeben) dem Brief des Paulus
an die römische Christengemeinde, dem Römerbrief, passiert, wohl
mit darum, weil diese Schrift am ehesten unter allen biblischen
Büchern einer systematischen Schrift gleich sieht. Andere Menschen,
solche mit apokalyptischem Interesse, d. h. mit Weltuntergangsideen,
die stürzen sich wieder auf die entsprechenden biblischen Schriften,
auf die Danielapokalypse im Alten und die Johannesapokalypse im
Neuen Testament.

Wenn wir dieses Schauspiel sehen, wie die Bibel von allen
Menschen, je nach ihrer individuellen Geistesrichtung, wieder für etwas
anderes gebraucht wird, dann fragen wir um so dringender nach
einer wirklichen Norm. Welche biblische Gestalt uns diese Norm
liefern soll, das ist für uns freilich selbstverständlich. Schon der
Reformator Luther hat vor vierhundert Jahren gesagt: Christus ist
die Norm, „Was Christus treibt," wie er sagt, d. h. was uns Christus
zeigt, was seinem Geiste entspricht, aus seinem Geiste stammt.
Luther ist ja der erste von den bösen Bibelkritikern gewesen, d. h.
der erste von denen, die in der Bibel Unterschiede im Wert erkannten

und dies auch offen und bewusst aussprachen; bekanntlich hat
er sich ja von seinem eigenen religiösen Standpunkt aus über ganze
Teile der Bibel sehr abschätzig ausgesprochen.

Christus die Norm der Bibel Als nähere Bestimmung unserer
Frage : „Was bedeutet uns die Bibel ?" enthüllt sich uns also die an-

1) Wenn Andere auf anderen Wegen zur Anschauung der lebendigen
Bibel gekommen sind, so freut es mich auch. „Nicht auf inspirierte Schriften
kommt es an, sondern auf inspirierte Menschen," sagt Blumhardt.

233



dere: „Was bedeutet uns Christus?" Denn er ist die Zentralgestalt
der Bibel. Aber ich will es gern so genau wie möglich bestimmen
und sage daher: Die Norm für mich ist der Jesus der drei ersten
Evangelien, des Jesus, der die Botschaft vom kommenden Gottesreich

verkündet und die Bergpredigt gesprochen hat. Wenn
ich das tue, spreche ich nicht etwa geringschätzig über andere Teile
des Neuen Testamentes, die mir ebenfalls sehr wichtig und lieb sind,
ich sage nur: Alles hat sich dieser höchsten Norm zu fügen!

Die Kunde vom kommenden Gottesreich und die Bergpredigt, was
geben sie uns in die Hand zum Verständnis der Bibel Ich will es
in zwei ganz allgemeinen Ideen zusammenfassen, zwei Ideen, die
zueinander gehören wie die beiden Pole einer Kugel, und in denen
mir das Tiefste und eigentlich Charakteristische der Bibel scheint
enthalten zu sein. Es sind die Ideen der Heiligkeit und der
Liebe. Heiligkeit : unter diesem vielfach missverstandenen Wort
verstehe ich einfach die Unbedingtheit und Absolutheit des Guten,
den tödlichen Ernst, der die sittliche Forderung umschwebt. Liebe:
das Bewusstsein, dass die Menschen zusammengehören, dass sie
untereinander verpflichtet, für einander im tiefsten Sinn verantwortlich

sind, die Idee der Menschengemeinschaft. Diese beiden Ideen,
zuerst noch mannigfach beschränkt und sich gegenseitig fremd, steigen

auf aus dem Alten Testament, vollenden, vereinigen und
durchdringen sich bei Jesus in überwältigender Klarheit und Macht.

Wenn man das so sagt, wenn man auf diese Weise einige Ideen,
also z. B. diese beiden, aus der Bibel heraushebt, dann ist der Mensch
der Gegenwart versucht, darauf zu antworten: „Nun also, entnehmen

wir diese beiden höchsten Ideen der Bibel, die Absolutheit des
Guten und die Idee der menschlichen Gemeinschaft Dann können
wir die Bibel Bibel sein lassen und brauchen uns nicht weiter um sie
zu kümmern. Oder in Wirklichkeit h a t die Menschheit diese Ideen
längst der Bibel entnommen: Wir brauchen nur an Kants
kategorischen Imperativ, an den Pazifismus und Sozialismus zu denken.
Da ist doch die sittliche Forderung in ihrer Unbedingtheit, und da
ist die menschliche Gemeinschaft! Wir trauen uns sogar zu, diese
Ideen gegenüber der Bibel noch weiter zu vervollkommnen, ja sie
bereits jetzt in vollkommenerer Formulierung zu haben als sie in der
Bibel vorhanden sind; denn Ideen vervollkommnen sich doch viel im
Laufe der Zeit! Was brauchen wir uns da immer noch mit jenem
alten Buch herumzuschlagen, das neben diesen hohen Ideen, die uns
einleuchten, noch so viel anderes, für uns Veraltetes, nicht mehr
Verständliches enthält?"

Diese Entgegnungen des modernen Menschen hätten Recht, wenn
es sich bei diesen Dingen um blosse Gedanken handelte, und wenn
die Bibel etwas wäre, das wir vor allem mit unserem Intellekt
aufzunehmen hätten. Nun haben wir aber schon gesagt : hinter der Bibel

234



steht ein gewaltiges, hinreissendes Leben, und diese beiden von
mir herausgegriffenen Ideen sind darum nicht solche, die grundlos
wie Wolken in der Luft schweben, nicht schöne Theorien und auch
nicht abstrakte Gedankenergebnisse, sondern sie treten uns entgegen
als ungeheuer wuchtige K r ä f t e, als Kräfte, vor denen uns geradezu
unheimlich wird, die uns ein für allemal lehren können, in der Bibel
etwas ganz anderes zu suchen als Gedanken, — meinetwegen schöne
und gute Gedanken — ; denn hinter dieser Heiligkeit und dieser Liebe
steht — derUnendliche. Heilig sollen die Menschen sein, weil
Gott heilig ist; Liebe sollen die Menschen üben, weil Gott
Liebe ist. Diese Ideen sind also beschlossen in dem Go 11 der
Bibel, der die Menschen innerlich überwindet, in dem Gott, gegen
den die modernen Menschen ja auch allerlei einzuwenden haben, dem
man aber wenigstens das Eine zubilligen muss, dass er d i e M a c h t
und dass er d i e T a t ist — etwas, das man von unserem Gott
gewöhnlich nicht sagen kann.

Die Bibel ist die Heimat unserer religiösen und sittlichen
Anschauungen, aber was ist aus diesen Anschauungen bei uns geworden?

Wir machen Gebrauch von diesen Anschauungen. Wir
jonglieren mit diesen Begriffen mit einer intellektuellen Gewandtheit und
Geschicklichkeit, worin wir den biblischen Schriftstellern weit
überlegen sind, aber diese Begriffe haben nur allzu oft bei uns ihren
Ernst, ihr Mark und ihre Kraft verloren — mit einem Wort: ihr
Leben! — und sind zur blassen gedanklichen Nachahmung, wenn
nicht zur Phrase erniedrigt. Wir sagen: „Gott ist allmächtig, Gott
ist allgegenwärtig !" Aber was denken wir uns eigentlich bei diesen
Worten Wer von uns will im Verein mit dem
Allmächtigen die Verwirklichung dessen
unternehmen, was für sonstige menschliche Begriffe
unmöglich, ja ein Unsinn ist? Und wem von uns
schauert vor der Gegenwart des Allgegenwärtigen?

Damals in den Zeiten der Bibel wars anders. Wir alle haben ja
als bezeichnenden Eindruck aus diesem sonderbaren Buche
mitgenommen, dass da Gott immer und überall etwas zu tun und zu
sagen hat; es hat uns wohl auch schon geärgert. Es ist aber nur der
Ausdruck der Tatsache, dass da Gott eben eine greifbare Realität
war. Da war er noch wirklich der Allmächtige und Allgegenwärtige;

da wars kein leerer Name. Da vertrauten Menschen auf seine
eingreifende Hilfe und wurden mit diesem Vertrauen nicht zuschan-
den; da war es ihnen tödlicher Ernst um die Erfüllung der Gebote
des unendlich Heiligen. Und eben dieser Glaube und dieses Verhalten

und die daraus hervorgehenden Erfahrungen, das bedeutet das
biblische Leben, d. h. Gottes Leben und Gegenwart unter den
Menschen, das Leben, das wir nicht mehr haben, das wir aber wieder

haben müssen.

235



Dieses Leben ist ja innerhalb der Bibel, wie wir schon angedeutet
haben, nicht immer auf der gleichen Höhe. Manchmal, auch in der
Bibel, ist die Redensart „Also spricht Gott" zu einer blossen äusser-
lichen Form geworden. Und ein Teil des biblischen Sprachgebrauchs

und der biblischen Vorstellungsweise ist ja auch auf die
Rechnung der alten Zeit zu setzen; es hat nämlich eine Zeit gegeben
für jedes Volk, wo Gott und Götter dem täglichen Leben so viel
näher waren als heute. Aber aus dieser allgemeinen antiken
Vorstellungswelt hebt sich die biblische Entwicklung auf ihren
Höhepunkten gross heraus. Einige wenige Hinweise mögen das
illustrieren und die genannten Ideen der Liebe und des Heiligen bei
ihrem Wirken zeigen.

3.

Dürfen wir nicht schon an die Geburtsstunde der Religion Israels
erinnern, an die Rettung am Schillfmeer? Israel hat von
Anfang an seinen Gott erlebt als den Gott der Tat, der helfenden
Tat, als den, der gross ist und schrecklich und sich doch zugleich
der Menschen annimmt, zunächst einmal seines Volkes. Es hat dies
niemals vergessen von seinem Gott, wenn es dann auch später, wie
es heisst, den andern Völkern ähnlich wurde.

In der Königszeit unterscheidet sich seine Religion gar nicht mehr
sehr von andern antiken orientalischen Religionen (es hat ja deren
auch sonst sehr hochstehende gegeben); es war der allgemeine
antike Opferkult in rituellen Formeln, mit Gesängen und Musik an
fröhlich ausgelassenen Festen. So hatte man Religion im Altertum,
so hat man sie, in etwas feineren und äusserlich stilleren Formen,
zurückhaltender und gemässigter sozusagen, heute noch. — So ging
es auch einmal zu im Tempel zu Bethel. Alle sind in andächtiger
Stimmung, nur Einer nicht. Denn wie die Opferhandlung
stattfindet und die Gesänge erbrausen, da sieht er die Gottheit (er
ist ein Prophet, der mehr sieht als andere Leute) dort am Altar
stehen — wo sie nach allgemeinem Glauben stand, um die Opfergabe
entgegenzunehmen. Aber sie steht nicht freundlich da, die menschlichen

Gaben entgegennehmend, sondern in masslos rasendem
Grimm auf all die Andächtigen, bereit, das Säulenhaus des Tempels
auf sie zu stürzen und sie alle bis auf den Letzten zu vernichten. Was
soll das bedeuten? Der Zorn der Gottheit ist entbrannt über d ie-
s e n Gottesdienst. Warum Weil sie diesen Gottesdienst gar nicht
will, weil er Frevel ist. Der Gott des Arnos (so heisst der
Prophet) sagt:

Ich hasse, verschmäh' eure Tänze
Und kann eure Feiern nicht riechen,
Mag eure Gaben nicht, sehe
Nicht an eure Mastkalbsopfer.

236



Schafft fort mir den Lärm eurer Lieder,
Nicht hör' ich aufs Spiel eurer Harfen
Gerechtigkeit quelle wie Wasser
Und Recht wie ein strömender Bach

(Arnos 5, 21—24.)

Nicht dass Gott die Opfer und Lieder an sich hasste, aber er hasst
sie von Leuten, die nicht gerecht sind. Amos hat als der
Erste, von dem wir wissen, den Kampf aufgenommen gegen jene
auch unter uns noch bestehende kirchliche Religion, welche meint,
der Gottesdienst bestehe in äusseren Ehrerbietungen gegen Gott.
Gott will in erster Linie Gerechtigkeit. Das ist, so können
wir sagen, eine Vorstufe der neutestamentlichen Liebe. Aber wir
dürfen wohl nicht darauf herabsehen, wir, die wir bei all unserem
Christentum noch so weit entfernt sind auch nur von der e 1 e-

mentaren Gerechtigkeit gegenüber allen
Volksgenossen. Hier wird unverbrüchliche Gerechtigkeit zwischen
Volksgenosse und Volksgenosse, zwischen Volk und Volk gefordert.
Denn Arnos hält seinen Landsleuten auch alle an andern Völkern
verübten Unmenschlichkeiten und Ungerechtigkeiten vor als schrecklichen

Frevel wider Gott. Sein Gott ist nicht mehr der Gott des
auserwählten Volkes, sondern der Gott der Völker, die absolut
unparteiische Gerechtigkeit, und wie sehr Arnos von der Gewalt dieser
heiligen Gerechtigkeit ergriffen ist, zeigt sich daran, dass für ihn der
Untergang des Volkes feststeht, wenn es so weiter macht.1)

Noch ein wenig muss ich verweilen bei dem gewaltigsten der
Propheten, dem Gesinnungsgenossen und Nachfolger des Amos, bei
J e s a j a. Bei ihm ist es zur vollkommenen Gewissheit geworden,
dass der ganze jetzige Bestand von Staat, Gesellschaft und Religion
untergehen muss, weil er nicht mit Gotteswillen übereinstimmt.
Schon in der Szene, in der er zum Propheten berufen wird, der
erhabensten und düstersten Szene des Alten Testamentes (Jesaja 6),
wird ihm eröffnet, dass seine ganze Prophetenwirksamkeit nur den
Zweck und Erfolg haben kann, den Untergang von allem zu
beschleunigen; es wird enden mit der Verwüstung und Verödung des

ganzen Landes. Uns mag so etwas als Ziel einer prophetischen

x) Ich würde allen Lesern anraten, sich einmal das kurze Büchlein Arnos
anzusehen, etwa in der Uebersetzung von Bernhard Duhm (nach der
auch das Zitat gegeben ist). Lange Vorstudien sind zum Verständnis nicht
nötig. Arnos war nämlich ein Schafhirt, und das merkt man seiner drastischen,

leicht fasslichen Sprache noch an. Vielleicht werden sich dann einige
Leser wundern, dass etwas, das so sehr aller Salbung entbehrt, in der Bibel
steht. Arnos ist der geschworene Feind aller erbaulichen Sentenzen, die er
grimmig verhöhnt.

Zusatz der Redaktion: Es sei erlaubt, bei diesem Anlass auch auf die
populäre Schrift von Prof. Ludwig Köhler über den Propheten Arnos
hinzuweisen.

237



Wirksamkeit unmenschlich und entsetzlich vorkommen, aber eine
Wahrheit wird uns da eingehämmert, eine Wahrheit, die sich einem
doch wohl auch in unserer Zeit aufdrängt und die nach Beachtung

verlangt, die Wahrheit, dass es, wenn man die göttlichen und
menschlichen Gesetze konsequent mit Füssen tritt und das
Höhere in sich fortgesetzt beleidigt und misshandelt, so weit kommen

kann, dass keine Umkehr mehr möglich ist, dass es nur noch
heissen kann: Z;um Ende, zum Ende alles Bestehenden,

damit ein besseres Neues werden kann! — Je-
saja spottet einmal über die Spionen- und Verschwörerangst, die
anlässlich eines Krieges im Volk umgeht und sagt : „Der Verschwörer

ist — Jahwe der Heere, ist Gott!" — Man denke sich, was für
ein Schrecken ein solcher Gott für unsere patriotische Staatsreligion
wäre

Aber es ist nicht nur eine grosse Negation gewesen, welche die
Propheten der verderbten Gegenwart gegenüber vertraten, sie
verkünden zugleich mit immer stärkerer Deutlichkeit, schliesslich auf
die grandioseste Weise, eine künftige neue Welt, in der dann den
Forderungen Gottes, den Forderungen der Heiligkeit und der Liebe
Genüge getan sein wird. In jener erwähnten dunkeln Berufungsszene

des Jesaja wirkt wie ein Ausblick auf eine ferne, helle Unendlichkeit

der Gruss, den die Seraphen dem thronenden Gott singen:
„Heilig, heilig, heilig ist Jahwe der Heere, die ganze Erde erfüllt
seine Herrlichkeit!" Das ist ein Ausblick aufs Gottesreich, wo göttliche

Herrlichkeit wirklich die Erde ganz erfüllen wird. Und noch
mehr davon treffen wir an bei Jesaja. Mitten in der kriegerischen
Zeit, wo das kleine Reich Juda der Spielball brutaler Grossmächte
ist, hat er, als der Erste unseres Wissens, das Wort vom Völkerfrieden

ausgesprochen. Aus dem Chaos der Zeit sieht er hin auf einen
Zustand, wo ein gerechter und grosser Herrscher, einer, der wirklich

Gottes Willen tut und darnach regiert, die Zügel in die Hand
nimmt. (Man mag da zum Vergleich an die Kaisersehnsucht des
Mittelalters denken, wie sie sich z. B. bei Dante äussert.) Auf die
durch den fremden Unterdrücker erduldete Kriegsdrangsal folgt die
mit freudigem Jubel begrüsste Befreiung. Freiheit, Gerechtigkeit,
Friede herrschen im Lande. Der Friede dehnt sich sogar aus auf
die Natur. Die wilden Tiere werden zahm, das Paradies kehrt wieder,

und nun als Folge dieses von Gott hergestellten Idealzustandes
im eigenen Volk die auf die andern Völker übergreifenden Wirkungen

Ich lese diese Stelle : „Denn geschehen wird's in den künftigen
Tagen: Festgegründet wird sein der Berg Jahwes, und das Haus
unseres Gottes auf dem Haupt der Berge und überragend die Hügel;
und strömen werden zu ihm Völker und gehen werden viele Stämme.
Auf und steigen wir hinauf zum Berg Jahwes, zum Hause des Gottes

Jakobs, damit er uns belehre über seine Wege und wir gehen in

238



seinen Pfaden; denn von Zion geht aus Lehre und Jahwes Wort von
Jerusalem. Und richten wird er zwischen den Völkern und
Entscheidung geben vielen Stämmen; und sie werden umschmieden ihre
Schwerter zu Pflugeisen und ihre Lanzenspitzen zu Winzermessern;
nicht hebt Volk gegen Volk das Schwert, und nicht lernen sie mehr
Krieg!" — Der Völkerfriede, beruhend auf der Grösse und der
schiedsrichterlichen Gerechtigkeit Gottes selber: welch ein Bild!

Es ist hier nicht die Stelle, auf weitere Einzelheiten im Alten
Testament zu sprechen zu kommen. Es kam endlich der lang geweissagte,

nie geglaubte vollkommene Zusammenbruch und äussere
Untergang des Volkes, mit dem babylonischen Exil, und dann nachher
das Wiederaufstehen der Volksgemeinschaft in neuen Formen. Als
prinzipiell wichtig erwähne ich nur noch die Gesetzgebungen
dieser späteren Zeit. Ich darf mich hier kurz fassen, weil Gerber,
dessen Vortrag über den Glauben des Alten Testamentes1) ich wohl
bei den meisten Lesern als bekannt voraussetzen darf, sich ausführlich

gerade über das Gesetz geäussert hat. In diesen Gesetzen
Israels finden die Gedanken der Propheten ihren volkstümlichen
Niederschlag. Naturgemäss sind sie zu sehr grossen Teilen nicht
auf der prophetischen Höhe, aber mit Recht wird auf den sozialen
und humanen Geist vieler dieser Gebote hingewiesen. Daran, wie
Gott so eng mit dem Leben auf dieser Erde und vor allem auch mit
dem Leben des Volksganzen in Verbindung gebracht wird, wie Gott
da herrschen und gelten will, erkennen wir das Weiterwirken jener
genannten leitenden Ideen.

4.

Das Auftreten und die Botschaft Jesu sind ganz bestimmt durch
das Bewusstsein von der Nähe des Gottesreichs. Gottesreich, was
ist das anderes als die unbeschränkte Herrschaft jener Ideen oder
vielmehr Kräfte, denen wir bis jetzt nachgegangen sind, des Heiligen
und der Liebe auf Erden. Diese Kräfte stehen in Jesus vor uns in
einer Gewalt und Nähe und Dringlichkeit wie nirgend sonst. Und
sie sind nicht mehr zwei einander teilweise widerstreitende Elemente :

Die Heiligkeit Gottes ist vollkommen eins geworden mit der innigsten

und umfassendsten Menschenliebe. Das Eine Göttliche ist in
seiner ganzen Macht gekommen zu den Menschen und will unbedingt

und ungesäumt die Herrschaft über sie ergreifen. Was Jesaja
nur wie in der Ferne geschaut, jetzt ist es da : die Herrlichkeit Gottes

will mit ihrem Glanz die ganze Erde erfüllen. Jesus fühlt, dass
er drinsteht in der beginnenden Erfüllung. „Kehret um, das Gottesreich

ist nahe!" verkündet er.
Vielfach hat man sich daran gestossen, dass Jesus das Gottes-

reich, die neue Gotteswelt, als so nahe verkündet oder man hat wohl-

]) „Neue Wege", Januar 1917, auch als Separatbroschüre erschienen.

239



wollend ihn darob entschuldigt. Jetzt sind ja schon 1900 Jahre
vergangen seither, und es ist immer noch nicht gekommen; Jesus hat
sich offenbar geirrt. Nun ja, voruns e rmV erstand ist's ein
Irrtum, und unser Verstand mag sich ja grossartig vorkommen, wenn
er Jesus Irrtümer nachrechnen kann Schädelin braucht darüber
einmal ein paar gute Worte. Er sagt („Neue Wege" 1917, Seite 283):
„Die Frage ist eigentlich nicht, warum Jesus das baldige Kommen
des Reiches erwartet habe, sondern warum wir es nicht erwarten,

warum es uns so leicht fällt, mit langen Zeiträumen zu rechnen.
O die geduldigen, allzu geduldigen Warter alle, die die Kälte ihres
Herzens Geduld nennen, denen das Warten so leicht wird, weil die
Not und Schuld der Menschen ihnen nicht zu Herzen geht und sie
noch nie etwas empfunden haben von der Dringlichkeit und
unbedingten Notwendigkeit der Wahrheit, davon, dass Gott gelten, sein
Wille auf Erden geschehen mus s," — Wir haben an dieser Frage
von der Nähe des Reiches ein Musterbeispiel dafür, wie unsere
Stellung zur Bibel beschaffen sein soll. Ihr gegenüber handelt es sich
nicht um unser Wissen, mag dies Wissen noch so gross sein und
mögen wir uns damit noch so sehr über die Bibel erhaben fühlen,
sondern es handelt sich um unser Gewissen: ob dieses nicht ja
sagen muss zu dem, was die Bibel hofft und fordert, ob es nicht
zugeben muss, dassdiesseinsoll unter den Menschen
Es m u s s es zugeben.

Diese Erwartung des Gottesreiches ist bewusst und unbewusst
das letzte Ziel der ganzen Bibel, aller Seelenkämpfe der Propheten,
eines Hiob, der Psalmen, jener Kämpfe, die ja nur dadurch veranlasst

wurden, dass die von uns erkannten Kräfte Gottes rangen in
den Menschen und durch die Menschen, sich emporrangen bis zu
diesem höchsten Ziel der Menschheit. Man hat die Bibel nicht
verstanden, wenn einem das nicht klar geworden ist. — Und kann dieses
Ziel der Menschheit eine Idee der Bibel allein sein? Nein, es ist
das einzig mögliche Ziel der Menschheit, das wir
überhaupt so nennen können, die höchste Erkenntnis ihrer Bestimmung,

die der Menschheit jemals hat aufleuchten können auf ihrem
Wege. Die Herrschaft des Heiligen und der Liebe soll werden in
der Welt — wäre dieser Gedanke nicht die Wahrheit für uns, so wäre
es uns unmöglich zu begreifen, wozu wir eigentlich da sind und was
unser Leben für einen Sinn hat.

Wie prägt sich nun das, dass Gott und sein Reich als so nahe
erfahren wird, im Wirken Jesu aus? Antwort darauf soll uns vor
allem die Bergpredigt geben.1) In ihren Worten da sehen wir
einmal das H e i 1 i g e, d. h. das Gute in seiner Unbedingtheit in der

x) Ich darf wohl hier diese drei Kapitel des Matthäusevangeliums als so
bekannt voraussetzen, dass ich keine Einzelheiten daraus zu erwähnen
brauche.

240



höchsten denkbaren Vollendung; da ist der Kampf mit dem Bösen,
wo es sich auch zeigen möge, auf Tod und Leben. Das Böse muss
ausgerottet, ausgerissen werden bis zur Wurzel, es darf nichts
davon bleiben, darin herrscht die strengste Unerbittlichkeit. Und
da ist das Andere : L i e b e, unbeschränkte, grenzenlose Liebe, Liebe
auch dem gegenüber, der mir Unrecht tut, der mein Feind ist. Ein
paarmal kommt das Wort „dein Bruder" vor, immer einfach in der
Bedeutung „Mitmensch" — dieBergpredigtistdieerste,
in ihrer Wucht einzig dastehende Manifestation
der Menschheit als einer unverbrüchlichen
Einheit. Was sind alle hochtönenden Losungsworte der Revolutionen

„Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit etc." gegenüber diesem
einfachen, unmissverständlichen, unentrinnbaren „Dein Bruder"

Müssen wir noch viel reden von ihm, der diese Worte nicht nur
aussprach, sondern auch lebte? Von ihm, der dieV erkörperung
desHeiligenundderLiebe war? Es ist nicht nötig. Nur
im Vorbeigehen will ich erwähnen, wie die Erlösungskräfte des
kommenden Gottesreiches sich bis ins leibliche Gebiet hinein zeigten.
Jesus machte nicht nur kranke Seelen gesund, er schenkte auch leiblich

Kranken die Gesundheit. Möchten dadurch diejenigen zum
Nachdenken komimen, die nur von einer Erlösung der Seele wissen

wollen : Jesus (und die Bibel überhaupt) will die Erlösung
von Seele und Leib, von Geist und Materie.

So steht er vor uns als der Gottes- und Menschensohn, d. h. als
der in der Fülles Gottes, der damit zugleich auch erst der rechte
Mensch ist, vor dessen Erscheinung uns das Wort des griechischen

Dichters einfällt, dass es nichts so Gewaltiges gebe wie
den Menschen oder jenes andere tiefe Wort, dass der Mensch mehr
sei, ein höheres Wesen, als es jetzt scheine und als er selber meine
(Zündel). Jesus ist die wunderbarste Verheissung für die Zukunft
des Menschengeschlechtes.

So meint es auch der grosse Apostel Christi, Paulus, wenn er
von Jesus einmal sagt, er sei bestimmt, der Erstgeborene unter vielen

Brüdern zu werden. Um die Macht Christi, die Verheissung
und Hoffnung, die mit ihm gekommen war, die er bedeutete für die
ersten Christen, zu begreifen, lese man überhaupt einmal jenes
Kapitel. Römer 8, nach, besonders von Vers 18 an. Da sieht man, wie
aus der dunkeln und traurigen Gegenwart als das Morgenrot des
kommenden Tages die Liebe Christi aufsteigt, das neue Weltprinzip,
von dem aus ailes anders werden muss. Von dieser Liebe aus fällt
schon jetzt Licht auf die tiefen Leiden der Natur, z. B. der seufzenden

Kreatur, die auch erlöst werden soll zur herrlichen Freiheit der
Kinder Gottes, und auf die eigenen Verfolgungsleiden, die man leicht
ertragen kann als etwas Vorläufiges, da ja die grosse Wendung naht.
Darum kann man Geduld haben in aller Sehnsucht, darum

241



weiss man, dass einem alles zum Guten dienen muss. Aus der alten
Menschheit wächst eine neue heraus. Die von Gott durch
Christusberufenen Menschen, diejenigen, die, bei aller Schwachheit und
äusserlich mitten im Aergsten drinstehend, sich der wunderbaren Liebe
Gottes getrösten, die sich noch offenbaren muss, der Liebe Gottes,
wie sie ihnen entgegengetreten ist in dem einen Menschen Jesus,
„der uns geliebet hat". Und bei all dem grandiosen Siegesbewusst-
sein gegenüber der ganzen übrigen Welt und ihren gottfeindlichen
Gewalten dennoch keine selbstsüchtige Abschliessung ihr gegenüber.
Wie ringt dieser selbe Paulus in seinen Gedanken (in den folgenden
Kapiteln des Römerbriefes), um auch an die einstige Erlösung der
jetzt Gott am fernsten Stehenden glauben zu können; er schaut in
verklärter Freude aus nach dem grossen Tage, wo Gott sich aller
erbarmen wird.

Ich will nicht weiter mich ausführlich verbreiten über das Leben
der Christengemeinden in der Apostelzeit. Das
Charakteristische dieser Zeit ist, dass der lebendige Christus spürbar da

war, weiter wirkte und seine Sache auf Erden der Vollendung
entgegen führte. Bei allen Gelegenheiten, im Leben der Einzelnen und
im Gemeindeleben, erwies er sich als gegenwärtige Kraft, von
welcher die Antriebe ausgingen zum ernsten Streben nach Heiligung
und zur Uebung schlichter Bruderliebe in einem reich gegliederten
Gemeindeleben. (Ich erinnere bloss an den bekannten Kommunismus

der Gesinnung und der Tat in der ersten Gemeinde zu Jerusalem.)

Christus nahm die Christen hinein in sein mächtiges Leben,
und sie durften bei allem, was sie taten und erflehten und hofften,
sagen: „In Christus!" Dieses Wort, heute zur salbungsvollen,
nichtssagenden Phrase geworden, war damals die Erklärung ihres
Seins.1)

5.

Müssen wir eigentlich bei dieser Betrachtung nicht tieftraurig
werden? Denn dies alles, das einmal da war, das ist ja nicht mehr!
Es ist längst vergangen, hat nach und nach, unmerklich aufgehört:
D i e B i b e 1 hat damit aufgehört. Die Bibel auf ihrem Höhepunkt
im Neuen Testament stellt uns den überwältigenden Einbruch des
Gottesreiches in unserer Welt dar, den Beginn der tiefausgreifendsten

Revolution der Geschichte, den Ansatz zu einer neuen Erde,
von unerhörten Hoffnungen begleitet — und das Ganze verläuft
dann im Sande oder, was auf das Gleiche herauskommt, in der
Kirche Noch in einer der letzten Schriften des Neuen Testamentes
steht die Mahnung an die Christen: „Erwartet und beschleuniget

x) Ich verweise zur Ergänzung, wie beim Alten Testament auf Gerbers,
so hier auf Lejeunes Vortrag: ,,Die Gottesreichshoffnung im Neuen
Testament." („Neue Wege", Ende des Jahrganges 1916.)

242



[durch die angespannte Erwartung, durch euer ganzes Verhalten,
ist gemeint] den kommenden Tag des Herrn!" (2. Petr. 3, 12.) Man
war sich bewusst: dadurch, dass man lebte auf die neue Welt hin,
die Welt der Gerechtigkeit und der Liebe, dadurch müsste
sie schliesslich kommen. Später gab man es auf, dieses
energisch zielbewusste Streben über die jetzige Welt hinaus; die
Gotteskraft verfloss sich allmählig in die Bahnen des gewöhnlichen
Weltlaufes; man fügte sich in diesen Weltlauf und vertröstete sich
im übrigen auf das Jenseits.

6.

Was ist die Bibel? fragen wir nun, und die Antwort lautet: Das
Zeugnis der herrlichsten Geschichte auf Erden — die dann
plötzlich, eigentlich ohne einen richtigen, begreiflichen Grund,
abbricht! Die wunderbarsten Verheissungen für die Menschheit

liegen in diesem Buch — dieimmernochnicht erfüllt
sind! Die Bibel sagt uns von Gotteskräften, die nach ihrer
Anschauung bereit stehen, um der Welt zu helfen ; aber auch diejenigen,
die an die Bibel zu glauben vorgeben, wollen es nicht wagen mit
diesen Kräften, wollen nicht ihr Leben stellen auf die felsenfeste
Gewissheit, dass die grossen Liebesgedanken Gottes für die Welt
Wirklichkeit werden müssen

Aber trotz alledem — die Bibel ist uns nicht gegeben, um uns
traurig zu machen; wenn sich in ihr eine Geschichte widerspiegelt,
die dann nicht mehr weitergegangen ist, nun somusssienoch
einmalweitergehen undzuEndekommen, ihre
Vollendung finden! Wie das Alte Testament Verheissung ist auf das
Neue, zum Teil noch heute unerfüllte Verheissung, so ist die ganze
Bibel uns die gewisse Verheissung einer Menschheitszukunft, die
noch einmal kommen muss. Der ungeheure Strom, der versiegt oder
erstarrt ist, er kann nicht endgiltig uns einfach entschwunden und
verloren sein, das ist unmöglich, er wird ganz sicher wieder
einmal hervorbrechen mit stürmischer Gewalt, das heisst, mit einem
Wort, das ich freilich mit Bedenken anwende : die R e 1 i g i o n wird
wieder hervorbrechen, nicht als theoretisches Gedankengebilde und
System, sondern a 1 s K r a f t, w i e sie e s i n d e r B i b e 1 i s t.
In andern äussern Formen kann sie kommen, auf die äussere Form
kommt es nicht an. Aber sie wird nicht mehr eine kühle Verstandessache

sein, wie sie es heute fast ausnahmslos ist, sondern wie
damals Sache des Herzens und der Begeisterung, siegreich hereinbrechend

ins Leben der Menschen und der Völker und es umgestaltend.
Man wird sich nicht mehr mit metaphysischen und theologischen
Problemen im leeren Raum herumschlagen, sondern der ganze Strom
der religiösen Aktivität wird restlos praktisch auf diese Welt gerichtet

sein, und von da aus werden die Probleme klar werden Damit

243



wird das biblische Leben wieder da sein, die Kraft des Heiligen und
der Liebe, die Kraft des gegenwärtigen Gottes.

Die Erscheinung dieses Lebens und das Streben darnach ist ja
vor allem im Neuen Testament so stark, dass man sich wundern
muss, wieso Menschen sich an diesem Buch erbauen, es für Wahrheit
ansehen können, ohne selbst dies inne zu werden, ohne selbst zu
harrenden Menschen zu werden gleich den ersten Christen. Die
Bibel steht vor uns als ein mächtiger Wegweiser zu noch unerreichten,

über all unser Ahnen grossen und herrlichen Zielen. Ja wie
kommt man ans Ziel, zu dem der Wegweiser weist? Etwa dadurch,
dass man nur immerfort den Wegweiser anstarrt und anstaunt?
Nicht vielmehr dadurch, dass man den von ihm gewiesenen Weg
geht? Es ist falsch gewesen, dieses Buch in der Theorie zu etwas
gänzlich über die Welt Erhabenem zu stempeln, statt von ihm aus
die Linien zu unserer Wirklichkeit zu ziehen. Freilich kann man das
Leben, dessen gewaltiges Bild wir in der Bibel haben, nicht einfach
ihr entnehmen. Aber müsste man sichs nicht zum unablässigen Ziel
machen, dem all unser Kämpfen und Flehen zu gelten hätte?

Luther, der manchmal eine so grossartig freie und tiefe Stellung
zur Bibel eingenommen hat, nennt sie einmal die Windeln und Krippen,

darin Christus liegt. „Es sind wohl schlechte und geringe
Windeln, aber teuer ist der Schatz Christus, so darin liegt." In
ganz dem gleichen Sinn halte ich die Bibel für das unvollkommene
Gewand des Gotteslebens in der Menschheit. Nicht um seiner
äusseren Form, sondern nur um des Inhaltes willen ist das Gewand
wichtig; es kann sich ändern, kann vergehen, wenn nur der Inhalt
gerettet wird. Die Bibel hat auf ihren Höhepunkten gar nicht als
Gesetz für immer, als ewige Richtschnur sich statuieren wollen. Die
Propheten z. B. kamen eigentlich nur deshalb dazu, ihre Worte
aufzuschreiben, weil sie den lebendigen Widerhall in den Herzen ihrer
Zeitgenossen nicht fanden; niemals war ja Buchstabe und Schrift
ihr Ziel, sondern das Gottesgebot in Herz und Sinn der Menschen.
(Jeremia 31, 33.) Die letzte Tendenz der Bibel ist somit, sich selbst
aufzuheben. In jener schon vorhin erwähnten Schrift des Neuen
Testamentes wird die Bibel verglichen mit einem Licht, das in dunkler

Nacht scheint, woran sich zu halten man wohl tue; aber das ist
nur etwas Vorläufiges, denn nach der allgemeinen christlichen
Erwartung soll bald der Morgenstern aufgehen und der Tag anbrechen;

dann ist es nicht mehr nötig, sich an das Nachtlichtlein zu
klammern. (2. Petri 1, 19.) In einem solchen grossen Sinn schaut
die Bibel aus auf die Ueberwindung des Buchstabens durch das
Leben.

Auch in den Folgezeiten ist hie und da — ich will jetzt keine
einzelnen Beispiele nennen — derselbe grosse Geist, der das feurige
Vorwärts für die Menschheit bedeutet, aufgestanden und hat gere-

244



det zu den Menschen in Worten und Taten, die den biblischen
nacheiferten, ihnen vielleicht etwa einmal ebenbürtig waren; ganz spurlos

verloren gegangen ist er ja wohl überhaupt nie. Was an Ernst
und an Grösse und an schöpferischer Kraft der Liebe sich in unserer
Welt gezeigt hat, das hat seine Quelle in der Bibel. Und wenn aus
andern fernen Welten und Kulturen in Vergangenheit und Gegenwart

uns Anklänge an die Bibel, manchmal wunderbarster Art,
entgegentönen, soll es uns auch nicht verwundern : die Wichtigkeit der
biblischen Wahrheit für die Menschheit muss sich gerade daran
zeigen, dass auch anderswo unter den Menschen mit der Bibel
Verwandtes auftritt. Die Bibel muss mit dem Grössten und Höchsten
der andern Kulturen irgendwie zusammentreffen.

Freilich, das sind immer nur gleichsam einzelne Seiten der Bibel
gewesen, die da zur Geltung gekommen sind. Wir aber möchten
das ganze biblische Leben wieder haben; das empfinden wir als
Notwendigkeit für unsere Zeit und als die einzig mögliche Rettung der
Menschheit. Als ein Wiedererwachen dieses Lebens in unseren
Tagen ist nun bei vielen unter uns — damit will ich schliessen — die
Erscheinung Blumhardts begrüsst worden. Ich nenne nur
seinen Namen, als Symbol unseres Glaubens und Hoffens. Was ist bei
dieser wunderbaren Erscheinung alles aufgelebt an unendlichen
Perspektiven! Welche Quellen der Kraft, der Liebe und der Reinheit
sind da aufgebrochen Nein, der alte mächtige Strom ist noch nicht
erstorben! Er wartet nur darauf, sich noch einmal mit voller
Gewalt in die Welt zu ergiessen. Wir aber sollen bereit sein in
tiefem Ernst und in grosser freudiger Hoffnung, damit wir die
unendliche Gabe Gottes empfangen können.

Christian Holzer.

Aussprache

Das vielmissbrauchte Pauluswort.
(„Seid Untertan der Obrigkeit u.s.f.". Römer 13, 1 ff.)

Vorbemerkung der Redaktion. Auf die im letzten Heft in Bezug auf das
„vielmissbrauchte Pauluswort" gestellte Frage ist eine Reihe von Antworten
erfolgt, für die wir herzlich danken. Wir bringen sie in der Reihenfolge, wie
sie eingegangen sind. Eine von ihnen vertritt die, wie man wohl sagen darf,
konservative und traditionelle Auffassung. Gerade sie wird wohl zu weiterer
Aussprache reizen. Die Frage ist ja mit den vorliegenden Voten noch nicht
so in all ihren Beziehungen beleuchtet, dass nicht noch manche fruchtbare
Aeusserung möglich wäre.

I.
Das Pauluswort von der Obrigkeit muss doch wohl auch aus den

Zeitverhältnissen heraus verstanden werden. Erobererherrschaft und erbliche

245


	Was bedeutet uns die Bibel?

