
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 6

Artikel: Das Vertrauen auf Menschen : Es ist gut, auf Gott vertrauen und sich
nicht verlassen auf Menschen (Psalm 118, 8)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Vertrauen auf Menschen.
Es ist gut, auf Gott vertrauen und sich nicht

verlassen auf Menschen. Psalm 118, 8.

Wenn man ein Werk tut, eine Sache hat, dann muss man mit
Menschen zusammenarbeiten, sich mit Menschen verbinden, sich
auf Menschen stützen, sich auf Menschen verlassen.

Und doch darf man sich nicht auf Menschen verlassen; sonst
wird man mit Sicherheit enttäuscht. Diese Erfahrung hat die
Notwendigkeit eines Naturgesetzes im Reiche des Geistes.

Man kann sich in mannigfaltiger Weise auf Menschen verlassen
und darum auch auf mannigfache Weise Enttäuschung an ihnen
erleben. Wir blicken in Verbindung mit einer Sache zu einem
Menschen oder mehreren auf. Wir vertrauen ihnen, bewundern sie,
schwärmen vielleicht für sie. Unser Vertrauen zu der Sache ist mit
dem Vertrauen zu diesen Menschen aufs engste verknüpft, beide
stehen und fallen miteinander. Oder wir verbinden uns für Arbeit und
Kampf mit bestimmten Menschen; sie werden unsere Helfer,
Kameraden, Mitstreiter. Oder wieder wir halten gewisse Menschen,
vielleicht alle, für gut und edel, wir lieben sie, begeistern uns für sie,
glauben an sie und bauen auf diesen Glauben unser Wirken : unser
berufliches Schaffen, unsere soziale Arbeit, unsere Liebestätigkeit.
Oder wir trauen ganz allgemein den Menschen zu, dass infolge der
Kräfte des Guten, die in ihnen vorhanden seien, die Sache des Guten
vorwärts gehen, ja vielleicht gar das Reich Gottes kommen werde.
Und neben diesen allgemeineren Fällen kann es besondere Lagen
geben, Stunden tiefster Not, schwerster äusserer oder innerer
Bedrängnis, in denen wir ein Wort der Teilnahme, eine Tat der Hilfe
nötig haben und uns mit unsern Hoffnungen, unserem Vertrauen,
wenn vielleicht auch nur in Gedanken, zu Menschen flüchten, zu
bestimmten Menschen oder zu den Menschen im allgemeinen. Ach
wie sehr, ach wie oft hat der Mensch den Menschen nötig

In alledem werden wir enttäuscht werden. Es wird immer wieder

die bittersten Erfahrungen geben. Alle diese Stützen werden
brechen und nicht selten sich als jenes Rohr erweisen, das im
Zerbrechen uns durch die Hand sticht. Wo wir bewundert, geschwärmt
haben, entdecken wir Mängel, Fehler und Schlimmeres; Helfer,
Verbündete, Mitarbeiter und Mitkämpfer lassen uns im Stich, vielleicht
gerade, wann wir sie am nötigsten hätten; das Wort des Trostes,
die Tat der Hilfe, die wir so sehr brauchten, kommen nicht, obschon
sie vielleicht den Andern so wenig kosteten, für uns aber entscheidenden

Wert hätten. In der Stunde, wo Christus seine Jünger nötig
hatte, sie, die bisher immer von ihm genommen, von ihm gelebt,

225



schlafen sie, wenn sie ihn nicht gar verleugnen oder verraten. Er
ist im Stiche gelassen. Wir sind alle immer im Stiche gelassen, wo
wir uns auf Menschen verlassen. Wenn wir eine grosse Sache treiben

um ihrer Güte, ihres Edelsinnes oder vielleicht gar — o Torheit
der Torheiten — ihres Dankes willen, dann wird unsere
Menschenbegeisterung sich in Bitterkeit, wenn nicht gar in Menschenhass, und
unser Menschenglauben in Pessimismus verwandeln. Und am
ärgsten wären wir betrogen, wenn wir — was hoffentlich bei keinem
von uns geschehen ist — gar das Kommen des Reiches Gottes von
den Menschen erwarteten, von ihrer Kraft, ihrer Tapferkeit, ihrer
Lauterkeit, ihrer Treue. Es ist in keiner Weise und an keinem Orte
auf Menschen Verlass. Je mehr wir auf sie vertrauten, desto tiefer ist
der Sturz in die Enttäuschung. Am schlimmsten rächt sich jede
Vergötterung von Menschen. Sie führt wohl ohne jede
Ausnahme zu Tragödien, geschehe sie nun in der Liebe und Freundschaft

oder in Verbindung mit grossen Sachen. Es scheint eine
Grundordnung und Grundwahrheit der Welt zu sein, dass über gar
nichts so vernichtende Gerichte hereinbrechen, wie über allen
Götzendienst. Götzendienst ist die Sünde der Sünden. „Ich bin
der Herr, dein Gott, du sollst keine andern Götter haben neben mir."
Man kann in diesem Sinne von einem Zorne Gottes reden, der über
allem waltet, was nicht Gott die Ehre gibt. Das ist nicht die Eifersucht

einer dunkeln, tyrannischen Macht; auch der „Neid der Götter,"

von dem die Griechen reden, ist nicht so gemeint; es ist ein
Zorn, der über unsere Sklaverei zürnt, der unsere tiefste Befreiung

will. Denn aller Götzendienst ist Sklaverei, Götzendienst die
Wurzel aller Verderbnis.

Wir dürfen uns auf keine Dinge und auf keine Menschen verlassen,

sondern auf Gott allein. Unser Trost in schweren Stunden kommt
von ihm allein; er kommt um so sicherer, als wir ihn von ihm allein
erwarten; er k a n n nur von ihm kommen. Darum wird uns aller
Menschentrost, der doch nicht gründlich trösten kann, versagt,
damit wir jenen Gottestrost bekommen, der wunderbar und völlig
tröstet. Was wäre in Gethsemane ein Wort der Jünger gewesen,
verglichen mit jenem Engelskelch, der ihm durch den Vater gereicht
wurde? Die noch tiefere Verlassenheit des Kreuzes war, menschlich
gesprochen, nur zu ertragen und mit einem „Es ist vollbracht" zu
beschliessen, nachdem die Verlassenheit Gethsemanes durchgemacht
war und zwar mit Gott allein. Das Kreuz bedeutet freilich auf den
ersten Blick eine noch tiefere Verlassenheit, als alles Imstichegelassen-
sein durch die Menschen, das Imstichegelassensein durch Gott,
aber das gehörte zum erlösenden Leiden des Menschensohnes —
als seine Krönung in der untersten Tiefe — denn nun kann jeder, der
meint, von Gott im Stiche gelassen zu sein, wissen, dass das
äusserste Imstichegelassensein durch Gott seine nächste Nähe und ge-

226



waltigste Hilfe bedeutet — vorausgesetzt, dass du treu bleibst, dass
du Glauben behältst bis zum Ende. Wie wir uns also nicht in
solchen Lagen auf Menschen verlassen sollen für unsern Trost, so sollen

wir dies auch nie für die Sache, an die wir uns hingeben, tun.
Eine Sache muss die unsrige sein nicht um der Trefflichkeit, Reinheit

und Grösse dieses oder jenes Menschen willen, sondern allein
um GoTfes willen. Das bedeutet : sie muss uns von dem innersten
Heiligtum des Herzens und Gewissens her, worin Gott spricht, sie
muss uns von seiner ewig festen Verheissung und Forderung her
so gewiss sein, dass wir zu ihr zu halten genötigt wären, wenn wir
damit ganz allein auf der Welt stünden, dass wir ihr treu blieben,
auch wo alle untreu würden. Wir müssen uns an die Tatsache
gewöhnen, dass auch grosse Gottesmänner Fehler und Flecken haben,
vielleicht sogar sehr schlimme, dass die Wahrheit Gottes, die sie
vertreten, in ihrer Person und ihrem Werk mit sehr viel Arg-
Menschlichem verbunden ist, dass deswegen aber diese Wahrheit
doch Wahrheit bleibt und diese Menschen doch Werkzeuge Gottes
sein können. Das ist ein schmerzliches, sehr schmerzliches Erleben
und Lernen, an dem Manche zerbrechen, und doch — ist es nicht
heilsam? Wäre das Andere nicht doch auch eine Menschenknechtschaft?

Ist es nicht gut, dass auch in dieser Beziehung Gott allein
die Ehre bleibt? Wird nicht jede Sache in dem Masse verderbt,
als sie eben an einen Menschen geheftet wird — Luthers Sache durch
das Luthertum, Blumhardts Sache durch ein gewisses Blumhardttum,
ja, wenn mans recht verstehen will, Christi Sache selbst durch das
Christentum? Hängt nicht die Lebendigkeit einer Sache daran, dass
sie eben von Gott lebt — von dem Wort, das stets wieder aus
Seinem Munde geht — statt von Menschen? Die Sache Christi — um
nur von dieser zu reden — hängt gewiss an Jesus, aber glauben wir
nicht, dass in ihm Gott selbst in seiner ganzen Reinheit, in seiner
Heiligkeit und Liebe hervortrete? Weist er nicht alles bloss Menschliche

ab und immer zu Gott hin? Hat nicht Paulus vor einem blossen

Hängenbleiben an „Christus nach dem Fleische" gewarnt? Vom
lebendigen Gott allein, vom heiligen Geist, nicht von blossem Wort
und blosser Geschichte, lebt die Wahrheit Christi. Das Gleiche gilt
von Menschenliebe und Menschendienst. In Gott allein kann man den
Menschen dienen, kann man mit ihnen und an ihnen arbeiten, kann
man den Menschen lieben, sogar — in einem ganz bestimmten Sinne
— bewundern, ohne enttäuscht und verbittert zu werden. Von Gott
allein, nicht von der Trefflichkeit der Menschen, kommt aller Sieg
des Guten und Rechten, die Mängel der Menschen allein können ihn
nicht aufhalten. Von Gott allein kommt das Reich Gottes. Es ist
zwar ganz selbstverständlich, dass es nicht kommt ohne die
Menschen. Denn es will und muss sich mit dem Willen, mit der Persönlichkeit

des Menschen verbinden. Es kann nur kommen, wenn Men-

227



sehen darauf warten, und das bedeutet: dafür arbeiten (denn wer
nicht arbeitet, schläft ein oder verfällt den Gefahren alles Müssiggan-
ges, wobei religiöser Müssiggang der schlimmste von allen ist), aber
so selbstverständlich dies ist, so selbstverständlich auch das Andere,
dass mit alledem die Menschen nicht das Reich Gottes mi a c h e n,
dass sein Sieg nicht von ihren Tugenden und Werken abhängt,
sondern — mag das auch wie ein Widerspruch erscheinen — gerade
im Versagen und Verzagen der Menschen, ohne die es nicht kommen

kann, kommt, als Wunder und Gnade kommt — von Gott allein.
Wir dürfen uns auf keinen Menschen verlassen, auf keinen, aber

wir dürfen und sollen uns auf Gott verlassen, unbedingt.
Wir dürfen uns auf keinen Menschen verlassen, keinen Ist das

nicht ein hartes, ein liebloses und auch ein unwahres Wort? Gibt
es denn nicht auch Menschen, auf die man sich verlassen kann,
unbedingt verlassen? Hast du selbst denn keinen solchen kennen
gelernt? Gibt es nicht Gatten, Eltern, Kinder, Brüder, Sichwestern,
Freunde, die dir getreu sind bis in den Tod, die für dich wirklich
das Leben Hessen, die mit dir und für dich durch jede Tiefe gingen,
bei denen Verleugnung oder gar Verrat undenkbar sind? Bist du
nicht selbst verlässlich? Und abgesehen von persönlichen
Beziehungen, gibt es nicht Menschen, die in vollkommener Lauterkeit und
unbeirrbarer Festigkeit zu einer Sache stehen und ihr jedes Opfer,
auch das der ganzen Existenz bringen? Ist es nicht treulos, von
solchen Menschen zu sagen, dass man sich nicht auf sie verlassen
könne? Ist das nicht eine Verleumdung des Edelsten? Ist das nicht
eine Denkweise, die wie Nachtfrost im Mai alle Blumen und Blüten
im Garten der Menschenwelt versengen, alles Vertrauen von Mensch
zu Mensch zerstören müsste? Heisst das nicht dem Teufel huldigen,
der ja ein Verächter und Verleumder ist?

Was antworte ich — Ich antworte Zweierlei.
Wir müssen nun zuerst noch eine genauere Unterscheidung

machen. Es ist ein Unterschied, ob man Menschen vertraut oder
sich auf sie v e r 1 ä s s t oder, anders gesagt, ob man sein Vertrauen
1 e t z 1 i c h auf Gott oder auf Menschen setzt. Vertrauen im
gewöhnlichen Sinn darf man gewiss jenen Menschen, darf man vielen
Menschen. Gewiss gibt es sichere, treue, lautere Menschen. Aber
darf man, in jenem besonderen Sinne, sein Vertrauen auf sie setzen,
sich auf sie verlassen? Sie sind eben nur Menschen. Als solche
k ö n n e n sie oft nicht helfen, auch wenn sie noch so sehr wollten.
Sie sind schwach, sind kurzsichtig, gelegentlich blind. Es ist ja wohl,
wie ich zu zeigen versucht, sogar eine Ordnung, dass sie oft nicht
sollen helfen können, weil sie damit einer besseren Hilfe im Wege
stünden. Wir müssen gelegentlich allein, ganz allein sein, wir
müssen gelegentlich im Stiche gelassen werden. Das ist kein
Vorwurf gegen jene lieben, treuen, lautern, grossen Seelen. Ihnen selbst

228



geschieht ja das Gleiche, geschieht es von uns selbst, meistens ohne
dass wir es wissen; denn wir sind wahrhaftig nicht besser als sie.
Wir müssen noch mehr sagen: es wäre ein grosses Unrecht, weil
eine schwere Ueberforderung, von ihnen mehr zu erwarten, von
ihnen zu erwarten, was nur Gott allein, der Allmächtige, Allwissende

und Allgütige sein und tun kann.
Aber es kommt zu dieser ersten Antwort eine zweite, noch viel

paradoxere, trostvollere. Die Sache verhält sich ja zuletzt nicht so,
dass uns sozusagen von Gott aus das Vertrauen zu den Menschen
geraubt würde, damit er allein die Ehre habe, sondern umgekehrt
so, dass wir das Vertrauen zu den Menschen
gerade wieder bekommen und behalten, wenn wir
unsaufGottall e inverlassen. Wir verlieren ja eben
das Vertrauen zu den Menschen dadurch, dass wir uns auf sie
verlassen. Wir werden enttäuscht und werden zuletzt m i s s t r a u -

isch, Misstrauen aber zerstört jedes Verhältnis von Mensch zu
Mensch, Misstrauen zerstört jede Gemeinschaft in einer Sache. Wenn
wir nun zu viel vom Menschen erwarten und verlangen, so leistet
er uns mit Sicherheit zu wenig. Wenn wir im Menschen nur den
Menschen sehen, wie könnten wir dann ein volles Zutrauen für ihn
haben Wissen wir doch von uns selbst aus, wie es mit dem
Menschenherzen steht. Wenn unsere Sicherheit im Menschen besteht, so
sind wir zu nervös, zu unruhig, um ihn recht zu sehen. Wir
machen ihn zum Gott, weil wir einen Gott nötig haben, und dann muss
er versagen, und wir halten es mit ihm dann wie der Götzendiener,
der seinen versagenden Fetisch misshandelt. Wir stehen ihm in
unserer Not und Hoffnung zu nahe, um ihn recht beurteilen zu können.
In unserer Benommenheit überschätzen oder unterschätzen wir ihn
oder fallen vom Einen ins Andere. Ganz anders wird unsere Einstellung,

wenn wir auf Gott allein unser Vertrauen setzen und von hier
aus uns zu den Menschen stellen. Dann bekommen wir jene Ruhe,
jene Distanz, die uns befähigt, ihre Schranken und Fehler zu sehen,
aber auch die eigenartige Mitgift Gottes in ihnen. Dann sehen wir
sie in Gottes Macht und wissen sie dadurch nicht bloss durch ihre
eigenen Gedanken oder durch die leicht zerreissbaren Fäden ihrer
Verbindung mit uns im Rechten gesichert, dann wissen wir, dass

Gott mit ihnen und über ihnen waltet. Dann sehen wir sie von den
Händen der Treue Gottes umfasst. Dann sehen wir etwas Grösseres

in ihnen, als nur sie selbst, etwas, was in ihnen so gut wie in
uns sich auch gegen Schwachheit, Unlauterkeit und Untreue durchsetzen

kann. Wir verlangen nicht zu viel, verlangen wenig von
ihnen, aber wir erhalten desto mehr, erleben gelegentlich Ungeahntes

an Gutem. Wir bekommen jenes rechte grosse Vertrauen zu den
Menschen, das stets das Wunder bewirkt hat. Und auf die gleiche
Weise bekommen wir das grosse Vertrauen zum Sieg alles Guten,

229



dem auch die Menschen zuletzt zufallen müssen, zum Kommen des
Reiches Gottes, das durch Gottes Treue gewiss ist, dem aber auch
Menschenherzen entgegenschlagen. Und wir werden auch persönlich

ungeahnt erquickt, wie Jesus durch Maria in Bethanien und die
Jünger unter dem Kreuz.

Das ist also das letzte Wort, also kein hartes, liebloses,
verleumderisches, diabolisches Wort, sondern ein tröstendes, gläubiges,

Gott ehrendes Wort in dieser schweren Sache: W i r s o 11 e n
mehr Vertrauen zu den Menschen, zum; Guten, zu
GottesSachehaben, vonGottaus. Wir haben zu viel
falsches und zu wenig rechtes Vertrauen zu Gott und Menschen.
Wir sind misstrauisch, verzagen zu rasch an Menschen und Sachen.
Was könnten wir erleben, wenn wir, statt aufzugeben, von uns zu
stossen, auch schwache, nicht ganz lautere, auch nicht ganz treue
Menschen innerlich festhielten in dem Glauben, dass sie irgendwie
von Gott erfasst sind und auch von Gott festgehalten werden.
Petrus kehrte zu Jesus zurück und Judas wäre gern — wenn er den
Glauben bewahrt hatte — zurückgekehrt. Wenn wir an Gottes
Macht über die Geister der Menschen glauben könnten, gross, weit,
sicher, unbedingt! Immer gäbe es, da wir Menschen bleiben, im
Vordergrund viel Enttäuschung, aber auch, in letzter Instanz, wie
viel Ueberraschung im Guten, wie viel ungeahnten Sieg Ja welche
Möglichkeiten öffnen sich hier einem grösseren Glauben an die
Menschen! — Und viel sicherer, viel kindlicher, viel froher sollten wir,
auf Gott allein uns verlassend, Vertrauen haben zu Seinem Sieg. Kein
solches Vertrauen ist zu gross, wir haben immer zu wenig.

L. Ragaz.

Was bedeutet uns die Bibel?1)

i.
Vielleicht kann ich mein Thema am besten anfassen, indem ich

erzähle, wie es mir persönlich mit der Bibel ergangen ist. Ich bin
in einer „positiv gläubigen" Atmosphäre aufgewachsen. Nachdem
die Zeit der kindlichen Wirkung der biblischen Geschichten vorbei
war, hatte ich also dieses Buch betrachten lernen als die göttliche

x) Referat an der Reichenauer Konferenz 1923.

Dieser Vortrag schliesst sich ergänzend an den von D i e t e r 1 e im
Jahrgang 1925, Nr. 1, an. Er kommt gerade zur rechten Zeit, insofern als
durch die Gegenstände der „Aussprache" das ganze Bibelproblem aufgeworfen

wird und dieses überhaupt wieder brennend geworden ist. Es wird
natürlich auch durch diesen Beitrag nicht erschöpft, sondern ruft weiteren
Verhandlungen. Möchten sie eintreten und fruchtbar sein. Die Red.

230


	Das Vertrauen auf Menschen : Es ist gut, auf Gott vertrauen und sich nicht verlassen auf Menschen (Psalm 118, 8)

