
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 5

Artikel: Die Gesellschaft der Freunde (Schluss)

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sei getreu bisin d'enTod! Das Wort mag übertrieben scheinen,

wenn man an den äussern Tod denkt, der ja heute der Treue zu
einer Sache doch weniger droht, als jenen ältesten Jüngern Christi —
obschon auch das noch anders werden kann! Und doch ist es ein
sehr sachgemässes Wort. Denn jede echte Treue führt einen Weg des
Todes. Wer sich selbst, den Menschen, der Sache, Gott, treu sein
will, muss gefasst sein, auf seinem Wege in Nöte zu geraten, die
schon den Namen Tod verdienen, in Verlassenheiten, Niederlagen,
Finsternisse, die ihm wie ein völliges Ende und Zugrundegehen
vorkommen mögen. Dem gegenüber auszuhalten war stets die
Aufgabe wahrer Treue und in diesem Aushalten sind die schönsten Kronen

dieser Erde gewonnen worden. Suche diese Ehre, so wie es
dir gezeigt wird, auf d e i n e m Wege, eine edlere gibt es nicht. Die
Sache Gottes aber siegt im Grossen wie im Kleinen durch Treue.
Es steht nicht im Widerspruch dazu, dass im letzten Grunde nur
Gott selbst unser schwaches und schwankendes Herz und unser
fragmentarisches Leben treu machen kann, dadurch, dass es gesammelt
und bewahrt wird von seiner Ewigkeit und gerettet durch seine
Treue. L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.
(Schluss.)

Wie wir schon früher sahen, dass durch den Spiritualismus der
Individualismus im Gottesdienste eigentlich bedingt sei, aber durch
die Gesellschaft der Freunde dadurch überwunden wurde, dass sie

grosses Gewicht auf gemeinsame, öffentliche Gottesdienstversammlungen

legen, so haben sie in ihrer Gemeinschaftsorganisation das
individualisierende Moment des Spiritualismus durch eine feste
Kirchenorganisation überwunden, deren Aufbau ich kurz skizzieren
möchte.

Die Basis der Gemeinschaft sind die Einzelgemeinden, grössere
oder kleinere, die je nachdem bald in Privathäusern oder in eigentlichen

Versammlungshäusern zusammenkommen.
Die Gemeinde versammelt sich mindestens einmal in der Woche

und zwar am ersten Tag; denn die Quäker brauchen nicht die
Namen der Wochentage oder Monate, sondern nummerieren diese und
zitieren: im zweiten Monat am 19. Tage. Sie beginnen die Woche
mit dem Sonntag als erstem Tag. Diese Versammlung heisst „weekly
meeting". Hin und wieder werden auch Versammlungen an
Wochentagen gehalten. Die Administration der Gemeinde wird
gehandhabt durch zwei Aemter: die Aelteren und die Aufseher. Die
Aelteren haben die Oberaufsicht über die Gemeinde, ihre Mitglieder,
den Zivilstand, die Sittlichkeit, die Lehre und die Minister. Die Auf-

194



seher teilen sich je nach ihren Gaben in die Einzelarbeiten der
Gemeindeverwaltung, nehmen sich besonders der Jugend an, sind
meistens Vorsteher der Sonntagsschule und anderer Unterrichtsabteilungen,

Sittenwächter, so dass ein jedes Mitglied seinen Aufseher
haben kann, Schiedsrichter in etwaigen Missverständnissen und in
ihrem Amte, neben der Gemeinde den Aelteren verantwortlich. Die
einzelnen „weekly meetings" sind bezirksweise in den „monthly
meetings" zusammengefasst, wo neben dem Gottesdienste administrative

Fragen, Zivilstandeintragungen etc. beraten und vollzogen
werden. Die einzelnen Gemeinden sind in Kreise zusammengefasst,
die jedes Vierteljahr ihre Versammlungen abhalten und diese gipfeln
im „yearly meeting", der Jahresversammlung, im Mai zu London
gehalten, auf der alle „quarterly meetings" nach einem bestimmten
Regulativ vertreten sind. Diese grösseren Versammlungen sind
zwiespältig, indem die Frauen ihren eigenen Kreisverband haben, parallel

zu dem der Männer, und ihre eigene Jahresversammlung mit den
Männern zur gleichen Zeit. Doch tagen diese beiden Körper oft
gemeinsam. Diese Parallelorganisation findet auch in den Gemeindeämtern

ihren Ausdruck, indem es auch weibliche Aeltere und
Aufseher gibt.

Die Minister, Aelteren und Aufseher sind unter einander im
Umkreis der „monthly meetings", der Monatsversammlungen, auch wieder

zu einem Verband zusammengefasst zur Besprechung einschlägiger

Fragen für die Gemeinden, in den auch unchargierte bedeutende

Freunde von den Gemeinden abgeordnet werden können.
Diese Verbände sind angehalten, mindestens einmal im Jahre,
entweder auf einmal oder in aufeinanderfolgenden Sitzungen, sich
folgende Leitsätze vorlesen zu lassen und nach diesen ihre Amtsführung

und sich selber zu prüfen : „Bemüht euch ernstlich in der Kraft
des heiligen Geistes, unter der Herrschaft Christi zu leben. Lest die
heiligen Schriften öfters und seid fleissig in deren Durchdenken und
seid sorgfältig, damit ihr sie nicht falsch anwendet oder missbraucht.
Wenn ihr über göttliche Dinge predigt, schreibt oder redet, dann
haltet euch an den Gebrauch der Schriftworte oder andere
anerkannte Worte. Verehrt die Lehre von Gott, unserem Heiland in
allen Dingen mit Ehrfurcht, haltet euch von der Welt unbefleckt und
seid ein Beispiel in Demut, Massigkeit, Geduld und Barmherzigkeit.

Wachet, damit ihr nicht in die Sorgen dieser Welt verwickelt
werdet, und hütet euch vor dem Netz aufgespeicherten Reichtums;
zeiget christliche Genügsamkeit und Zufriedenheit in allen Dingen.
Pfleget ein tiefes religiöses Interesse für solche, die als Minister
reden, indem ihr über die Jungen und Unerfahrenen mit zarter
christlicher Anteilnahme wachet und alle für den rechten Weg des
Herrn ermutigt. Als Minister wartet auf die erneuerte Bedrängnis
durch den heiligen Geist; seid sorgfältig, damit ihr das Mass euerer

195



Gaben nicht überschreitet, aber nehmt zu an Leben vom und
Unterwerfung unter das Evangelium. Predigt nicht euch selber, sondern
Jesus Christus den Herrn, indem ihr Weisheit von Gott ehrfürchtig
erbittet, damit ihr fähig sein möchtet, das Wort der Wahrheit recht
zu erkennen. Lasset nichts geschehen oder geredet werden mit
einem Seitenblicke auf Volksgunst, sondern allein in Demut und
Furcht des Herrn. Denket daran, dass ihr den Schatz in irdenen Ge-
fässen habt und haltet euch davon fern, die Autorität des Ministeriums

zu betonen; die taufende Gewalt des Geistes der Wahrheit,
der euere Worte begleitet, sei davon die wahre Bestätigung. Seid
allezeit gegenüber dem Leumund Anderer vorsichtig und aufmerksam,

damit ihr nicht den Dienst eines Andern verletzt. Als Diener
desselben Herrn, mit eueren verschiedenen Gaben, aber aus demselben

Geiste, seid unter einander in harmonischer Arbeit für die
Ausbreitung und das Fortschreiten der Wahrheit verbunden. Die
Minister sollen sich befleissen, sich hörbar und bestimmt auszudrücken
und sich gegen alle Betonungen und Gesten hüten, welche sich mit
christlicher Einfachheit nicht vertragen. Sie sollen unnötige
Abschweifungen weglassen und zu Gemeindebeschlüssen keine Zufü-
gungen machen, wenn diese vorher für gut befunden wurden. Wenn
ihr im Dienste Christi reist, so seid gewiss, unter seiner Führung
zu sein. Lasst euere Besuche weder kurz noch überstürzt sein, weder

lästig noch unnötigerweise ausgabenreich, indem ihr in keiner
Weise irgend einen Anstoss gebt, so dass das Ministerium getadelt
werde. Gebete und Danksagungen sind wichtige Teile des
Gottesdienstes. Mögen diese in Geist und Wahrheit dargebracht werden,
mit rechtem Verständnis, gewürzt mit Freude. Wenn ihr dies tut,
dann vermeidet viele Worte und Wiederholungen, und achtet darauf,
den hohen und heiligen Namen Gottes nicht zu oft zu repetieren;
braucht das Gebet weder auf eine formelhafte und gebräuchliche
Art, noch ohne ein ehrfürchtiges Gefühl vor göttlicher Gegenwärtigkeit.

Schliesslich, liebe Freunde, achtet auf euch selber und auf
die ganze Herde, aus der ihr zu euerem Werke erwählt wurdet. Seid
gläubig und geduldig, seid eifrig, euren erwählten Dienst zu tun,
so dass, wenn der oberste Hirte kommen möchte, ihr die Krone der
Herrlichkeit gewinnt, die nimmer vergeht." Wäre dies nicht auch
ein vorzügliches Lesestück für unsere Pastoralgesellschaften?

Durch diese vorgezeichnete Organisation fühlt sich die Gesellschaft

der Freunde als eine Kirche mit denselben Rechten und Pflichten,

wie eine andere Kirche auch. Obwohl sonst die meisten Sekten
und Gemeinschaften der Meinung sind, dass sie bessere Christen
in sich schlössen, als andersartige Denominationen und sich deswegen

von den andern mehr oder minder konsequent abzuschliessen
suchen, so ist dies bei den Quäkern nicht der Fall, aus ihrer
Ueberzeugung heraus, dass sich die eigentliche Wahrheit schon einmal

196



durchsetzen werde, ohne Verhetzung und Händel. Nur müssten sie
die Erkenntnis der Wahrheit, wie sie sie empfangen haben, so gut
als möglich pflegen. Dies die Grundidee quäkerischer Toleranz. So
lesen wir: „Die Existenz unserer Gesellschaft, als ein selbständiges
Glied der Gemeinde der christlichen Kirchen, ist in unserer
Ueberzeugung begründet, dass wir nur als bestimmt unterschiedene Kirche
in aller Treue Zeugnis ablegen können von der Auffassung der Wahrheit,

welche uns gezeigt worden ist. Da wir dafür halten, dass dieser

Schatz, der von Gott uns gegeben wurde, um zu seiner Verherrlichung

mit ihm zu wirken, Einer ist, den wir nicht nach Gutdünken
annehmen oder verwerfen dürfen, so halten wir es für nichts als

recht, dass Liebe gegenüber jenen, von welchen wir uns unterscheiden,

ein Teil unserer elementarsten Pflichten als Nachfolger unseres
Herrn Jesus Christus ist. Unter diesen sind Unterschiede der
Gedanken und Meinungen wohl berechtigt, doch sollte deswegen nie
Streit sein, und wir glauben, dass eine innigere Hingabe an seine
Nachfolge in aller Bescheidenheit zu jener Einheit in der Vielheit
führt, welche ein Zeichen seiner Jünger ist." Da die Freunde ob
ihrer geringen Zahl, nur 20007 Mitglieder in 407 Gemeinden in
Grossbritannien und zirka 100,000 in den Vereinigten Staaten und
Kanada und 30,000 sonstwo in der Welt, zusammen zirka 150,000
im Jahre 1916, oft an Orten wohnen müssen, wo keine Versammlungen

sind, ja überhaupt keine andern Freunde, so machen die
Freunde von ihrer Toleranz Gebrauch und besuchen auch die
Gottesdienste anderer Denominationen. „Dort wo keine Versammlungen

der Freunde sind, wollen wir unsere Freunde in keiner Weise
davon abhalten, sich zum Gottesdienste mit Gliedern anderer
religiöser Gemeinschaften zusammenzufinden. Doch ist es nichtsdestoweniger

unsere Meinung, dass Freunde, die unter solchen Umständen

leben müssen, daran denken sollen, dass das Evangelium des
lebendigen Heilands sie dazu befähigt, allen Wünschen aller, welche
ihn im Geist und in der Wahrheit suchen, entgegenzukommen, was
sie auch dazu führen wird, Versammlungen einfachen geistlichen
Charakters mit ihren Nachbarn abzuhalten, sei es an Sonn- oder
Werktagen. Die Welt benötigt diese Botschaft, und nach ihr sind
manche Seelen hungrig." Obwohl die andere Denomination
geachtet wird, so wird doch dem Freund empfohlen, zu versuchen,
für seine Nachbarn kleine, einfache Gottesdienste auf seine Art
abzuhalten. Es wird damit jedem Freund ein Missionsauftrag gegeben

: gehe hin und preise deine Wahrheit den andern an. Wollen sie,
dann gut; wollen sie nicht, dann wieder gut; ich habe die Pflicht der
Verantwortung für meine Mitmenschen, ihnen den Weg zum Erlöser

zu zeigen, erfüllt. Auch hier tritt uns wieder das aktiv religiöse
Moment entgegen, das die ganze Quäkerreligiosität befruchtet und
hält, wie auch dies die folgende Sentenz bestätigt : „Wir sind gerettet

197



worden, damit wir dienen möchten; und jene Kirche, die dieses
weitgreifende Gesetz des Dienens erkannt hat und nach ihm lebt, die
allein ist die Kirche für die kommende Zeit."

Welches ist der Einfluss der Gesellschaft der Freunde auf ihre
Mitglieder, und was verlangt sie von ihnen? Denn den guten Baum
soll man an den guten Früchten erkennen. Und nach den Früchten
beurteilt, sollte man meinen, dass der Baum des Quäkertums
kerngesund ist und in einem guten und nahrhaften Grunde wurzelt.

„Unser Gottesdienstideal ist ein erhabenes, und wenn wir es in
unserem Tun wirksam werden lassen wollen, dann verlangt es von
uns äusserste Konzentration und Anwendung unserer geistigen
Fähigkeiten, so dass wir den Unsichtbaren zum Helfer haben." Und
dieses Gottesdienstideal ist : Bruderschaft in der Liebe, die uns durch
Christus von Gott dem Vater geschenkt wurde. Und da das
Quäkertum, wie wir früher sahen, auf äusserste Aktivität eingestellt ist,
innerliche wie äusserliche, so ist ihm das Ideal der Bruderschaft in
der Liebe Gottes nicht nur ein frommes Geschwätz in schönen
Worten, sondern wirklich eine tägliche und stündliche Aufgabe, die
an jedes Quäkerherz pocht und immer fragt: Hast du deinem Herrn
Jesus Christus heute gedient im Dienste an deinem Nächsten? Das
Ideal ist wohl da, immer wieder neu aufleuchtend im Herzen unter
dem Glänze des inneren Lichtes, aber ob die Kraft da ist, es zu tun
„Es ist ein gänzlich anderes Ding, das innere Licht in seiner Seele

zu haben und ihm auch zu folgen und es zu beachten. Wir wissen
es durch unsere Erfahrung, dass es wirklich möglich ist, das Licht
zu haben und es doch zu missachten und in der Finsternis zu
wandeln." Und welches ist die Ursache, die den Menschen davon
abzieht, das innere Licht eine Macht in seiner Tat und in seinem Wandel

werden zu lassen Es ist des Menschen Schwäche, Bequemlichkeit,

Unvermögen, Nichtkönnen, trotz Wollen, es ist kurz gesagt:
seine Sündigkeit. Sie ist der Quell all seines Unvermögens, und so
lange er sich nicht erlösen lassen will vom Drucke der Sündigkeit
aus ihrer Sklaverei, dass er ihr Folge leisten will, weil er muss, so
lange schwebt ihm das Ideal wie Gaukelspiel vor den Augen, und
das innere Licht leuchtet vergebens in der Dunkelheit des Herzens.
Der Mensch hat die Erlösung nötig. Erlösung ist eine innere Tat.
Vorerst ein Suchen und Verlangen des Menschen nach der Erlösung,
und Gott kommt seiner Schwachheit zu Hilfe. Der Mensch muss
seine Erlösung ernstlich und wirklich wollen in der vertrauensvollen

Hingabe an seinen Meister Jesus Christus, dem Zeugen der
Gnade Gottes. Sie ist eine vollständige innere Umwandlung im
Menschen oder dann ist sie Illusion. Der Christenmensch weiss,
dass sie nicht nur Illusion ist, sondern Lebenstatsächlichkeit bei ihm
werden kann durch die überwältigende Gnade Gottes in seiner Liebe
zu den Menschenkindern.

198



Und dieses Erlösungserleben muss den Quäker gepackt haben,
bis dass er seinem Gottesdienstideal gerecht werden kann. „In dem
Masse, als unser Leben durch die Liebe Christi verändert wird, wird
sich unsere Umkehr von selber im praktischen Dienste an unseren
Nächsten äussern. Wo immer ein Mensch seinen Platz hat, dort
soll er ein christliches Leben führen." Auch das tiefste Erleben des
Menschenherzen hat beim Quäker seine religiös sittliche Abzwek-
kung. Es bleibt nicht nur bei dem Erlebnis, sondern dieses muss
sich äussern in sittlicher Tat, dem Siegel auf seine Echtheit. Das
christliche Leben ist das Zeichen einer christlichen Persönlichkeit.
Trifft das nicht zu, so ist sie keine christliche Persönlichkeit, mag
sie noch so fromm sein wie sie wolle, das zählt für gar nichts.

Und wirklich, was an der Gesellschaft der Freunde liegt, sie tun
alles dazu, um die eigene Erlösung zur Liebestat am Nächsten werden

zu lassen. „Liebe Freunde! Das Gedeihen der Wahrheit, das
Mächtigerwerden der Liebe, Einigkeit und Friede unter allen Freunden

in allen Versamlungen und allertwegen ist von uns herzlich
gewünscht, und dass ein jeder achtsam sei und alle Gelegenheiten zu
Angriffen, Versuchungen und Zwistigkeiten von sich weise, wie
auch alles Flüstern und Verleumden, in den Rücken fallen und Böses
gegen einander reden. Seid freundlich und gutherzig zueinander
und schaffet mit Ernst für die alles verbindende Liebe, für Einheit,
und Frieden in allen christlichen Kirchen," so lesen wir als Ermahnung

an die Glieder der Gesellschaft.
Aber woher die Kraft nehmen für das Erlösungswollen, für die

Aufnahme des Friedensrufes, für die Liebestat und die Bruderschaft?
Woher den Mut anders sein zu wollen als die andern und die eigene
Erlösung mehr und mehr tatkräftig in der Welt werden zu lassen?
Die Kraftquelle ist das Gebet. „Wir glauben, dass das Gebet eine
Kraft in der Welt ist," ist Quäkerglaube und Quäkererfahrung. Im
Gebet allein findet man Gottes Hand, die einen von Ort zu Ort führt
bis in die Ewigkeit. Im Gebet allein dringt man in die Speicher
Gottes ein, aus denen uns durch seine Güte, was wir zum Leben
brauchen, als seine Mitarbeiter, zugeteilt wird. Es hält uns allein
aufrecht und gesund, mutig und stark, eifrig und vertrauensvoll, der
Lebensborn des Christenmenschen. „Gebet ist nach göttlicher
Bestimmung für unsere geistige Gesundheit grundlegend und wir
möchten allen ernstlich nahelegen, im Verlauf eines jeden Tages nach
Gelegenheiten für persönliches Alleinsein und Warten auf den Herrn
zu sorgen." Quäkerleben soll ein Gebetsleben sein, denn nur durch
das Gebet ist es möglich, in Sammlung und Stille das Kommen des
Herrn zu unserem Herzen gewahr zu werden und zu horchen, was
er uns durch seinen Geist zu sagen hat. „Gebet ist die Aufgabe und
das Vorrecht aller, seien sie in jenem Alter oder gehören sie dieser
Klasse an. Das Leben tritt an den Menschen mit seinen unumgäng-

199



llichen Verpflichtungen heran. Derjenige, dem das Gebetsleben
fremd ist, tritt ihnen in seiner eigenen Kraft entgegen und findet zu
seiner Bestürzung, dass ein Leben ohne Gebet eigentlich ein Leben
ohne Gott ist. Der Befehl: Bitte, so wird dir gegeben werden, ist
nicht durch eine einzige Bitte erfüllt. Das Christenleben ist ein
fortwährendes Bitten und ein dankbares Brauchen des Erhaltenen.
Und kann ein Leben voll Gebet anders sein als ein Leben voll von
Lob und Dank?"

Das Gebetsleben ist der private Gottesdienst des Quäkers und
aus ihm holt er Kraft um Kraft, um sein Ideal der Bruderschaft in
der Liebe zu fördern und zu tun; vorerst mal unter Seinesgleichen
und zugleich auch in der Welt. „Unsere Versammlungen und
unsere Mitglieder sollen vor allem eine lebendige Bruderschaft zeigen,
die auf alle Bedürfnise des Menschen eingeht. Sie sollten immer
daran denken, dass die herzwarme Freundlichkeit der Bruderschaft
in unseren Versammlungen sein soll, welche die Liebe Gottes ansieht
und von ihr zeugen will, der Liebe, die alle Grenzen übersteigt."

Und dieser Wille zur Bruderschaft in der Liebe ist wirklich reell
nicht nur unter den Mitgliedern selber, sondern ebenso in der Welt.
Dieser Wille ist die Position, von der aus das ganze öffentliche,
wirtschaftliche, politische und soziale Leben überschaut und zu ihren
Zuständen Stellung bezogen wird. „Die Forderung der Bruderschaft

nimmt alle Seiten unseres Lebens in Anspruch. Es genügt
nicht allein, wenn wir jede Beteiligung am Kriegshandwerk ablehnen,

denn derselbe Geist des Begehrens, welcher zum Kriege führt,
löst einen grimmigen industriellen Kampf aus, in dem die Schwachen
leiden, wenn er nicht gehindert wird durch ein Gefühl sozialer
Verantwortlichkeit. Noch genügt dieses, dass wir den Armen gegenüber

gütig und freimütig sind. Wenn wir wahrhafte Jünger Christi
sind, so anerkennen wir die Zustände, wie sie sind, n i c h t als etwas
Selbstverständliches und nutzen sie nicht zu unserem Vorteil aus.
Wir müssen immer darauf bedacht sein, sie in Uebereinstimmung
mit dem Vaterwillen zu bringen." Was ist dies anderes als religiöser
Sozialismus oder besser gesagt, das Bekenntnis zum Sozialismus,
denn Sozialismus ohne Gottbezogenheit ist eine Utopie. Und
wodurch sind die Quäker zum Sozialismus gekommen? Allein durch
die Erkenntnis, dass christliche Liebe, im Menschenherzen lebendig
geworden, heisst : sich für den andern verantwortlich wissen, dass es

von mir, jedem einzelnen abhängt, wie und wo der andere lebt, dass
ich für ihn einstehen muss und nicht gegen ihn stehen, denn er ist
mein Bruder. Christ sein heisst Sozialist sein, wie die Quäker es

sind, tätig über alle Landesgrenzen und Patriotismen hinüber,
hineingreifend mit dem christlichen Gewissen in die sozialen
Zustände, um, was an i h n e n ist, zu bessern, zu heben, sie dem
Vaterwillen näher zu bringen. Und wenn man die Arbeit der Quäker

200



verfolgen darf, die sie unermüdlich von ganz kleinen Anfängen bis
in unsere Zeit getan haben, so muss man staunen, was wirklicher
Sozialismus auszurichten vermag und nicht zuletzt in Wirtschaft
und Politik.

Diese christlich-soziale Gesinnung ist die Leitschnur für das
öffentliche Leben der Quäker. Diese lässt sie für den andern schon
handeln in Fällen, wo wir sogenannte Christen uns kaum zu
überlegen anschicken. Lassen Sie mich nur ganz wenig zitieren:
„Wenn der Christ einen Verdienst sucht, sei er gross oder klein, so
muss er immer an die Wohlfahrt der andern und an die Gesellschaft
denken, nicht nur an sich und seine Familie. Er wird sogar unter
Drohung von Verlust darnach trachten, immer ehrlich und wahrhaftig

in seinen Handlungen zu sein; er wird sich weigern, Artikel zu
erstellen oder mit ihnen zu handeln, die der Gesellschaft schaden
könnten und wird sich hüten, sei es durch Monopol oder auf andere
Art, einen unsauberen Profit auf Kosten der Gesellschaft einzuheimsen.

Hat jemand Geld anzulegen, dann wird er daran denken, und
wenn er nach Geldanlage sucht, so wird er nicht nur an Sicherheit
und Zinsfuss denken, sondern an die Art und Weise, wie sein
Einkommen erworben wird, damit er nicht, wenn auch unwissend,
Profit zieht aus der Vergewaltigung seiner Nächsten. Nicht nur
die Direktoren, sondern auch die Aktionäre öffentlicher
Produktionsgesellschaften sind verantwortlich für die Löhne, die bezahlt
werden und die Arbeitsbedingungen. Jeder von uns, sei er reich
oder arm, vermag bei weisem Einkauf die Industrie auf Wege zu
führen, die für die Gesellschaft nützlich sind. Wir alle sollten
darnach eifern, nur Waren zu kaufen, welche wirklich nützlich sind,
gut gemacht und unter anständigen Bedingungen verfertigt. Waren
zu kaufen, ohne auf deren Produktionsbedingungen zu achten, ist
dazu angetan, die Ausnützung der Arbeiter und unwürdige
Arbeit geradezu zu ermutigen." Sie mögen ob diesen Sentenzen
vielleicht denken: gutgemeinte Utopismen, geflossen aus Nichtkenntnis
der Sachlage. Nun, für manche Leute mögen dies wirklich
Utopismen sein, nur dürfen sie es nicht für einen Christen sein.

Die Kontrolle seines Tuns gemäss den Gesetzen der Bruderschaft

erstreckt sich nicht nur auf die Umwelt, sondern auch alle
Taten der Persönlichkeit zur Förderung ihrer Gaben und Talente.
Besonders ihre Geistesgaben stehen unter der Kontrolle des
Gesetzes der Bruderschaft in Liebe. „Keiner soll sich so mit Geschäften,
Vergnügungen oder andern Bestrebungen einlassen, oder so eine
Liebe zur Bequemlichkeit aufkommen lassen, dass er dadurch in
irgend einer Weise der vollen Entwicklung seiner Gaben entgegenarbeitet

oder ihre rechte Anwendung behindert. Diese Verordnung
ist nicht nur für diejenigen nützlich, welche irgendwelche angesehenen

Gemeindeämter inne haben, sondern gilt gleicherweise für

201



alle lebenden Glieder und für jede Gabe, mit der sie betraut wurden,
sei es zu privatem oder öffentlichem Nutzen." Den Quäkern wird
empfohlen, sich in allem aller Massigkeit zu befleissen, wenn möglich

abstinent zu leben, um den schwachen Geschwistern ein gutes
Beispiel zu geben. Und wirklich, wenn man Gelegenheit hat, mit
Quäkern zusammen zu leben, so wird man der strengen Selbstkontrolle

gewahr, die sie über sich ausüben, und die sie dem oberflächlichen

Beobachter als stolz und kalt abweisend in ihrer Ruhe und
Sicherheit erscheinen lassen. Dank dieser Selbstkontrolle findet man
selten unwürdige Glieder unter ihnen, sondern sie gehören zu den
feinsten und herzgebildetsten Menschen, denen man in England
begegnen kann, und dies gilt nicht nur für den gebildeten Quäker,
sondern auch für den einfachen Arbeiter.

Und warum all diese Kraftanstrengung in Selbstkontrolle und
Beachtung der Rechte, Hoffnungen und Verlangen der andern?
Warum das Eintreten für anscheinende Utopismen, sein Leben in
die Schanze schlagen für gefährliche Grundsätze, wie zum Beispiel
die Verweigerung jeglichen Militärdienstes, währenddem doch
nach der landläufigen Meinung das Leben opportunistisch geführt
werden soll? Es geschieht dies alles nur aus dem einen Gedanken,
damit dem Herrn Jesus Christus zu dienen. „Wir freuen uns, dass
viele unserer Glieder sich ernstlich dem Dienste unseres Herrn
hingeben, bald in bescheidenen Ministerien, wenig anerkannt von den
andern, bald in der Geduldsarbeit der Erleichterung von Unglück
und der Besserung des sozialen Lebens, die einen im Erziehungswesen,

die andern in den Bewegungen zur Hebung der Sittlichkeit,
und eine grosse Zahl daheim wie im Auslande in direkter Bemühung,
Seelen zu gewinnen. Allen denen möchten wir ein „Heil" zurufen
und einige Worte der Ermunterung. Kein Werk, das zu Ehren
unseres Meisters und in der Kraft seines Geistes getan ist, kann fruchtlos

sein. Ihr mögt mit Schwierigkeiten zusammenstossen und
entmutigt werden, womöglich noch durch solche, auf deren Hilfe ihr
zähltet, doch ihr werdet finden, dass für euch seine Gnade genügt,
damit seine Kraft in der Schwachheit sich vollende." „Ist es nicht
der Mühe wert, Jesus zu dienen? Ist sein Werk, Menschen
emporzuheben nicht helfenswert? Es ist nur gering, was wir ihm geben
können: gebrochene Herzen, geschlagene Gemüter, sündenverdorbene

Leben; doch lasst uns ihm dies frei und offen übergeben
zusammen mit jeder Gabe, unseren Verhältnissen und Erfahrungen,
mit denen er uns betraut hat, damit er die Gabe, durch seinen Geist
heiligen möge und uns wert mache, sei es als Gemeinschaft oder als
Individuen, von ihm für sein grösstes Werk, die Welt zu erlösen,
gebraucht zu werden. Kein Leben ist zu lang, um die Aufgaben zu
tun, die er austeilt. Mögt ihr denn, liebe Freunde, in der Mitte oder
gegen das Ende eueres Lebens stehen, seid immer bereit, als treue

202



Haushalter erfunden zu werden. Sei es in euerem privaten oder
öffentlichen Leben, lasst das Licht des Evangeliums durch alles
hindurchscheinen. Die Eltern, der Lehrer, der Geschäftsmann, der
Bürger, der Dienstbote, ein jeder hat sein Zeugnis für Christus
abzulegen in der Tat der Liebe."

Nicht nur das Mitglied als Individuum hat seine Lebensaufgabe
als Dienst für Jesus Christus am Nächsten zu achten, sondern auch,
die Gesellschaft als solche, von den Gliedern in die Arbeit gestossen,
nimmt sich umgreifender Aufgaben an. So betreibt die Gesellschaft
der Freunde eine Mission, die hauptsächlich in Indien, in China und
Madagaskar arbeitet.

Sehr grosse Aufmerksamkeit schenkt sie der Erziehung der
Jugend. Sie unterhält Privatschulen für ihre Mitglieder, die zuerst
Gemeindesache waren und nach und nach von der Allgemeinheit
übernommen wurden. Diese Schulen sind Internate, in diesem
zugeschnitten auf die englische Erziehungsweise, wo das Kind der
besseren Stände nur etwa bis zum Schulalter daheim erzogen wird, um
dann nachher in ein Institut geschickt zu werden. Als die
Anforderungen an die Schulen noch nicht so grosse waren und dadurch
die Kosten auch kleiner, da wurden diese Schulen von allen Quäkern
reichlich benutzt. Doch sind in den vergangenen Jahren die
Schulgelder so in die Höhe gegangen, dass viele ärmere Quäkerfamilien
ihre Kinder nicht mehr in den eigenen Instituten unterrichten lassen
können und so auf die öffentlichen Schulen angewiesen sind. Die
freigewordenen Plätze sind aber von Nichtmitgliedern der
Quäkergemeinschaft sehr begehrt, denn die Schulen sind gut geleitet und
haben grossen erzieherischen Einfluss auf die Kinder und
Halbwüchsigen. Sie unterhalten auch zwei Colleges, die zum
Universitätsexamen vorbereiten. Von den Quäkern ist auch die grosse
Sonntagsschulbewegung ausgegangen, die in England voll und ganz den
kirchlichen Jugendreligionsunterricht übernommen hat und zugleich
als Missionsinstitut in den entkirchlichten Stadtvierteln wirkt. Auch
von den Quäkern ausgegangen ist das „Adultschool movement", die
Erwachsenenschulbewegung, eine Art Volkshochschule in Abendkursen,

die sehr gute Resultate zu verzeichnen hat. Die Quäker
kennen sehr wohl die Arbeitskraft der Jugend, dass, wenn sie sich
einmal für etwas begeistert hat, das angefangene Ding auch durchführen

will. In ihrer Geschichte haben sie immer wieder gemerkt,
dass „es hauptsächlich Männer unter dreissig Jahren waren, durch
welche die Gesellschaft gegründet und gefestigt wurde; und sie
bauen in ihrer Arbeit besonders auf die Jungen." Jung gewohnt,
alt getan, gilt besonders in spirituellen Gesellschaften, wo sich
Krafterfahrung, gegeben durch den heiligen Geist, paart mit jugendlicher
Aktivität. Und nicht vergebens, nur ganz äusserlich geschaut, haben
dem Geiste nie seine Arbeiter gefehlt, weil sich das Herz schon von

203



Jugend auf daran gewöhnt hatte, das innere Licht für voll zu nehmen

und seinen Auftrag zu tun.
Davon brauche ich fast nicht zu reden, das weiss ja jedermann,

dass von den Quäkern der Hauptantrieb zum religiösen Pazifismus
ausgegangen ist. Sie verweigern jeglichen Kriegs- und Militärdienst,

und viele sind dafür im letzten Kriege ins Gefängnis gewandert,

und ihnen nach, durch ihr Beispiel entflammt, manche aus
andern religiösen Gesellschaften. Krieg und Militär sind dem Quäker

Verbrechen gegen den Geist Jesu Christi und lieber den Tod
leiden, als willentlich gegen den Geist des Herrn handeln. Wie viel
christliches Heldentum lebt in diesen Quäkern, viel wertvolleres
Heldentum als es dasjenige ist, das auf dem Kasernenplatz oder auf dem
Schlachtfelde geübt wird; denn das erste ist im Dienste Jesu und
der Nächsten getan, währenddem das andere im Dienste der
Gewalt, der Selbstsucht und letztlich des Teufels getan wird. Hier
bewährt sich die Kraft des Geistes Jesu, in Menschenherzen und
Menschentaten lebendig geworden gegen eine Schlagwortpsychose von
Vaterland, nationaler Ehre und was dergleichen mehr ist. Die
Quäker sind die Apostel des Friedens, die unermüdet durch
Jahrhunderte hindurch für seinen Segen geworben und den Krieg zu
überwinden gesucht haben durch die Liebe von Jesus Christus her.
Und ihr Werk ist nicht vergebens gewesen, denn noch zu keiner Zeit
hat man so frei von Pazifismus und Antimilitarismus reden können
wie in der unsrigen, ohne nicht alsbald als nicht mehr ganz gesund
im Geiste angeschaut zu werden.

Ein öffentliches Geheimnis ist es auch, dass die Antisklaverei-
bewegung durch die Quäker entfacht wurde und dass sie letzlich die
treibende Kraft waren, die hinter dem englischen Sklavereiverbot
stand. Und heute ist niemand so im Kampfe gegen die modernsten
Seuchen des Opiumgenusses und verwandter Gifte, als auch wieder
die Quäker, die allenthalben unermüdlich daran arbeiten, diese
Volksgifte für die Allgemeinheit unschädlich zu machen.

Ich muss nur den Namen Elisabeth Fry nennen, um in Ihnen
sofort die Erinnerung an ein weiteres Verdienst der Quäker um die
Menschheit, und zwar den ärmsten Teil der Menschheit, zu
erinnern. Es ist die Gefängnisreform. Von Elisabeth Fry ins Rollen
gebracht, mit ihrem Einfluss von England bis nach Russland und
Amerika hin, hat sie das Los dieser Aermsten wesentlich erleichtert.
Und doch, wie weit stehen wir immer noch von einer menschlichen
Behandlung der Gefangenen und ihrer Achtung auch als Mitmenschen

entfernt, vielleicht durch unsere Schuld zur bösen Tat
getrieben

Und in unserer Zeit der sozialen Kämpfe stehen die Quäker auch
nicht müssig am Wege, sondern arbeiten kräftig mit an der Lösung
der sozialen Frage oder besser gesagt, sie tun das Ihrige dazu, der

204



Menschheit die einzige Lösung dieser Frage zu zeigen, die sie schon
längst gefunden haben : die Liebe Jesu Christi, die den Menschen
verbindet zur Bruderschaft. Eifrig sind sie in der Arbeiterpartei tätig;
und wenn sie andern Parteien angehören, so sind sie dort noch ein
Salz, um zu wirken für den Bruder im Arbeitskittel. Derzeit sitzen
einige von ihnen im Unterhaus als Vertreter der Arbeiterpartei,
so teilhabend an der Regierung des britischen Reiches, gewiss nicht
zu dessen Schaden.

So könnte ich Ihnen noch diese und jene Einzelheiten aufweisen,
aber die Hauptsache haben wir beisammen, um zu merken, worauf
es mir ankam. Nämlich Ihnen zu zeigen, dass ein Einstehen für den
Willen Gottes durch Jesus Christus, unter seiner Leitung, doch
nicht vergebens ist trotz aller Widerstände, dass die Religiosität
Jesu Christi nicht ein Ding ist für fromme Betrachtungen, sondern
sittliche Tat, getan zur Ehre Gottes, getrieben durch den heiligen
Geist.

Was können wir vom Quäkertum für unsere Praxis lernen? In
aller Bedürftigkeit und Schwachheit reell sein. Heute geht ja eine
sakramentale und liturgische Luft durch die Lande und mochte die
reformierten ebenso wie die lutherischen Protestanten versuchen, dem
Sakramentalen mehr Beachtung zu schenken, es wieder in den
Mittelpunkt des Gottesdienstes zu stellen. Wie gern möchten die meisten

doch nachgeben; denn dann wäre wieder ein wenig Glanz und
vielleicht gar Verehrung an den Predigtrock gehängt, zur heimlichen

und oft auch lauten selbstfühlenden Freude des Trägers. Und
doch scheint mir diese Bewegung nichts anderes als eine Flucht zu
sein vor den schlichten Aufgaben, die Jesus Christus uns stellt : Gottes

Willen z u t u n in der Liebe zum Nächsten, die immer wieder ge-
spiesen wird durch herzliche Liebe zu unserem Vater im Himmel.
Es kommt im Reiche Gottes nicht auf Liturgien, Sakramente,
Kirchenröcke, Teppiche und Farben an, sondern auf die Tat des guten
Willens. Wenn das letztere da ist, dann wohlan alle die schönen
Dinge für das Auge, wenn man dann noch darnach fragt, was ich
sehr bezweifle. Also aktives Christentum, aber geflossen aus passivem

Christentum, das heisst aus der Ergriffenheit unseres Innersten
durch Gott den Vater. Unser Christentum ist deshalb untüchtig,
weil es nicht in der Seele verankert ist, sondern Sonntagsgebrauch
ist, für das vielleicht am Werktag noch einige fromme Phrasen übrig
sind oder sich gar in Fluchwörtern ausdrückt. Eine doppelte
Sittlichkeit : Sittlichkeit für den Sonntag und Sittlichkeit für den Werktag.
Und warum Weil wir uns nicht vom Gottesgeiste haben ergreifen
lassen. Wir warten nicht auf seinen Ruf, sondern legen uns diesen
selbst bei und in seiner Kraft reden wir zum Volke als — Staatsangestellte,

für die uns das Volk anschaut, und nicht lebendige Zeugen

unseres Herrn und Meisters, so dass unser Zeugnis die Men-

205



schenherzen aufhorchen macht, zuerst vielleicht in Feindschaft, auf
den Ruf Gottes. Aktives Christentum, geflossen aus dem passiven
Christentum ist äusserst agressives Christentum. Gar nichts, was
irgendwie das Menschengechlecht angeht, soll denken können, es
dürfe sich der Kontrolle durch Gottes Geist entziehen. Unsere
Gemeinden müssen merken, dass nur auf der Basis des Gotteslebens
das Menschenleben gelebt werden kann, und dass dieses der Prüfstein

ist aller Menschenhandlungen. Und so scheint mir unsere
Aufgabe die zu sein: ungescheut und ungeschminkt das den
Gemeinden zu verkünden, was Gottes Willen ist, ob sie es gern hören
oder nicht. Allerdings sollten wir nicht meinen, dass unser Wille
Gottes Wille sei, sondern unsere Leidenschaften und Liebhabereien
und Gedankenfündlein müssen wir zuerst durch Gottes Gericht
kreuzigen lassen, und dann brauchen wir nicht mehr nach lebendigen
Gemeinden zu schreien, sondern die elementare Lebensgewalt des
Gottesreiches ist dann mächtig unter uns und schafft sich seine
Arbeiter und Glieder Gott zu Ehren, wenn auch in aller Bescheidenheit.

So scheint mir, dass die Kritik des Quäkertums nur seine
Anerkennung und Nacheiferung bedeuten kann, auch in unserer Form,
denn auf den Namen kommt es nicht an, so dass auch wir an unserer
Stelle versuchen, unsere natürliche Trägheit zu überwinden, um als
Gottes Mitarbeiter erfunden zu werden. W. Kobe.

j ö Ì Aussprache j O

1. Ein viel missbrauchtes Pauluswort.
Vorbemerkung der Redaktion. Es ist gewiss unumgänglich, dass nach

dem vielumstrittenen Jesuswort auch das damit zusammenhängende vielnliss-
brauchte Pauluswort: „Seid Untertan der Obrigkeit" (wörtlicher: „ordnet
euch den herrschenden Gewalten unter") an die Reihe kommt, dieses Wort,
das eine der festesten Burgen alles Despotismus geworden ist und das man
darum beinahe ein verhängnisvolles Apostelwort nennen könnte. Verhängnisvoll

ist es geworden durch den Gebrauch, den die Menschen in ihrer
Unwahrhaftigkeit und Torheit, in ihrem Götzendienst des Wortes, überhaupt
ihrer ganzen verkehrten Art, die Bibel zu behandeln, daraus gemacht haben.
Wir bitten diejenigen unter unsern Lesern, die sich mit gutem Gewissen für
berechtigt halten dürfen, das Problem zu beurteilen, sich an der Aussprache

"zu beteiligen. Ein solches Votum darf bei der Wichtigkeit des Gegenstandes
wohl auch grösseren Umfang haben. Natürlich kann die Redaktion sich aus
Rücksicht auf den Raum nicht verpflichten, jede dieser Aeusserungen
aufzunehmen, aber sie wird das Mögliche tun.

Seid Untertan der Obrigkeit.
Jedermann sei Untertan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat.

Denn es ist keine Obrigkeit ohne von Gott; wo aber Obrigkeit ist, ist sie
von Gott verordnet. Wer sich nun wider die Obrigkeit setzet, der wider-

206


	Die Gesellschaft der Freunde (Schluss)

