Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 5

Artikel: Die Gesellschaft der Freunde (Schluss)
Autor: Kobe, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sei getreu bisinden T od! Das Wort mag iibertrieben schei-
" nen, wenn man an den dussern Tod denkt, der ja heute der Treue zu
einer Sache doch weniger droht, als jenen altesten Jiingern Christi —
obschon auch das noch anders werden kann! Und doch ist es ein
sehr sachgemésses Wort. Denn jede echte Treue fithrt einen Weg des
Todes. Wer sich selbst, den Menschen, der Sache, Gott, treu sein
will, muss gefasst sein, auf seinem Wege in Note zu geraten, die
schon den Namen Tod verdienen, in Verlassenheiten, Niederlagen,
Finsternisse, die ihm wie ein volliges Ende und Zugrundegehen vor-
kommen mogen. Dem gegeniiber auszuhalten war stets die Auf-
gabe wahrer Treue und in diesem Aushalten sind die schonsten Kro-
nen dieser Erde gewonnen worden. Suche diese Fhre, so wie es
dir gezeigt wird, auf d einem Wege, eine edlere gibt es nicht. Die
Sache G ottes aber siegt im Grossen wie im Kleinen durch Treue.
Es steht nicht im Widerspruch dazu, dass im letzten Grunde nur
Gott selbst unser schwaches und schwankendes Herz und unser frag-
mentarisches Leben treu machen kann, dadurch, dass es gesammelt
und bewahrt wird von s e.in e r Ewigkeit und gerettet durch seine
Treue. | L.Ragaz.

Die QGesellschaft der Freunde.
(Schluss.)

Wie wir schon frither sahen, dass durch den Spiritualismus der
Individualismus im Gottesdienste eigentlich bedingt sei, aber durch
die Gesellschaft der Freunde dadurch tiberwunden wurde, dass sie
grosses Gewicht auf gemeinsame, offentliche Gottesdienstversamm-
lungen legen, so haben sie in ihrer Gemeinschaitsorganisation das
~ individualisierende Moment des Spiritualismus durch eine feste Kir-
chenorganisation iiberwunden, deren Aufbau ich kurz skizzieren
mochte.

Die Basis der Gemeinschaft sind die Einzelgemeinden, grossere
oder kleinere, die je nachdem bald in Privathdusern oder in eigent-
lichen Versammlungshiusern zusammenkommen.

Die Gemeinde versammelt sich mindestens einmal in der Woche
und zwar am ersten Tag; denn die Quéiker brauchen nicht die Na-
men der Wochentage oder Monate, sondern nummerieren diese und
zitieren: im zweiten Monat am 19. Tage. Sie beginnen die Woche
mit dem Sonntag als erstem Tag. Diese Versammlung heisst ,,weekly
meeting®. Hin und wieder werden auch Versammlungen an Wo-
chentagen gehalten. Die Administration der Gemeinde wird ge-
handhabt durch zwei Aemter: die Aelteren und die Aufseher. Die
Aelteren haben die Oberaufsicht iiber die Gemeinde, ihre Mitglieder,
den Zivilstand, die Sittlichkeit, die Lehre und die Minister. Die Auf-

194



seher teilen sich je nach ihren Gaben in die Einzelarbeiten der Ge-
meindeverwaltung, nehmen sich besonders der Jugend an, sind mei-
stens Vorsteher der Sonntagsschule und anderer Unterrichtsabtei-
lungen, Sittenwachter, so dass ein jedes Mitglied seinen Aufseher
haben kann, Schiedsrichter in etwaigen Missverstaindnissen und in
ihrem Amte, neben der Gemeinde den Aelteren verantwortlich. Die
einzelnen ,,weekly meetings® sind bezirksweise in den ,,monthly
meetings® zusammengefasst, wo neben dem Gottesdienste admini-
strative Fragen, Zivilstandeintragungen etc. beraten und vollzogen
werden. Die einzelnen Gemeinden sind in Kreise zusammengefasst,
die jedes Vierteljahr ihre Versammlungen abhalten und diese gipfeln
im ,,yearly meeting*, der Jahresversammlung, im Mai zu London
gehalten, auf der alle ,,quarterly meetings* nach einem bestimmten
Regulativ vertreten sind. Diese grosseren Versammlungen sind zwie-
spaltig, indem die Frauen ihren eigenen Kreisverband haben, paral-
lel zu dem der Ménner, und ihre eigene Jahresversammlung mit den
Mannern zur gleichen Zeit. Doch tagen diese beiden Korper oft ge-
meinsam. Diese Parallelorganisation findet auch in den Gemeinde-
amtern ihren Ausdruck, indem es auch weibliche Aeltere und Auf-
seher gibt.

Die Minister, Aelteren und Aufseher sind unter einander im Um-
kreis der ,,monthly meetings®, der Monatsversammlungen, auch wie-
der zu einem Verband zusammengefasst zur Besprechung einschla-
giger Fragen fiir die Gemeinden, in den auch unchargierte bedeu-
tende Freunde von den Gemeinden abgeordnet werden konnen.
Diese Verbidnde sind angehalten, mindestens einmal im Jahre ent-
weder auf einmal oder in aufeinanderfolgenden Sitzungen, sich fol-
gende Leitsatze vorlesen zu lassen und nach diesen ihre Amtsfiih-
rung und sich selber zu priifen: ,,Bemiiht euch ernstlich in der Krait
des heiligen Geistes, unter der Herrschait Christi zu leben. Lest die
heiligen Schriften &fters und seid fleissig in deren Durchdenken und
seid sorgfaltig, damit ihr sie nicht falsch anwendet oder missbraucht.
Wenn ihr iiber gottliche Dinge predigt, schreibt oder redet, dann
haltet euch an den Gebrauch der Schriftworte oder andere aner-
kannte Worte. Verehrt die Lehre von Gott, unserem Heiland in
allen Dingen mit Ehrfurcht, haltet euch von der Welt unbefleckt und
seid ein Beispiel in Demut, Maissigkeit, Geduld und Barmbherzig-
keit. Wachet, damit ihr nicht in die Sorgen dieser Welt verwickelt
werdet, und hiitet euch vor dem Netz aufgespeicherten Reichtums;
zeiget christliche Geniigsamkeit und Zufriedenheit in allen Dingen.
Pileget ein tiefes religioses Interesse fiir solche, die als Minister
reden, indem ihr iiber die Jungen und Unerfahrenen mit zarter
christlicher Anteilnahme wachet und alle fiir den rechten Weg des
Herrn ermutigt. Als Minister wartet auf die erneuerte Bedrdngnis
durch den heiligen Geist; seid sorgfaitig, damit ihr das Mass euerer

195



Gaben nicht iiberschreitet, aber nehmt zu an Leben vom und Unter-
werfung unter das Evangelium. Predigt nicht euch selber, sondern
Jesus Christus den Herrn, indem ihr Weisheit von Gott ehrfiirchtig
erbittet, damit ihr fahig sein mochtet, das Wort der Wahrheit recht
zu erkennen. Lasset nichts geschehen oder geredet werden mit
einem Seitenblicke auf Volksgunst, sondern allein in Demut und
Furcht des Herrn. Denket daran, dass ihr den Schatz in irdenen Ge-
fassen habt und haltet euch davon fern, die Autoritit des Ministe-
riums zu betonen; die taufende Gewalt des Geistes der Wahrheit,
der euere Worte begleitet, sei davon die wahre Bestitigung. Seid
allezeit gegeniiber dem Leumund Anderer vorsichtig und aufmerk-
sam, damit ihr nicht den Dienst eines Andern verletzt. Als Diener
desselben Herrn, mit eueren verschiedenen Gaben, aber aus demsel-
ben Geiste, seid unter einander in harmonischer Arbeit fiir die Aus-
breitung und das Fortschreiten der Wahrheit verbunden. Die Mi-
nister sollen sich befleissen, sich hérbar und bestimmt auszudriicken
und sich gegen alle Betonungen und Gesten hiiten, welche sich mit
christlicher Einfachheit nicht vertragen. Sie sollen unnétige Ab-
schweifungen weglassen und zu Gemeindebeschliissen keine Zufii-
gungen machen, wenn diese vorher fiir gut befunden wurden. Wenn
ihr im Dienste Christi reist, so seid gewiss, unter seiner Fithrung
zu sein. Lasst euere Besuche weder kurz noch iiberstiirzt sein, we-
der lastig noch unnétigerweise ausgabenreich, indem ihr in keiner
Weise irgend einen Anstoss gebt, so dass das Ministerium getadelt
werde. Gebete und Danksagungen sind wichtige Teile des Gottes-
dienstes. Mogen diese in Geist und Wahrheit dargebracht werden,
mit rechtem Verstandnis, gewiirzt mit Freude. Wenn ihr dies tuf,
dann vermeidet viele Worte und Wiederholungen, und achtet darauf,
den hohen und heiligen Namen Gottes nicht zu oft zu repetieren,
braucht das Gebet weder auf eine formelhaite und gebrauchliche
Art, noch ohne ein ehrfiirchtiges Gefiihl vor géttlicher Gegenwar-
tigkeit. Schliesslich, liebe Freunde, achtet auf euch selber und auf
die ganze Herde, aus der ihr zu euerem Werke erwéhlt wurdet. Seid
glaubig und geduldig, seid eifrig, euren erwahlten Dienst zu tun,
so dass, wenn der oberste Hirte kommen mdochte, ihr die Krone der
Herrlichkeit gewinnt, die nimmer vergeht.“ Wire dies nicht auch
ein vorziigliches Lesestiick fiir unsere Pastoralgesellschaften?
Durch diese vorgezeichnete Organisation fiihlt sich die Gesell-
schaft der Freunde als eine Kirche mit denselben Rechten und Pilich-
ten, wie eine andere Kirche auch. Obwohl sonst die meisten Sekten
und Gemeinschaften der Meinung sind, dass sie bessere Christen
in sich schldssen, als andersartige Denominationen und sich deswe-
gen von den andern mehr oder minder konsequent abzuschliessen
suchen, so ist dies bei den Qudkern nicht der Fall, aus ihrer Ueber-
zeugung heraus, dass sich die eigentliche Wahrheit schon einmal

196



durchsetzen werde, ohne Verhetzung und Handel. Nur miissten sie
die Erkenntnis der Wahrheit, wie sie sie empfangen haben, so gut
als moglich pflegen. Dies die Grundidee quakerischer Toleranz. So
lesen wir: ,,Die Existenz unserer Gesellschait, als ein selbstandiges
Glied der Gemeinde der christlichen Kirchen, ist in unserer Ueber-
zeugung begriindet, dass wir nur als bestimmt unterschiedene Kirche
in aller Treue Zeugnis ablegen kénnen von der Auffassung der Wahr-
heit, welche uns gezeigt worden ist. Da wir dafiir halten, dass die-
ser Schatz, der von Gott uns gegeben wurde, um zu seiner Verherr-
lichung mit ihm zu wirken, Einer ist, den wir nicht nach Gutdiin-
ken annehmen oder verwerfen diirfen, so halten wir es fiir nichts als
recht, dass Liebe gegeniiber jenen, von welchen wir uns unterschei-
den, ein Teil unserer elementarsten Pilichten als Nachfolger unseres
Herrn Jesus Christus ist. Unter diesen sind Unterschiede der Ge-
danken und Meinungen wohl berechtigt, doch sollte deswegen nie
Streit sein, und wir glauben, dass eine innigere Hingabe an seine
Nachiolge in aller Bescheidenheit zu jener Einheit in der Vielheit
{ihrt, welche ein Zeichen seiner Jiinger ist." Da die Freunde ob
ihrer geringen Zahl, nur 20007 Mitglieder in 407 Gemeinden in
Grossbritannien und zirka 100,000 in den Vereinigten Staaten und
Kanada und 30,000 sonstwe in der Welt, zusammen zirka 150,000
im Jahre 1916, oft an Orten wohnen miissen, wo keine Versamm-
lungen sind, ja tiberhaupt keine andern Freunde, so machen die
Freunde von ihrer Toleranz Gebrauch und besuchen auch die Got-
tesdienste anderer Denominationen. , Dort wo keine Versammlun-
gen der Freunde sind, wollen wir unsere Freunde in keiner Weise
davon abhalten, sich zum Gottesdienste mit Gliedern anderer reli-
gitser Gemeinschaften zusammenzufinden. Doch ist es nichtsdesto-
weniger unsere Meinung, dass Freunde, die unter solchen Umstén-
den leben miissen, daran denken sollen, dass das Evangelium des le-
bendigen Heilands sie dazu befdhigt, allen Wiinschen aller, welche
ihn im Geist und in der Wahrheit suchen, entgegenzukommen, was
sie auch dazu fiithren wird, Versammlungen einfachen geistlichen
Charakters mit ihren Nachbarn abzuhalten, sei es an Sonn- oder
Werktagen. Die Welt benotigt diese Botschaft, und nach ihr sind
manche Seelen hungrig. Obwohl die andere Denomination ge-
achtet wird, so wird doch dem Freund empfohlen, zu versuchen,
fiir seine Nachbarn kleine, einfache Gottesdienste auf seine Art ab-
zuhalten. Es wird damit jedem Freund ein Missionsauitrag gege-
ben: gehe hin und preise deine Wahrheit den andern an. Wollen sie,
dann gut; wollen sie nicht, dann wieder gut; ich habe die Pflicht der
Verantwortung fiir meine Mitmenschen, ihnen den Weg zum Erl6-
ser zu zeigen, erfiillt. Auch hier tritt uns wieder das aktiv religitse
Moment entgegen, das die ganze Quékerreligiositat befruchtet und
halt, wie auch dies die folgende Sentenz bestatigt: ,,Wir sind gerettet

197



worden, damit wir dienen mochten; und jene Kirche, die dieses weit-
greifende Gesetz des Dienens erkannt hat und nach ihm lebt, die
allein ist die Kirche fiir die kommende Zeit.*

- Welches ist der Einfluss der Gesellschaft der Freunde auf ihre
Mitglieder, und was verlangt sie von ihnen? Denn den guten Baum
soll man an den guten Friichten erkennen. Und nach den Friichten
beurteilt, sollte man meinen, dass der Baum des Quikertums kern-
gesund ist und in einem guten und nahrhaften Grunde wurzelt.

yunser Gottesdienstideal ist ein erhabenes, und wenn wir es in
unserem Tun wirksam werden lassen wollen, dann verlangt es von
uns ausserste Konzentration und Anwendung unserer geistigen Fa-
higkeiten, so dass wir den Unsichtbaren zum Helfer haben.* Und
dieses Gottesdienstideal ist: Bruderschaft in der Liebe, die uns durch
Christus von Gott dem Vater geschenkt wurde. Und da das Quaé-
kertum, wie wir friither sahen, auf dusserste Aktivitat eingestellt ist,
innerliche wie dusserliche, so ist ihm das Ideal der Bruderschait in
der Liebe Gottes nicht nur ein frommes Geschwitz in schénen
Worten, sondern wirklich eine tagliche und stiindliche Auigabe, die
an jedes Quakerherz pocht und immer fragt: Hast du deinem Herrn
Jesus Christus heute gedient im Dienste an deinem Nachsten? Das
Ideal ist wohl da, immer wieder neu aufleuchtend im Herzen unter
dem Glanze des inneren Lichtes, aber ob die Kraft da ist, es zu tun?
,, 8 ist ein géanzlich anderes Ding, das innere Licht in seiner Seele
zu haben und ihm auch zu folgen und es zu beachten. Wir wissen
es durch unsere Erfahrung, dass es wirklich moglich ist, das Licht
zu haben und es doch zu missachten und in der Finsternis zu wan-
deln.“ Und welches ist die Ursache, die den Menschen davon ab-
zieht, das innere Licht eine Macht in seiner Tat und in seinem Wan-
del werden zu lassen? Es ist des Menschen Schwache, Bequemlich-
keit, Unvermogen, Nichtkénnen, trotz Wollen, es ist kurz gesagt:
seine Siindigkeit. Sie ist der Quell all seines Unvermdgens, und so
lange er sich nicht erlésen lassen will vom Drucke der Siindigkeit
aus ihrer Sklaverei, dass er ihr Folge leisten will, weil er muss, so
lange schwebt ihm das Ideal wie Gaukelspiel vor den Augen, und
das innere Licht leuchtet vergebens in der Dunkelheit des Herzens.
Der Mensch hat die Erlosung nétig. Erlosung ist eine innere Tat.
Vorerst ein Suchen und Verlangen des Menschen nach der Erlésung,
und Gott kommt seiner Schwachheit zu Hille. Der Mensch muss
seine Erlosung ernstlich und wirklich wollen in der vertrauensvol-
len Hingabe an seinen Meister Jesus Christus, dem Zeugen der
Gnade Gottes. Sie ist eine vollstindige innere Umwandlung im
Menschen oder dann ist sie Illusion., Der Christenmensch weiss,
dass sie nicht nur Illusion ist, sondern Lebenstatsachlichkeit bei ihm
werden kann durch die iiberwaltigende Gnade Gottes in seiner Liebe
zu den Menschenkindern.

108



-Und dieses Erlosungserleben muss den Quiker gepackt haben,
bis dass er seinem Gottesdienstideal gerecht werden kann. ,,In dem
Masse, als unser Leben durch die Liebe Christi verandert wird, wird
sich unsere Umkehr von selber im praktischen Dienste an unseren
Nachsten aussern. - Wo immer ein Mensch seinen Platz hat, dort
soll er ein chrlstllches Leben fithren.“ Auch das tiefste Erleben des
Menschenherzen hat beim Qudker seine religios sittliche Abzwek-
kung. Es bleibt nicht nur bei dem Erlebnis, sondern dieses muss
sich dussern in sittlicher Tat, dem Siegel auf seine Echtheit, Das
christliche Leben ist das Zeichen einer christlichen Personlichkeit.
Trifft das nicht zu, so ist sie keine christliche Personlichkeit, mag
sie noch so fromm sein wie sie wolle, das zahlt fiir gar nichts.

Und wirklich, was an der Gesellschaft der Freunde liegt, sie tun
alles dazu, um die eigene Erlésung zur Liebestat am Nachsten wer-
den zu lassen. ,Liebe Freunde! Das Gedeihen der Wahrheit, das
Miéchtigerwerden der Liebe, Einigkeit und Friede unter allen Freun-
den in allen Versamlungen und allertwegen ist von uns herzlich ge-
wiinscht, und dass ein jeder achtsam sei und alle Gelegenheiten zu
Angriffen, Versuchungen und Zwistigkeiten von sich weise, wie
auch alles Fliistern und Verleumden, in den Riicken fallen und Boses
gegen einander reden. Seid freundlich und gutherzig zueinander
und schatfet mit Ernst fiir die alles verbindende Liebe, fiir Einheit
und Frieden in allen christlichen Kirchen,* so lesen wir als Ermah-
nung an die Glieder der Gesellschaft.

Aber woher die Kraft nehmen fiir das Erlosungswollen fiir die
Aufnahme des Friedensrufes, fiir die Liebestat und die Bruderschaft ?
Woher den Mut anders sein zu wollen als die andern und die eigene
Erlésung mehr und mehr tatkriftig in der Welt werden zu lassen?
Die Kraitquelle ist das Gebet. ,Wir glauben, dass das Gebet eine
Kraft in der Welt ist, ist Quékerglaube und Quﬁk-ererfahrung. Im
Gebet allein findet man Gottes Hand, die einen von Ort zu Ort fiihrt
bis in die Ewigkeit. Im Gebet allein dringt man in die Speicher
Gottes ein, aus denen uns durch seine Giite, was wir zum Leben
brauchen, als seine Mitarbeiter, zugeteilt wird. Es hilt uns allein
aufrecht und gesund, mutig und stark, eifrig und vertrauensvoll, der
Lebensborn des Christenmenschen. ,,Gebet ist nach gottlicher Be-
stimmung fiir unsere geistige Gesundheit grundlegend und wir
mochten allen ernstlich nahelegen, im Verlauf eines jeden Tages nach
Gelegenheiten fiir personliches Alleinsein und Warten auf den Herrn
zu sorgen.’ Quikerleben soll ein Gebetsleben sein, denn nur durch
- das Gebet ist es moglich, in Sammlung und Stille das Kommen des
Herrn zu unserem Herzen gewahr zu werden und zu horchen, was
er uns durch seinen Geist zu sagen hat. ,,Gebet ist die Auigabe und
das Vorrecht aller, seien sie in jenem Alter oder gehoren sie dieser
Klasse an. Das Leben tritt an den Menschen mit seinen unumgang-

199



lichen Verpilichtungen heran. Derjenige, dem das Gebetsleben
fremd ist, tritt ihnen in seiner eigenen Kraft entgegen und findet zu
seiner Bestiirzung, dass ein Leben ohne Gebet eigentlich ein Leben
ohne Gott ist. Der Befehl: Bitte, so wird dir gegeben werden, ist
nicht durch eine einzige Bitte erfiillt. Das Christenleben ist ein
fortwahrendes Bitten und ein dankbares Brauchen des Erhaltenen.
Und kann ein Leben voll Gebet anders sein als ein Leben voll von
Lob und Dank ?“

Das Gebetsleben ist der private Gottesdienst des Quakers und
aus ihm holt er Kraft um Kraft, um sein Ideal der Bruderschaft in
der Liebe zu férdern und zu tun; vorerst mal unter Seinesgleichen
und zugleich auch in der Welt. ,,Unsere Versammlungen und un-
sere Mitglieder sollen vor allem eine lebendige Bruderschaft zeigen,
die auf alle Bediirfnise des Menschen eingeht. Sie sollten immer
daran denken, dass die herzwarme Freundlichkeit der Bruderschaft
in unseren Versammlungen sein soll, welche die Liebe Gottes ansieht
und von ihr zeugen will, der Liebe, die alle Grenzen iibersteigt.*

Und dieser Wille zur Bruderschaft in der Liebe ist wirklich reell
nicht nur unter den Mitgliedern selber, sondern ebenso in der Welt.
Dieser Wille ist die Position, von der aus das ganze offentliche, wirt-
schaftliche, politische und soziale Leben iiberschaut und zu ihren
Zustinden Stellung bezogen wird. ,Die Forderung der Bruder-
schaft nimmt alle Seiten unseres Lebens in Anspruch. Es geniigt
nicht allein, wenn wir jede Beteiligung am Kriegshandwerk ableh-
nen, denn derselbe Geist des Begehrens, welcher zum Kriege fiihrt,
16st einen grimmigen industriellen Kampf aus, in dem die Schwachen
leiden, wenn er nicht gehindert wird durch ein Gefiihl sozialer Ver-
antwortlichkeit. Noch geniigt dieses, dass wir den Armen gegen-
iiber giitig und freimiitig sind. Wenn wir wahrhafte Jiinger Christi
sind, so anerkennen wir die Zustidnde, wie sie sind, nicht als etwas
Selbstverstandliches und nutzen sie nicht zu unserem Vorteil aus.
Wir miissen immer darauf bedacht sein, sie in Uebereinstimmung
mit dem Vaterwillen zu bringen.“ Was ist dies anderes als religidser
Sozialismus oder besser gesagt, das Bekenntnis zum Sozialismus,
denn Sozialismus ohne Gottbezogenheit ist eine Utopie. Und wo-
durch sind die Quéker zum Sozialismus gekommen? Allein durch
die Erkenntnis, dass christliche Liebe, im Menschenherzen lebendig
geworden, heisst: sich fiir den andern verantwortlich wissen, dass es
von mir, jedem einzelnen abhingt, wie und wo der andere lebt dass
ich fiir ihn einstehen muss und nicht gegen ihn stehen, denn er ist
mein Bruder. Christ sein heisst Sozialist sein, wie die Quaker es
sind, tatig iiber alle Landesgrenzen und Patriotismen hiniiber,
hineingreifend mit dem christlichen Gewissen in die sozialen Zu-
stande, um, was an i h n e n ist, zu bessern, zu heben, sie dem Vater-
willen nidher zu bringen. Und wenn man die Arbeit der Quéker

200



verfolgen darf, die sie unermiidlich von ganz kleinen Anfingen bis
in unsere Zeit getan haben, so muss man staunen, was wirklicher
Sozialismus auszurichten vermag und nicht zuletzt in Wirtschaft
und Politik.

Diese christlich-soziale Gesinnung ist die Leitschnur fiir das of-
fentliche Leben der Quéker. Diese lasst sie fiir den andern schon
handeln in Fillen, wo wir sogenannte Christen uns kaum zu
iiberlegen anschicken. Lassen Sie mich nur ganz wenig zitieren:
,wenn der Christ einen Verdienst sucht, sei er gross oder klein, so
muss er immer an die Wohlfahrt der andern und an die Gesellschaft
denken, nicht nur an sich und seine Familie. Er wird sogar unter
Drohung von Verlust darnach trachten, immer ehrlich und wahrhat-
tig in seinen Handlungen zu sein; er wird sich weigern, Artikel zu
erstellen oder mit thnen zu handeln, die der Gesellschaft schaden
kénnten und wird sich hiiten, sei es durch Monopol oder auf andere
Art, einen unsauberen Profit auf Kosten der Gesellschaft einzuheim-
sen. Hat jemand Geld anzulegen, dann wird er daran denken, und
wenn er nach Geldanlage sucht, so wird er nicht nur an Sicherheit
und Zinsfuss denken, sondern an die Art und Weise, wie sein Ein-
kommen erworben wird, damit er nicht, wenn auch unwissend,
Profit zieht aus der Vergewaltigung seiner Nachsten. Nicht nur
die Direktoren, sondern auch die Aktiondre o6ffentlicher Produk-
tionsgesellschaiten sind verantwortlich fiir die Lohne, die bezahlt
werden und die Arbeitsbedingungen. Jeder von uns, sei er reich
oder arm, vermag bei weisem Einkauf die Industrie auf Wege zu
fithren, die fiir die Gesellschait niitzlich sind. Wir alle sollten dar-
nach eifern, nur Waren zu kaufen, welche wirklich niitzlich sind,
gut gemacht und unter anstindigen Bedingungen verfertigt. Waren
zu kaufen, ohne auf deren Produktionsbedingungen zu achten, ist
dazu angetan die Ausnutzung der Arbeiter und unwiirdige ' Ar-
beit geradezu zu ermutigen.”“ Sie mdgen ob diesen Sentenzen viel-
leicht denken: gutgemeinte Utopismen, geflossen aus Nichtkenntnis
der Sachlage. Nun, fiir manche Leute mdgen dies wirklich Uto-
pismen sein, nur diirfen sie es nicht fiir einen Christen sein.

Die Kontrolle seines Tuns geméss den Gesetzen der Bruder-
schaft erstreckt sich nicht nur auf die Umwelt, sondern auch alle
- Taten der Personlichkeit zur Férderung ihrer Gaben und Talente.
Besonders ihre Geistesgaben stehen unter der Kontrolle des Ge-
setzes der Bruderschaft in Liebe. ,Keiner soll sich so mit Geschaften,
Vergniigungen oder andern Bestrebungen einlassen, oder so eine
Liebe zur Bequemlichkeit aufkommen lassen, dass er dadurch in ir-
gend einer Weise der vollen Entwicklung seiner Gaben entgegen-
arbeitet oder ihre rechte Anwendung behindert. Diese Verordnung
ist nicht nur fiir diejenigen niitzlich, welche irgendwelche angese-
henen Gemeindeamter inne haben, sondern gilt gleicherweise fiir

201



alle lebenden Glieder und fiir jede Gabe, mit der sie betraut wurden,
sei es zu privatem oder offentlichem Nutzen.“ Den Quakern wird
empiohlen, sich in allem aller Massigkeit zu befleissen, wenn mog-
lich abstinent zu leben, um den schwachen Geschwistern ein gutes
Beispiel zu geben. Und wirklich, wenn man Gelegenheit hat, mit
Quéakern zusammen zu leben, so wird man der strengen Selbstkon-
trolle gewahr, die sie {iber sich ausiiben, und die sie dem oberflach-
lichen Beobachter als stolz und kalt abweisend in ihrer Ruhe und
Sicherheit erscheinen lassen. Dank dieser Selbstkontrolle findet man
selten unwiirdige Glieder unter ihnen, sondern sie gehéren zu den
feinsten und herzgebildetsten Menschen, denen man in England be-
gegnen kann, und dies gilt nicht nur fiir den gebildeten Quéker,
sondern auch fiir den einfachen Arbeiter.

Und warum all diese Kraftanstrengung in Selbstkontrolle und
Beachtung der Rechte, Hoffnungen und Verlangen der andern?
Warum das Eintreten fiir anscheinende Utopismen, sein Leben in
die Schanze schlagen fiir gefahrliche Grundsitze, wie zum Beispiel
die Verweigerung jeglichen Militardienstes, wahrenddem doch
nach der landlaufigen Meinung das Leben opportunistisch gefiihrt
werden soll? Es geschieht dies alles nur aus dem einen Gedanken,
damit dem Herrn Jesus Christus zu dienen. ,,Wir freuen uns, dass
viele unserer Glieder sich ernstlich dem Dienste unseres Herrn hin-
geben, bald in bescheidenen Ministerien, wenig anerkannt von den
andern, bald in der Geduldsarbeit der Erleichterung von Ungliick
und der Besserung des sozialen Lebens, die einen im Erziehungs-
wesen, die andern in den Bewegungen zur Hebung der Sittlichkeit,
und eine grosse Zahl daheim wie im Auslande in direkter Bemiihung,
Seelen zu gewinnen. Allen denen mochten wir ein ,,Heil” zurufen
und einige Worte der Ermunterung. Kein Werk, das zu Ehren un-
seres Meisters und in der Kraft seines Geistes getan ist, kann frucht-
los sein. Ihr mogt mit Schwierigkeiten zusammenstossen und ent-
mutigt werden, womoglich noch durch solche, aut deren Hilfe ihr
zahltet, doch ihr werdet finden, dass fiir euch seine Gnade geniigt,
damit seine Kraft in der Schwachheit sich vollende.* ,,Ist es nicht
der Miihe wert, Jesus zu dienen? Ist sein Werk, Menschen empor-
zuheben nicht helfenswert? Es ist nur gering, was wir ihm geben
konnen: “gebrochene Herzen, geschlagene Gemiiter, siindenverdor-
bene Leben; doch lasst uns ihm dies frei und offen iibergeben zu-
sammen mit jeder Gabe, unseren Verhiltnissen und Erfahrungen,
mit denen er uns betraut hat, damit er die Gabe, durch seinen Geist
heiligen moége und uns wert mache, sei es als Gemeinschaft oder als
Individuen, von ihm fiir sein grosstes Werk, die Welt zu erlosen,
gebraucht zu werden. Kein Leben ist zu lang, um die Aufgaben zu
- tun, die er austeilt. Mogt ihr denn, liebe Freunde, in der Mitte oder

gegen das Ende eueres Lebens stehen, seid immer bereit, als treue

202



Haushalter erfunden zu werden. Sei es in euerem privaten oder
offentlichen Leben, lasst das Licht des Evangeliums durch alles hin-
durchscheinen. Die Eltern, der Lehrer, der Geschéaftsmann, der
Biirger, der Dienstbote, ein ]eder hat sein Zeugnis fiir Christus ab-
zulegen in der Tat der Liebe.«

Nicht nur das Mitglied als Individuum hat seine Lebensaufgabe
als Dienst fiir Jesus Christus am Nachsten zu achten, sondern auch,
die Gesellschaft als solche, von den Gliedern in die Arbeit gestossen,
nimmt sich umgreifender Aufgaben an. So betreibt die Gesellschaft
~der Freunde eine Mission, die hauptséchlich in Indien, in China und
Madagaskar arbeitet.

Sehr grosse Aufmerksamkeit schenkt sie der Erziehung der Ju-
gend. Sie unterhalt Privatschulen fiir ihre Mitglieder, die zuerst
Gemeindesache waren und nach und nach von der Allgemeinheit
ibernommen wurden. Diese Schulen sind Internate, in diesem zu-
geschnitten auf die englische Erziehungsweise, wo das Kind der bes-
seren Stande nur etwa bis zum Schulalter daheim erzogen wird, um
dann nachher in ein Institut geschickt zu werden. Als die Anfor-
derungen an die Schulen noch nicht so grosse waren und dadurch
die Kosten auch kleiner, da wurden diese Schulen von allen Quékern
reichlich benutzt. Doch sind in den vergangenen Jahren die Schul-
gelder so in die Hohe gegangen, dass viele armere Quékerfamilien
ihre Kinder nicht mehr in den eigenen Instituten unterrichten lassen
konnen und so auf die offentlichen Schulen angewiesen sind. Die
freigewordenen Platze sind aber von Nichtmitgliedern der Quéker-
gemeinschait sehr begehrt, denn die Schulen sind gut geleitet und
haben grossen erzieherischen Einfluss auf die Kinder und Halb-
wiichsigen. Sie unterhalten auch zwei Colleges, die zum Universi-
tatsexamen vorbereiten. Von den Quikern ist auch die grosse Sonn-
tagsschulbewegung ausgegangen, die in England voll und ganz den
kirchlichen Jugendreligionsunterricht iibernommen hat und zugleich
als Missionsinstitut in den entkirchlichten Stadtvierteln wirkt. Auch
von den Quakern ausgegangen ist das ,,Adultschool movement*, die
Erwachsenenschulbewegung, eine Art Volkshochschule in Abend-
kursen, die sehr gute Resultate zu verzeichnen hat. Die Quiker
kennen sehr wohl dié Arbeitskraft der Jugend, dass, wenn sie sich
einmal fiir etwas begeistert hat, das angefangene Ding auch durch-
fiihren will. In ihrer Geschichte haben sie immer wieder gemerkt,
dass ,,es hauptsiachlich Manner unter dreissig Jahren waren, durch
welche die Gesellschaft gegriindet und gefestigt wurde; und sie
bauen in ihrer Arbeit besonders auf die Jungen.”“ Jung gewohnt,
alt getan, gilt besonders in spirituellen Gesellschaften, wo sich Kraft-
erfahrung, gegeben durch den heiligen Geist, paart mit jugendlicher
Aktivitat. Und nicht vergebens, nur ganz ausserlich geschaut, haben
dem Geiste nie seine Arbeiter gefehlt weil sich das Herz schon von

203



Jugend auf daran gewohnt hatte, das innere Licht fiir voll zu neh-
men und seinen Auftrag zu tun.

Davon brauche ich fast nicht zu reden, das weiss ]a jedermann,
dass von den Quikern der Hauptantrieb Zum religiosen Pazifismus
ausgegangen ist. Sie verweigern jeglichen Kriegs- und Militar-
dienst, und viele sind dafiir im letzten Kriege ins Gefdngnis gewan-
dert, und ihnen nach, durch ihr Beispiel entiflammt, manche aus
andern religiosen Gesellschaften. Krieg und Militar sind dem Qua-
ker Verbrechen gegen den Geist Jesu Christi und lieber den Tod lei-
den, als willentlich gegen den Geist des Herrn handeln. Wie viel-
christliches Heldentum lebt in diesen Quékern, viel wertvolleres Hel-
dentum als es dasjenige ist, das auf dem Kasernenplatz oder auf dem
Schlachtfelde geiibt wird; denn das erste ist im Dienste Jesu und
der Néchsten getan, wahrenddem das andere im Dienste der Ge-
walt, der Selbstsucht und letztlich des Teufels getan wird. Hier be-
wahrt sich die Krait des Geistes Jesu, in Menschenherzen und Men-
schentaten lebendig geworden gegen eine Schlagwortpsychose von
Vaterland, nationaler Ehre und was dergleichen mehr ist. Die
Quéker sind die Apostel des Friedens, die unermiidet durch Jahr-
hunderte hindurch fiir seinen Segen geworben und den Krieg zu
tiberwinden gesucht haben durch die Liebe von Jesus Christus her.
Und ihr Werk ist nicht vergebens gewesen, denn noch zu keiner Zeit
hat man so frei von Pazifismus und Antimilitarismus reden kénnen
wie in der unsrigen, ohne nicht alsbald als nicht mehr ganz gesund
im Geiste angeschaut zu werden.

Ein offentliches Geheimnis ist es auch, dass die Antisklaverei-
bewegung durch die Quaker entfacht wurde und dass sie letziich die
tretbende Kraft waren, die hinter dem englischen Sklavereiverbot
stand. Und heute ist niemand so im Kampfe gegen die modernsten
Seuchen des Opiumgenusses und verwandter Giite, als auch wieder
die Quaker, die allenthalben unermiidlich daran arbeiten, diese
Volksgifte fiir die Allgemeinheit unschadlich zu machen.

Ich muss nur den Namen Elisabeth Fry nennen, um in Ihnen so-
fort die Erinnerung an ein weiteres Verdienst der Quaker um die
Menschheit, und zwar den adrmsten Teil der Menschheit, zu erin-
nern. Es ist die Gefangnisreform. Von Elisabeth Fry ins Rollen
gebracht, mit ihrem Einfluss von England bis nach Russland und
Amerika hin, hat sie das Los dieser Aermsten wesentlich erleichtert.
Und doch, wie weit stehen wir immer noch von einer menschlichen
Behandlung der Gefangenen und ihrer Achtung auch als Mitmen-
schen entfernt, vielleicht durch unsere Schuld zur bdsen Tat ge-
trieben !

Und in unserer Zeit der sozialen Kampfe stehen die Quéker auch
nicht miissig am Wege, sondern arbeiten kraltig mit an der Losung
der sozialen Frage oder besser gesagt, sie tun das Ihrige dazu, der

204



Menschheit die einzige Losung dieser Frage zu zeigen, die sie schon
langst gefunden haben: die Liebe Jesu Christi, die den Menschen ver-
bindet zur Bruderschait. Eifrig sind sie in der Arbeiterpartei tatig;
und wenn sie andern Parteien angehoren, so sind sie dort noch ein
Salz, um zu wirken fiir den Bruder im Arbeitskittel. Derzeit sitzen
einige von ihnen im Unterhaus als Vertreter der Arbeiterpartei,
so teilhabend an der Regierung des britischen Reiches, gewiss nicht
zu dessen Schaden.

So koénnte ich Ihnen noch diese und jene Einzelheiten aufweisen,
aber die Hauptsache haben wir beisammen, um zu merken, worauf
es mir ankam. Namlich Thnen zu zeigen, dass ein Einstehen fiir den
Willen Gottes durch Jesus Christus, unter seiner Leitung, doch
nicht vergebens ist trotz aller Widerstande, dass die Religiositat
Jesu Christi nicht ein Ding ist fiir fromme Betrachtungen, sondern
sittliche Tat, getan zur Ehre Gottes, getrieben durch den heili gen
Geist.
~ Was konnen wir vom Quakertum fiir unsere Praxis lernen? In
aller Bedtrftigkeit und Schwachheit reell sein. Heute geht ja cine
sakramentale und liturgische Luft durch die Lande und mdchte die
reformierten ebenso wie die lutherischen Protestanten versuchen, dem
Sakramentalen mehr Beachtung zu schenken, es wieder in den’ Mit-
telpunkt des Gottesdienstes zu stellen. Wie gern mochten die mei-
sten doch nachgeben; denn dann wire wieder ein wenig Glanz und
vielleicht gar Verehrung an den Predigtrock gehingt, zur heimli-
chen und oft auch lauten selbstfithlenden Freude des Tragers. Und
doch scheint mir diese Bewegung nichts anderes als eine Flucht zu
sein vor den schlichten Aufgaben, die Jesus Christus uns stellt: Got-
tes Willen z u t un in der Liebe zum Nachsten, die immer wieder ge-
spiesen wird durch herzliche Liebe zu unserem Vater im Himmel.
Es kommt im Reiche Gottes nicht auf Liturgien, Sakramente Kir-
chenrocke, Teppiche und Farben an, sondern auf die Tat des guten
Willens. Wenn das letztere da ist, dann wohlan alle die schonen
Dinge fiir das Auge, wenn man dann noch darnach fragt, was ich
sehr bezweifle. Also aktives Christentum, aber geflossen aus passi-
vem Christentum, das heisst aus der Ergriffenheit unseres Innersten
durch Gott den Vater. Unser Christentum ist deshalb untiichtig,
weil es nicht in der Seele verankert ist, sondern Sonntagsgebrauch
ist, fiir das vielleicht am Werktag noch einige fromme Phrasen iibrig
sind oder sich gar in Fluchwortern ausdriickt. Eine doppelte Sitt-
lichkeit : Sittlichkeit fiir den Sonntag und Sittlichkeit fiir den Werktag.
Und warum? Weil wir uns nicht vom Gottesgeiste haben ergreifen
lassen. Wir warten nicht auf seinen Ruf, sondern legen uns diesen
selbst bei und in seiner Krait reden wir zum Volke als — Staatsan-
gestellte, fiir die uns das Volk anschaut, und nicht lebendige Zeu-
gen unseres Herrn und Meisters, so dass unser Zeugnis die Men-

205



schenherzen aufhorchen macht, zuerst vielleicht in Feindschaft, auf
den Ruf Gottes. Aktives Christentum, geflossen aus dem passiven
Christentum ist dusserst agressives Christentum. Gar nichts, was
irgendwie das Menschengechlecht angeht, soll denken kdnnen, es
diirfe sich der Kontrolle durch Gottes Geist entziehen. Unsere Ge-
meinden miissen merken, dass nur auf der Basis des Gotteslebens
das Menschenleben gelebt werden kann, und dass dieses der Priif-
stein ist aller Menschenhandlungen. Und so scheint mir unsere
Aufgabe die zu sein: ungescheut und ungeschminkt das den Ge-
meinden zu verkiinden, was Gottes Willen ist, ob sie es gern horen
oder nicht. Allerdings sollten wir nicht meinen, dass unser Wille
Gottes Wille sei, sondern unsere Leidenschaften und Liebhabereien
und Gedankenfiindlein miissen wir zuerst durch Gottes Gericht kreu-
zigen lassen, und dann brauchen wir nicht mehr nach lebendigen
Gemeinden zu schreien, sondern die elementare Lebensgewalt des
Gottesreiches ist dann méchtig unter uns und schafft sich seine Ar-
beiter und Glieder Gott zu Ehren, wenn auch in aller Bescheiden-
heit.

So scheint mir, dass die Kritik des Quékertums nur seine Aner-
kennung und Nacheiferung bedeuten kann, auch in unserer Form,
denn auf den Namen kommt es nicht an, so dass auch wir an unserer
Stelle versuchen, unsere natiirliche Tragheit zu iiberwinden, um als
Gottes Mitarteiter erfunden zu werden. W. Kobe.

IllIHIII!IH|I|I1l1ll|Ill_lI|IIlIIEIIIllIIII]IIIIlIlIIlIIIIIIIIIIIIIIlIIIIllIIIIIIlII[II[IIIIlllllllllll|l|HIIIIlIIIII1IIIIII!|IIIIIIIII]IIIIIIIIIIlII'IlllIII1IHIFIulIlllllll!llllllll]lili'I
= - =

Aussprache

IllllllIIIIIll!llIlIlllIl-lllIlIIHII'I!I|1Iill|||l||||1ll|||IllllllII|I||||IIHIIHIlllllIIl!!Il!lllllllllIllllllllllIIIIHIIIIIIHIIIIIllI\llllIIIl!IllllIIIIII1II|lIllllllll!llillllllll!!l!l

(2o,

o
ST

[ARRRRERRIRRRIL]
[EETARARNARAN

w4
T

(RRNERIRUR{TRN]
AIRRIRRRRRENTRAN ]

1. Ein viel missbrauchtes Pauluswort.

Vorbemerkung der Redaktion. Es ist gewiss unumginglich, dass nach
dem vielumstrittenen Jesuswort auch das damit zusammenhingende vielmiss-
brauchte Pauluswort: ,Seid untertan der Obrigkeit“ (wortlicher: ,ordnet
euch den herrschenden Gewalten unter®) an die Reihe kommt, dieses Wort,
das eine der festesten Burgen alles Despotismus geworden ist und das man
darum beinahe ein verhidngnisvolles Apostelwort nennen konnte. Verhing-
nisvoll ist es geworden durch den Gebrauch, den die Menschen in ihrer Un-
wahrhaftigkeit und Torheit, in ihrem Gotzendienst des Wortes, iiberhaupt
ilirer ganzen verkehrten Art, die Bibel zu behandeln, daraus gemacht haben.
Wir bitten diejenigen unter unsern Lesern, die sich mit gutem Gewissen fiir
berechtigt halten diirfen, das Problem zu beurteilen, sich an der Aussprache
‘zu beteiligen. Ein solches Votum darf bei der Wichtigkeit des Gegenstandes
wohl auch grésseren Umfang haben. Natiirlich kann die Redaktion sich aus
Riicksicht auf den Raum nicht verpilichten, jede dieser Aeusserungen aufzu-
nehmen, aber sie wird das Mogliche tun.

Seid untertan der Obrigkeit.

Jedermann sei untertan der Obrigkeit, die Gewalt iiber ihn hat.
Denn es ist keine Obrigkeit ohne von Gott; wo aber Obrigkeit ist, ist sie
von Gott verordnet. Wer sich nun wider die Obrigkeit setzet, der wider-

2006



	Die Gesellschaft der Freunde (Schluss)

