
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 5

Artikel: Treue : Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens
geben (Offenbg. Joh. 2, 10)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Er kommt Ja er kommt, jener Tag, des wir harren,
Da Völker sich finden in Liebe und Treu,
Der Herr aller Himmel wird König auf Erden
Und selig die Menschheit sich gründet aufs neu,
Der Tag, der der Heilgen Gebete erfüllet,
Der Tag, der das Suchen im Schauen uns stillet.

Er kommt! Ja er kommt! Heil dem Tag, des wir harren
Der strahlendste Tag, der der Welt je geleucht
Da Er, der Allmächt'ge, alleine regieret,
Und Satan und Sünde sein Angesicht fleucht
Da sündlos die Schöpfung, erlöst von dem Streiten,
Verkündigt sein Lob bis in ewige Zeiten.

Nathanael Beskow.

Treue,
Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone

des Lebens geben. Offenbg. Joh. 2. 10.

Man kann Gott auch nicht dienen ohne treu zu sein. Keine Sache,
wenigstens keine, die ein wirkliches Selbst und eine Verleugnung
dieses Selbst verlangt, keine grosse und schwere Sache, kann leben
ohne viel Treue derer, die sie menschlich zu tragen haben, ohne
eine unbedingte Treue, eine Treue bis in den Tod.

1.

Worin besteht diese Treue? Was ist denn Treue?
Die Treue, der das Buch der Kämpfe Gottes die Krone des Lebens

verheisst, gilt von altersher, besonders aber auf dem Boden, den das
Kreuz geweiht, selbst als die Krone der Tugenden, wie ihr Gegenteil,

die Untreue, die in der Verleugnung und im Verrat gipfelt, als
die Vollendung des Bösen. Alles mit Recht. Denn die Treue ist
das Gute selbst und die Untreue darum das Gegenteil. Was ist denn
die Treue? Sie ist das Beharren des Guten in sich selbst; sie ist
die Behauptung der Einheit der Persönlichkeit; sie ist damit die
Anerkennung einer heiligen und unbedingten Verpflichtung, ja sie ist
so recht die wunderbare Offenbarung des Gebundenseins der Seele

an eine höhere Welt. Weil die Liebe dieses Verhältnis in der
höchsten Form ausdrückt und Liebe in jeder Sphäre, wo sie diesen
Namen verdient, als Gefühl des tiefsten Gebundenseins, seis an einen
Menschen (oder viele oder alle), seis an Gott erscheint, so wird die
Treue stets irgendwo mit der Liebe verknüpft; sie ist vor allem die
Krone der Liebe. Mit diesen Andeutungen ist, meine ich, klar
gemacht, dass die Treue mit Recht als die Königin des Guten betrachtet

186



wird. Denn in ihr kommt das ganze Geheimnis dessen, was Geist
ist, im Gegensatz zur blossen Natur, das ganze Wunder der
Persönlichkeit, die ganze Absolutheit des Guten und damit der ganze
Gottesadel des Menschen zum Vorschein. In menschlicher Treue
vor allem offenbart sich uns darum Gott; in der vollendeten Treue
Christi, der Treue bis zum Tode, bis zum Tode am Kreuz, ist darum
der Menschheit Gottes unbedingte und grenzenlose Liebe sichtbar
und gewiss geworden. In der höchsten Offenbarung des Geistes
tritt Der hervor, welcher der Geist ist, in der Vollendung des G u-
ten, Der, welcher der Gute ist. Gut sein heisst gütig sein, das
Gute ist Liebe („Die Liebe ist des Gesetzes Erfüllung"), die Treue
aber ist das Gottessiegel der Liebe und alles Guten.

Einen Zug müssen wir noch hervorheben. Von altersher hat
man die Treue mit dem Glauben in Zusammenhang gebracht:
Treu und Glauben! Der Zusammenhang ist tiefer als viele ahnen.
Er bezieht sich nicht bloss auf Handel und Wandel, in dem Sinne,
dass man dort auf Treue muss bauen können, um Glauben, das heisst
Vertrauen zu schenken, sondern es bedeutet auch, dass man nicht
treu sein kann, wenn man nicht glauben kann, glauben an Gott, an
den Menschen, an die Sache, wie umgekehrt, dass man nicht glauben
kann, ohne Treue zu halten, ja, dass Treue selbst schon Glauben
und Glauben Treue ist. Judas hat nicht Treue halten können, weil
er, wie sein Selbstmord zeigt, zur Verzweiflung neigte; diese aber ist
Unglauben. Treue und Glauben, so in Eins gesehen, bilden den
festen Untergrund jedes einzelnen Lebens, wie jeder Gesellschaft;
ohne sie versinken sie ins Bodenlose. Es liegt viel in dieser
Tatsache

So ist wohl klar, dass man nicht einer Sache (im intensiven
Sinne) dienen kann, ohne diese Treue. Denn eine solche Sache
fordert die tiefste Hingebung, das Gefühl stärkster Gebundenheit und
strengster Verpflichtung, also Liebe im höchsten Sinne. Man
gehört einer Sache, wie man in der Liebe einem Menschen gehört. Es
ist ein selbstverständliches Gebundensein, ein Aufgehen in der Sache
und zwar ein freudiges, nicht ein saures — so wie es in der rechten
Liebe ist. Und wie Liebe in jeder Form die tiefste Begeisterung der
Seele weckt, eine Begeisterung, deren leuchtendste Flamme der
Enthusiasmus im ursprünglichen Sinne des Wortes (Sein in Gott)
bedeutet, so erweckt eine rechte Sache die höchste Begeisterung,
den Enthusiasmus in uns. In ihr aufzugehen ist uns Seligkeit, wie
es Seligkeit ist, in einem geliebten Menschen (um nicht von Gott
zu reden) aufzugehen. Solche Hingabe an die Sache ist uns das
Leben, ohne sie wären wir tot.

Aber gerade die Worte von der Begeisterung und dem Enthusiasmus

weisen uns auf das tiefere und eigentliche Wesen der Treue hin.
Wir wissen ja alle, dass es ein begeistertes, ja enthusiastisches Er-

187



greifen einer Sache oft gibt, wo dann aber gerade die Treue fehlt.
Denn zur Treue gehört das Aushalten, das Standhalten, das
Festbleiben nicht nur gegenüber der Anfechtung von aussen, sondern
auch gegenüber den Schwankungen der eigenen Gefühle und
Stimmungen. Nichts ist uns vertrauter, als die Erfahrung, wie eine Sache,
besonders so lange sie neu ist, von Menschen mit einem Feuer ergriffen

wird, womit man eine Welt erobern könnte, aber nach einiger
Zeit wird es bei ihnen, ohne dass man eigentlich sagen könnte
warum, still und lau, und nach einer weiteren Zeit haben sie sich
etwas Anderem zugewendet. Zum Siege geführt wird eine Sache
nur von denen, die getreu sein können, getreu bis zum Ende.

Aber hier erhebt sich nun der Einwand, auf den diese Betrachtung

hinsteuert: ,Ja, darf man denn diese Treue verlangen? Gibt
es eine Pflicht dazu? Hat ein Mensch nicht auch das Recht, sich zu
wandeln? Gehört zur Pflicht des Beharrens nicht auch die des
beständigen Neuwerdens Wäre jene Treue nicht Sklaverei und führt
nicht tatsächlich falsch verstandene Treue oft genug zu Sklaverei,
seis bei den Einzelnen, seis auch bei ganzen Völkern und Volksklassen?

Gehört aber zur Heiligkeit und Absolutheit des Guten nicht
auch die Freiheit? Ist nicht auch sie die Wahrung der Persönlichkeit,

des wirklichen Selbst?"
Dieser Einwand führt uns noch tiefer in das Wesen der Treue

ein. Gewiss handelt es sich nicht darum, d i e se Treue, dieses
Verharren, diese Gebundenheit zu verlangen. Davor müsste uns,
wenn es nötig wäre, schon die Ueberlegung bewahren, dass es zwar
gewiss keine Freiheit gibt ohne Treue, aber auch umgekehrt keine
Treue ohne Freiheit. Treue muss, um diesen Namen zu verdienen,
eine Tat unseres Selbst sein, unsere höchste Tat, also gewissermas-
sen die höchste Selbstbehauptung, alles Andere ist bloss Sklaverei
und nie ganz sicher. Aber welche meinen wir denn Wo liegt die
Grenze zwischen echter und falscher Treue?

Nochmals fragen wir: Was ist Treue? Treue, möchte ich nun
sagen, ist das Gesetz der Stetigkeit des sittlichen Lebens.
Stetigkeit — eine gewaltige Grundordnung des Lebens und von
ungeheurer Bedeutung für das soziale wie für das individuelle Leben. Car-
lyle hat sie besonders mächtig gepredigt. Schon von dieser Forderung

aus ist die heutige Gesellschaft verurteilt. Stetigkeit bedeutet
Zusammenhang, bedeutet — es muss nun ein Fremdwort
gebraucht werden — Kontinuität. Dadurch unterscheidet sich,
wie schon angedeutet wurde, der Geist von der Natur. Die Natur
besitzt, so weit wir sehen können, keinen bewussten Zusammenhang

ihres Lebens. Sie lebt in ewiger Gegenwart. Das bedeutet

188



aber : sie ist in jedem Augenblick anders. Sie hat keine
Verantwortung. Darin hat sie ihre Art von Unschuld. Sie ist, könnte
man auch sagen, rein ästhetisch bestimmt. Sie ist vollkommene
Freiheit, aber weil es keine bewusste und verantwortliche Freiheit
ist, so ist diese zugleich Zwang, Bann, Verhängnis. Anders der Geist.
Es ist das Wesen des Geistes, dass sein Leben nicht im Flusse der
Natur ohne verbindendes Bewusstsein fortläuft, sondern dass er sich
in sich selbst zurückbiegt, dass er bewusst wird, Zusammenhang
bekommt, wesenhaft wird, eine Geschichte erhält und damit
eine Aufgabe und einen Sinn, in dem das Unbedingte hervortritt.

Darum ist auch erst der sittliche Geist Geist im Vollsinn, alles
Andere, alles bloss Psychische, bleibt im Reiche der Natur. Darum
gehört zum Geiste Stetigkeit. Er ist gebunden, gebunden an sich
selbst, gebunden an seine Geschichte, gebunden an seine Aufgabe.
Der Geist lebt, wie Bergson tiefsinnig gezeigt hat, in der Dauer.
In dem Masse, als er dieses Element verlässt, wird er zur blossen
Natur. Nur in der Stetigkeit, die eben die Treue ist, sind wir wir
selbst, Untreue ist Auflösung des Selbst; Treue allein ist darum
Freiheit.

Damit ist wohl auch gezeigt, welches die wahre Verbindung ist
zwischen der Pflicht des Beharrens bei der einmal ergriffenen Wahrheit,

Sache, Gemeinschaft und dem Recht, ja der Pflicht der Freiheit
und Entwicklung. Es muss auch in der Entwicklung
die Stetigkeit und in der Trennung der
Zusammenhang gewahrt werden. Wir dürfen eine Sache oder
einen Menschen verlassen, wenn uns ein inneres Gebot weiter drängt,
gewiss; ja, wir m ü s s e n es oft, obschon es uns tief schmerzlich ist.
Aber nicht leichthin; nicht ohne die ernsteste und tiefste Auseinandersetzung

mit der bisherigen Bindung. Das Neue, dem wir uns
zuwenden, muss die Fortsetzung, die Weiterentwicklung, die wahre
Entfaltung dessen sein, was wir gewollt — was sehr wohl beim
scheinbaren Gegenteil der Fall sein kann. Der Faden des Selbst
darf nicht abgerissen werden. Eine solche Wendung wird schwerlich

ohne tiefe Schmerzen vor sich gehen und das Mass dieser
Schmerzen ist auch der Prüfstein dafür, ob in einer solchen Entwicklung

Treue waltet oder nicht. Ist es nötig, daran zu erinnern, dass
dies der Weg des Paulus aus dem Pharisäismus zu Christus, der der
Reformatoren aus der katholischen Kirche zum biblischen Evangelium,

der Kirkegaards von der Kirche zur Nachfolge Christi, der
Blumhardts vom Pietismus zum Reiche Gottes für die Erde war?
Gerade die Leidenschaftlichkeit, mit der sie oft gegen das reagieren,
wovon sie losgekommen sind, beweist den furchtbaren Ernst ihrer
Auseinandersetzung damit, beweist ihre Treue, ihre Pietät, während
einer, der es nicht so wichtig nimmt, leichter ruhig und gemässigt
bleiben kann — etwas, was die dummen Menschen so wenig ver-

189



stehen! Die Verleugnung, der Verrat sind ganz kalt; die Judashölle
Dantes besteht aus lauter Eis.

Darum sagen wir: Gewiss darfst du dich von Menschen und
Sachen trennen, wenn es sein muss. Aber das dürfen Menschen
und Sachen, mit denen du durch ein Band der Gemeinschaft verbunden

warst, verlangen, dass du das nicht leichthin tuest, nicht so, dass
du bloss nach und nach kalt und gleichgültig gegen sie wirst, ohne
dass man weiss warum — das dürfen sie verlangen, dass du dich
mit ihnen auseinandersetzest, dass du ihnen zeigst, warum du deinen
Weg nun vorwärts oder zurück gehen musst; dass du ihnen vielleicht
auch Gelegenheit gibst, dir zu zeigen, wie sie es meinen; dass du
versuchst, ob du nicht doch trotz deiner neuen Gedanken, ja gerade erst
recht mit ihnen in Verbindung bleiben könntest. Wo das nicht
geschieht, da fehlt es an Treue. Es ist kein Zufall, dass ein Merkmal
des Verrats, der krassesten Form der Treulosigkeit, seine
Plötzlichkeit ist, dass er kommt, ohne dass man daran gedacht hätte, ja,
dass auch eine weniger starke Form, die Verleugnung, gewöhnlich
mit Ueberraschung, Mangel an Besinnung, Mangel an Dauer
zusammenhängt. Also gehört zur Treue eine gewisse Pietät. Mit
solcher ist, wie gesagt, leidenschaftliche Heftigkeit der Opposition
vereinbar, aber nicht kalter Hohn; aus diesem spricht der Verrat.
In dem Masse, als dein Weggang nicht aus heiligem, tragischem
Zwang erfolgt, sondern aus dem Durst des Geltenwollens, dem
Macht- und Ehrtrieb, dem geschwollenen Selbstgefühl, der
hochmütigen Zweifelsucht, vielleicht gar der Laune oder ästhetischen
Stimmung, mischt sich in diesen Weggang das Judaselement des
Abfalls und Verrats, das dich teuer zu stehen kommen wird!

Wenn die Treue auf diese Weise gebrochen wird, besser
gesagt, wenn es auf diese Weise zu wirklicher Untreue kommt,
dann ist das vielleicht ein schwerer Schaden für die verratene Person
oder Sache — davon wüssten manche etwas zu sagen! — aber
ein noch sehr viel schwererer für dich selbst. Denn dann hast du
den Zusammenhang deines Selbst zerrissen, hast du deine Persönlichkeit

innerlich aufgelöst. Es ist in dich etwas Kainhaftes
hineingekommen, ein Unstet- und Flüchtigsein. Denn du hast, wie Kain,
durch deine Untreue deinen Bruder gemordet — oder gibt es
einen schärferen, tötlicheren Dolchstoss als eine Treulosigkeit, einen
Verrat? Dein Opfer, es leidet, es ist vielleicht fast vernichtet, aber du
leidest mehr, du bist mehr als vernichtet. Du bist von dir selbst losgerissen

und ich fürchte, auch von Gott — denn wie kann Gottes Treue
empfinden, wer selbst keine Treue hat? — du, dem ein Anderer nicht
trauen durfte, darfst auch dir selbst nicht mehr trauen. Wer bist du
denn eigentlich? Wo ist dein Selbst? Nicht umsonst ist Judas
seinen Weg gegangen. Es gibt unter Gottes Himmel keine so grosse
Sünde als Untreue; hüte dich vor Einem ganz besonders: dass du

190



eine Liebe und Treue, ein tiefes Vertrauen misshandelst, verleugnest,
verrätst Auf nichts liegt ein so schwerer Fluch. Sei getreu, sei
getreu bis in den Tod, so wirst du die Krone des Lebens empfangen.

3.

Das Element der Untreue ist der bitterste Tropfen im Kelch des
Menschenloses. Zu den schmerzlichstem Stücken der Passion des
Menschensohnes gehört die Verleugnung des Petrus und der Verrat
des Judas. Dieser verleugnende Petrus spielt in jeder Sache, Bewegung,

Gemeinschaft eine Rolle, aber auch der Judas wird darin selten

fehlen. Woher kommt dieses Element des Verrates in das
Menschenwesen herein? Ist es überhaupt zu erklären oder stehen wir
hier einfach vor den dämonischen Geheimnissen der Menschennatur?
Gewiss, diese Geheimnisse treten uns gerade hier entgegen. „Euer
einer ist ein Teufel," heisst es von Judas. Aber es gibt, wie mir
scheint, doch eine Erklärung, die auf die Wurzel dieses Bösesten im
Menschenwesen wenigstens hindeutet. Ist nicht alle Untreue im
letzten Grunde Selbstsucht? Warum hat Petrus verleugnet?
Weil ihm die Sorge für sich selbst wichtiger war als seine Jüngerschaft.

Er schämte sich Jesu, weil es in diesem Augenblick keine
Ehre war, zu ihm zu gehören. Warum hat Judas verraten? Doch
wohl, weil er nie g e 1 i e b t hat. Er hat in Jesus nur sich selbst
geliebt, seine eigenen Ideen vom Reiche Gottes, vielleicht auch im letzten

Grunde seinen eigenen Erfolg. Wenn man zum Verräter wird,
hat man, meistens ohne es selbst zu wissen, in einem Menschen oder
einer Sache sich selbst, seine Befriedigung, seine Unterhaltung, seine
Ehre gesucht; sobald man dies nicht findet, dann wendet man sich,
oft ganz unvermittelt, anderswo hin. Es ist denkbar, dass diese
Selbstsucht als grosse Liebe und Begeisterung auftrete, als Liebe und
Begeisterung, die beinahe wie echt aussehen und die es doch nicht
sind. Besonders sind es Eifersucht — die auch das Gegenteil wahrer

Liebe ist — Ehrgeiz und Machtdrang, die Verräter machen.
Selbstsucht ist eine Macht, die zwischen Geist und Natur in der

Mitte steht. Sie ist nicht die wahre Behauptung unseres Selbst, diese
geschieht nur in der Liebe und Treue; sie ist aber auch nicht die
reine Natur, diese ist ohne Selbst ; sie ist eine dämonische Mischung
von Geist und Natur. Der Selbstsüchtling wird in der höchsten
Steigerung zu einem Dämon nach Art des Staurogin bei Dostojewsky.
Aber auf der andern Seite führt die Selbstsucht gerade dadurch, dass
sie zur Untreue wird, zur Natur zurück, und zwar zu dem, was an
der Natur für uns nicht gut ist. Denn wenn die Untreue das Selbst
zerbricht, so tritt an Stelle der Wahrung des Selbst durch die
unbedingte und heilige Verpflichtung das Spiel der Naturtriebe, heissen
diese nun Machtgier, Ehrtrieb, Sinnlichkeit, Habsucht oder sonstwie.

Der Mensch gerät in ihren Bann. Darum erhält er selbst etwas

191



Unvertrautes, Trügerisches. Das ist der Grund, warum gerade mit
dem Spiel des Erotischen, das ja zunächst bloss ein geistiger
Naturtrieb ist, sich so leicht der Verrat verbindet. Er liegt gleichsam

schon darin verborgen. Zum reinen Eros, ohne sittliche Zucht
und Bindung, gehört Don Juan. Was die Ehe über den blossen Eros
erhebt, ist die Treue. Darum ist die Ehe zwar Bindung, Bindung
nämlich jenes fliessenden Elementes, aber darin Freiheit und Erhebung

über die Natur zum Menschen.
Wenn diese Erklärung der Untreue aus der Selbstsucht richtig

ist, dann verstehen wir, warum gerade heute die Treue schwerer und
seltener geworden ist. Denn unser Geschlecht ist Selbstsucht-
krank. Das gilt von den Sozialisten — auch den „religiösen",
— so gut wie von den übrigen Menschen. Wir sind selbstsuchtkrank,

weil wir atomisiert sind, weil die Bindung durch das Heilige
verloren ist. Darum können Gemeinschaften, Genossenschaften,
Siedelungen so schwer bestehen, darum ist überall der Geist der Spaltung

am Werke. Wir können nicht tief lieben, weil wir nicht reich,
sondern arm sind, weil wir uns nicht tief geliebt wissen. Es
ist nur ein anderer Ausdruck für die gleiche Sache, wenn wir sagen :

unser Geschlecht kann nicht recht treu sein, weil es keine tiefe Seele
hat, weil es ihm an geistiger Gründung fehlt. Die naturalistische
Weltanschauung, die den Menschen an das bindet, was selbst nicht
fest ist, bildet keinen Boden für jenes Beharren in der Vertretung
einer Sache durch Kampf, Anfechtung von aussen und innen, ja,
wenn es sein muss, durch Not und Tod, ohne welches noch nie
grosse Dinge durchgesetzt worden sind. Darum haben es alle
Bestrebungen, die auf solche grossen und zugleich einfachen Dinge
gehen, heute so schwer. Die Menschen von heute wollen nicht geben,
sondern bloss nehmen, bekommen aber nie genug. Ihr Hunger ist
so gross, dass sie kaum zum Essen kommen, sondern davon laufen,
zu sehen, ob nicht eine andere Tafel mit massiverer Kost gedeckt sei.
Diese heutigen Menschen sind von nervöser Empfindlichkeit. Sie
sind so empfindlich, weil sie keine Sache haben, von der sie so völlig
beherrscht wären, dass sie zugleich satt würden und frei von sich
selbst. Ganz besonders gilt dies von den Intellektuellen. Unsere
„Bildung" erzieht ja nicht zur Liebe, sondern es gilt von ihr : „Das
Wissen blähet auf." Soweit sie aber stark ästhetisch geartet ist, so
muss gesagt werden, dass ästhetisierende Naturen (die nicht mit
Künstlern zu verwechseln sind) in besonderer Gefahr der Untreue
stehen. Denn sie suchen nicht die Wahrheit, die bindet, sondern den
Schein, die blosse Form, den Genuss. Ihr Idealtypus ist eben Don
Juan. Nur im Ethischen ist Treue. Am ehesten findet man tiefe,
rührende Treue beim einfachen Volk, das in Ehrfurcht und Lebensnot

nicht über sich selbst reflektiert.
Es ist wieder nur ein anderer Ausdruck für die gleiche Grund-

192



tatsache, wenn wir sagen : Der heutigen Welt wird die Treue besonders

schwer, weil ihr eben jenes Element fehlt, das ja das
Grundelement der Treue selbst ist, die Stetigkeit. Sie ist Unruhe,
Wirbel, rascher Fluss der Eindrücke (Kino und Verwandtes sie ist
soziale, politische, ethische, kulturelle, religiöse Wurzellosigkeit oder
doch Wurzelschwäche. Wie wir keine feste Wohnung für den Leib
haben, so keine für die Seele. Darum werden wir so schwankend,
allen Winden ausgesetzt. Die heutigen Menschen zweifeln und
verzweifeln so leicht, und das ist eben auch eine Form der Untreue,
obschon eine menschlich gar sehr begreifliche. Es fehlt uns an
der Kraft des Glaubens, aber nicht umsonst ist, wie schon
gezeigt worden, Treu und Glauben durch die Volksempfindung so eng
verbunden worden. Zur „Geduld des Glaubens" gehört die
Begründung auf den Felsengrund einer Welt des Geistes und des
Absoluten; ja, um getreu zu sein bis in den Tod, ist wohl nötig, dass
man etwas weiss, was über den Tod hinausführt. Diesen Felsengrund

müssen wir wieder gewinnen, dann werden wir wieder jene
wunderbare Fähigkeit vergangener Geschlechter erlangen, für eine
Sache, die über allen sog. persönlichen Interessen liegt, ja gegen
sie ist, die schwersten Zeiten zu ertragen, ohne an ihr irre zu werden,

für sie Vermögen, Ehre, Laufbahn, Glück, Liebe der Menschen
zu opfern, und wenn es not tut, singend für sie in den Tod zu gehen,
gekrönt mit der Krone des Lebens, der Treue.

4.
Sagen wir zum Schluss noch offen heraus, dass etwas vom

Element der Untreue fast in uns allen waltet, bei einigen vielleicht nur
in den feinsten, nur für das zarte eigene Gewissen spürbaren Form,
vielleicht nur als eine Möglichkeit, bei andern aber, und nicht einmal
bei den niedrigsten Naturen, als dämonische Versuchung. Darum
ist es eine zentrale, gewaltige und dringliche Aufgabe, dass wir
die Treue finden, immer treuer werden — treu in der Freiheit und frei
in der Treue. Wir müssen Treue lernen, damit wir zu uns selbst kommen.

Wir müssen Treue lernen, damit Gottes Sache vorwärts gehen
kann. Das bedeutet vor allem, dass wir durch eine unbedingte und
heilige Bindung an die Sache von uns selbst los kommen und
damit von aller Eifersüchtelei, selbstischen Empfindlichkeit und
Reizbarkeit. In dem Masse, als diese Bindung, die eben die Treue ist,
zustande kommt, können wir über alle Unterschiede des Temperamentes

und der verschiedenen Auffassung einer Sache hinweg miteinander

arbeiten, zusammenstehen und damit stark sein, wo wir jetzt
schwach sind, dadurch, dass wir uns selbst verzehren, und damit
siegen, wo wir jetzt, weil wir getrennt und zerrissen sind, erliegen. Eine
Wahrheit ist in dem Faschismus : wir müssen lernen, ein fascio zu
bilden, ein Bündel, eine geschlossene Stosskraft des Guten in
Gemeinschaft. Wir müssen umkehren und werden wie die Kinder.

193



Sei getreu bisin d'enTod! Das Wort mag übertrieben scheinen,

wenn man an den äussern Tod denkt, der ja heute der Treue zu
einer Sache doch weniger droht, als jenen ältesten Jüngern Christi —
obschon auch das noch anders werden kann! Und doch ist es ein
sehr sachgemässes Wort. Denn jede echte Treue führt einen Weg des
Todes. Wer sich selbst, den Menschen, der Sache, Gott, treu sein
will, muss gefasst sein, auf seinem Wege in Nöte zu geraten, die
schon den Namen Tod verdienen, in Verlassenheiten, Niederlagen,
Finsternisse, die ihm wie ein völliges Ende und Zugrundegehen
vorkommen mögen. Dem gegenüber auszuhalten war stets die
Aufgabe wahrer Treue und in diesem Aushalten sind die schönsten Kronen

dieser Erde gewonnen worden. Suche diese Ehre, so wie es
dir gezeigt wird, auf d e i n e m Wege, eine edlere gibt es nicht. Die
Sache Gottes aber siegt im Grossen wie im Kleinen durch Treue.
Es steht nicht im Widerspruch dazu, dass im letzten Grunde nur
Gott selbst unser schwaches und schwankendes Herz und unser
fragmentarisches Leben treu machen kann, dadurch, dass es gesammelt
und bewahrt wird von seiner Ewigkeit und gerettet durch seine
Treue. L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.
(Schluss.)

Wie wir schon früher sahen, dass durch den Spiritualismus der
Individualismus im Gottesdienste eigentlich bedingt sei, aber durch
die Gesellschaft der Freunde dadurch überwunden wurde, dass sie

grosses Gewicht auf gemeinsame, öffentliche Gottesdienstversammlungen

legen, so haben sie in ihrer Gemeinschaftsorganisation das
individualisierende Moment des Spiritualismus durch eine feste
Kirchenorganisation überwunden, deren Aufbau ich kurz skizzieren
möchte.

Die Basis der Gemeinschaft sind die Einzelgemeinden, grössere
oder kleinere, die je nachdem bald in Privathäusern oder in eigentlichen

Versammlungshäusern zusammenkommen.
Die Gemeinde versammelt sich mindestens einmal in der Woche

und zwar am ersten Tag; denn die Quäker brauchen nicht die
Namen der Wochentage oder Monate, sondern nummerieren diese und
zitieren: im zweiten Monat am 19. Tage. Sie beginnen die Woche
mit dem Sonntag als erstem Tag. Diese Versammlung heisst „weekly
meeting". Hin und wieder werden auch Versammlungen an
Wochentagen gehalten. Die Administration der Gemeinde wird
gehandhabt durch zwei Aemter: die Aelteren und die Aufseher. Die
Aelteren haben die Oberaufsicht über die Gemeinde, ihre Mitglieder,
den Zivilstand, die Sittlichkeit, die Lehre und die Minister. Die Auf-

194


	Treue : Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens geben (Offenbg. Joh. 2, 10)

