Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 5

Artikel: Treue : Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens
geben (Offenbg. Joh. 2, 10)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Er kommt! Jaer kommt, jener Tag, des wir harren,
Da Vélker sich finden in Liebe und Treu,

. Der Herr aller Himmel wird Konig aut Frden
Und selig die Menschheit sich griindet aufs neu,
Der Tag, der der Heilgen Gebete erfiillet,

Der Tag, der das Suchen im Schauen uns stillet,

Er kommt! Jaer kommt! Heil dem Tag, des wir harren!
Der strahlendste Tag, der der Welt je geleucht!
Da Er, der Allmécht’ge, alleine regieret,
Und Satan und Siinde sein Angesicht fleucht!
Da siindlos die Schopfung, erlost von dem Streiten,
Verkiindigt sein Lob bis in ewige Zeiten.

Nathanael Beskow.

Treue.
Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone
des Lebens geben. : Ofienbg. Joh, 2. 10.

Man kann Gott auch nicht dienen ohne treu zu sein. Keine Sache,
wenigstens keine, die ein wirkliches Selbst und eine Verleugnung
dieses Selbst verlangt, keine grosse und schwere Sache, kann leben
ohne viel Treue derer, die sie menschlich zu tragen haben, ohne
eine unbedingte Treue, eine Treue bis in den Tod.

1.

Worin besteht diese Treue? Was ist denn Treue?

Die Treue, der das Buch der Kimpfe Gottes die Krone des Lebens
verheisst, gilt von altersher, besonders aber auf dem Boden, den das
Kreuz geweiht, selbst als die Krone der Tugenden, wie ihr Gegen-
teil, die Untreue, die in der Verleugnung und im Verrat gipfelt, als
die Vollendung des Bosen. Alles mit Recht. Denn die Treue ist
das Gute selbst und die Untreue darum das Gegenteil. Was ist denn
die Treue? Sie ist das Beharren des Guten in sich selbst; sie ist
die Behauptung der Einheit der Personlichkeit; sie ist damit die An-
erkennung einer heiligen und unbedingten Verpflichtung, ja sie ist
so recht die wunderbare Offenbarung des Gebundenseins der Seele
an eine hohere Welt. Weil die Liebe dieses Verhiltnis in der
hochsten Form ausdriickt und Liebe in jeder Sphére, wo sie diesen
Namen verdient, als Gefiihl des tiefsten Gebundenseins, seis an einen
Menschen (oder viele oder alle), seis an Gott erschelnt so wird die
Treue stets irgendwo mit der Liebe verkniipft; sie ist vor allem die
Krone der Liebe. Mit diesen Andeutungen ist, meine ich, klar ge-
macht, dass die Treue mit Recht als die Konigin des Guten b.etrachtet

186



wird. Denn in ihr kommt das ganze Geheimnis dessen, was Geist
ist, im Gegensatz zur blossen N at u r, das ganze Wunder der Per-
sonlichkeit, die ganze Absolutheit des Guten und damit der ganze
Gottesadel des Menschen zum Vorschein. In menschlicher Treue
vor allem offenbart sich uns darum Gott; in der vollendeten Treue
Christi, der Treue bis zum Tode, bis zum Tode am Kreuz, ist darum
der Menschheit Gottes unbedingte und grenzenlose Liebe sichtbar
und gewiss geworden. In der héchsten Offenbarung des Geistes
tritt Der hervor, welcher d e r Geist ist, in der Vollendung des G u-
ten, Der, welcher der Gute ist. Gut sein heisst giitig sein, das
Gute ist Liebe (,Die Liebe ist des Gesetzes Erfiillung®), die Treue

aber ist das Gottessiegel der Liebe und alles Guten. '

Einen Zug miissen wir noch hervorheben. Von altersher hat
man die Treue mit dem Glauben in Zusammenhang gebracht:
Treu und Glauben! Der Zusammenhang ist tiefer als viele ahnen.
Er bezieht sich nicht bloss auf Handel und Wandel, in dem Sinne,
dass man dort auf Treue muss bauen kénnen, um Glauben, das heisst
Vertrauen zu schenken, sondern es bedeutet auch, -dass man nicht
treu sein kann, wenn man nicht glauben kann, glauben an Gott, an
den Menschen, an die Sache, wie umgekehrt, dass man nicht glauben
kann, ohne Treue zu halten, ja, dass Treue selbst schon Glauben
und Glauben Treue ist. Judas hat nicht Treue halten konnen, weil
er, wie sein Selbstmord zeigt, zur Verzweiflung neigte; diese aber ist
Unglauben. Treue und Glauben, so in Eins gesehen, bilden den
festen Untergrund jedes einzelnen Lebens, wie jeder Gesellschait;
' ohr;le sie versinken sie ins Bodenlose. Es liegt viel in dieser Tat-
sache!

So ist wohl klar dass man nicht einer Sache (imintensiven
Sinne) dienen kann, ohne diese Treue. Denn eine solche Sache for-
dert die tiefste Hing‘ebu‘ng, das Gefiihl starkster Gebundenheit und
strengster Verpilichtung, also Liebe im hochsten Sinne. Man ge-
hort einer Sache, wie man in der Liebe einem Menschen genort. Es
ist ein selbstverstindliches Gebundensein, ein Aufgehen in der Sache
und zwar ein freudiges, nicht ein saures — so wie es in der rechten
Liebe ist. Und wie Liebe in jeder Form die tiefste Begeisterung der
Seele weckt, eine Begeisterung, deren leuchtendste Flamme der En-
thusiasmus im urspriinglichen Sinne des Wortes (Sein in Gott)
bedeutet, so erweckt eine rechte Sache die hochste Begeisterung,
den Enthusiasmus in uns. In ihr aufzugehen ist uns Seligkeit, wie
es Seligkeit ist, in einem geliebten Menschen (um nicht von Gott
zu reden) aufzugehen Solche Hingabe an die Sache ist uns das
Leben, ohne sie wéren wir tot.

Aber gerade die Worte von der Begeisterung und dem Enthusias-
mus weisen uns auf das tiefere und eigentliche Wesen der Treue hin.
Wir wissen ja alle, dass es ein begeistertes, ja enthusiastisches Er-

187



greifen einer Sache oft gibt, wo dann aber gerade die Treue fehlt.
Denn zur Treue gehort das Aushalten, das Standhalten, das Fest-
bleiben nicht nur gegeniiber der Anfechtung von aussen, sondern
auch gegeniiber den Schwankungen der eigenen Gefiihle und Stim-
mungen. Nichts ist uns vertrauter, als die Erfahrung, wie eine Sache,
besonders so lange sie neu ist, von Menschen mit einem Feuer ergrif-
fen wird, womit man eine Welt erobern kdnnte, aber nach einiger
Zeit wird es bei ihnen, ohne dass man eigentlich sagen konnte
warum, still und lau, und nach einer weiteren Zeit haben sie sich
etwas Anderem zugewendet. Zum Siege gefithrt wird eine Sache
nur von denen, die getreu sein kdnnen, getreu bis zum Ende.

2

Aber hier erhebt sich nun der Einwand, auf den diese Betrach-
tung hinsteuert: ,.Ja, darf man denn diese Treue verlangen? Gibt
es eine Pflicht dazu? Hat ein Mensch nicht auch das Recht, sich zu
wandeln? Gehort zur Pflicht des Beharrens nicht auch die des be-
standigen Neuwerdens? Ware jene Treue nicht Sklaverei und fithrt
nicht tatsachlich falsch verstandene Treue oft genug zu Sklaverei,
seis bei den Einzelnen, seis auch bei ganzen Voélkern und Volksklas-
sen? Gehort aber zur Heiligkeit und Absolutheit des Guten nicht
auch die Freiheit? Ist nicht auch sie die Wahrung der Persénlich-
keit, des wirklichen Selbst?*

Dieser Einwand fiihrt uns noch tiefer in das Wesen der Treue
ein. Gewiss handelt es sich nicht darum, diese Treue, dieses
Verharren, d i e s e Gebundenheit zu verlangen Davor miisste uns,
wenn es noﬁg wire, schon die Ueberlegung bewahren, dass es zwar
gewiss keine Freiheit gibt ohne Treue, aber auch umgekehrt keine
Treue ohne Freiheit. Treue muss, um diesen Namen zu verdienen,
eine Tat unseres Selbst sein, unsere hochste Tat, also gewissermas-
sen die hochste Selbstbehauptung, alles Andere ist bloss Sklaverei
und nie ganz sicher. Aber welche meinen wir denn? Wo liegt die
Grenze zwischen echter und falscher Treue?

Nochmals fragen wir: Was ist Treue? Treue, m6chte ich nun
sagen, ist das Gesetz der Stetigkeit des sittlichen Lebens. Ste-
tigkeit — eine gewaltige Grundordnung des Lebens und von unge-
heurer Bedeutung fiir das soziale wie fiir das individuelle Leben. Car-
lyle hat sie besonders michtig gepredigt. Schon von dieser Forde-
rung aus ist die heutige Gesellschaft verurteilt. Stetigkeit bedeutet
Zusammenhang, bedeutet — es muss nun ein Fremdwort ge-
braucht werden — Kontinuitat Dadurch unterscheidet sich,
wie schon angedeutet wurde, der Geist von der Natur. Die Natur
besitzt, so weit wir sehen konnen, keinen be w ussten Zusammen-
hang ihres Lebens. Sie lebt in ewiger Gegenwart. Das bedeutet

188



aber: sie ist in jedem Augenblick anders. Sie hat keine Verant-
wortung. Darin hat sie ihre Art von Unschuld. Sie ist, konnte
man auch sagen, rein 4sthetisch bestimmt. Sie ist vollkommene
Freiheit, aber weil es keine bewusste und verantwortliche Freiheit
ist, so ist diese zugleich Zwang, Bann, Verhdngnis. Anders der Geist.
Es ist das Wesen des Geistes, dass sein Leben nicht im Flusse der
Natur ohne verbindendes Bewusstsein fortlauft, sondern dass er sich
in sich selbst zuriickbiegt, dass er bewusst wird, Zusammenhang
bekommt, wesenhait wird, eine Geschichte erhilt und damit
eine Aufgabe und einen Sinn, in dem das Unbedingte hervor-
tritt. Darum ist auch erst der sittliche Geist Geist im Vollsinn, alles
Andere, alles bloss Psychische, bleibt-im Reiche der Natur. Darum
gehort zum Geiste Stetigkeit. Er ist gebunden, gebunden an sich
selbst, gebunden an seine Geschichte, gebunden an seine Aufgabe.
Der Geist lebt, wie Bergson tiefsinnig gezeigt hat, in der Dauer.
In dem Masse, als er dieses Element verldsst, wird er zur blossen
Natur. Nur in der Stetigkeit, die eben die Treue ist, sind wir wir
selbst, Unireue ist Auflosung des Selbst; Treue allein ist darum
Freiheit. |

Damit ist wohl auch gezeigt, welches die wahre Verbindung ist
zwischen der Pilicht des Beharrens bei der einmal ergriffenen Wahr-
heit, Sache, Gemeinschaft und dem Recht, ja der Pilicht der Freiheit
und Entwicklung. Es muss auch in der Entwicklung
die Stetigkeit und in der Trennung der Zusam-
menhang gewahrt werden. Wir diirfen eine Sache oder
einen Menschen verlassen, wenn uns ein inneres Gebot weiter drangt,
gewiss; ja, wir m it s s e n es oft, obschion es uns tief schmerzlich ist.
‘Aber nicht leichthin; nicht ohne die ernsteste und tiefste Auseinander-
setzung mit der bisherigen Bindung. Das Neue, dem wir uns zu-
wenden, muss die Fortsetzung, die Weiterentwicklung, die wahre
Entfaltung dessen sein, was wir gewollt — was sehr wohl beim
scheinbaren Gegenteil der Fall sein kann. Der Faden des Selbst
darf nicht abgerissen werden. Fine solche Wendung wird schwer-
lich ohne tiefe Schmerzen vor sich gehen und das Mass dieser
Schmerzen ist auch der Priifstein dafiir, ob in einer solchen Entwick-
lung Treue waltet oder nicht. Ist es notig, daran zu erinnern, dass
dies der Weg des Paulus aus dem Pharisdismus zu Christus, der der
Reformatoren aus der katholischen Kirche zum biblischen Evange-
lium, der Kirkegaards von der Kirche zur Nachfolge Christi, der
Blumhardts vom Pietismus zum Reiche Gottes fiir die Erde war?
Gerade die Leidenschaftlichkeit, mit der sie oft gegen das reagieren,
wovon sie losgekommen sind, beweist den furchtbaren E r n st ihrer
Auseinandersetzung damit, beweist ihre Treue, ihre Pietat, wihrend
einer, der es nicht so W1cht1g nimmt, leichter ruhig und gema551gt
bleiben kann — etwas, was die dummen Menschen so wenig ver-

189



stehen! Die Verleugnung, der Verrat sind ganz kalt; die Judasholle
Dantes besteht aus lauter Eis.

Darum sagen wir: Gewiss darfst du dich von Menschen und
Sachen trennen, wenn es sein muss. Aber das diirfen Menschen
und Sachen, mit denen du durch ein Band der Gemeinschaft verbun-
den warst, verlangen, dass du das nicht leichthin tuest, nicht so, dass
du bloss nach und nach kalt und gleichgiiltig gegen sie wirst, ohne
dass man weiss warum — das diirfen sie verlangen, dass du dich
mit ihnen auseinandersetzest, dass du ihnen zeigst, warum du deinen
Weg nun vorwarts oder zuriick gehen musst; dass du ihnen vielleicht
auch Gelegenheit gibst, dir zu zeigen, wie sie es meinen; dass du ver-
suchst, ob du nicht doch trotz deiner neuen Gedanken, ja gerade erst
recht mit ihnen in Verbindung bleiben konntest. Wo das nicht ge-
schieht, da fehlt es an Treue. Es ist kein Zufall, dass ein Merkmal
des Verrats, der krassesten Form der Treulosigkeit, seine Plotz-
lichkeit ist, dass er kommt, ohne dass man daran gedacht hitte, ja,
dass auch eine weniger starke Form, die Verleugnung, gewdhnlich
mit Ueberraschung, Mangel an Besmnung, Mangel an Dauer zusam-
menhdngt. Also gehort zur Treue eine gewisse. Pietat. Mit
solcher ist, wie gesagt, leidenschaftliche Heltigkeit der Opposition
vereinbar, aber nicht kalter Hohn; aus diesem spricht der Verrat.
In dem Masse, als dein Weggang nicht aus heiligem, tragischem
Zwang erfolgt, sondern aus dem Durst des Geltenwollens, dem
Macht- und Ehrtrieb, dem geschwollenen. Selbstgefiihl, der hoch-
miitigen Zweilelsucht, vielleicht gar der Laune oder asthetischen
Stimmung, mischt sich’ in diesen Weggang das Judaselement des
Abfalls und Verrats, das dich teuer zu stehen kommen wird!

Wenn die Treue auf diese Weise gebrochen wird, besser ge-
sagt, wenn es auf diese Weise zu wirklicher Untreue kommt,
dann ist das vielleicht ein schwerer Schaden fiir die verratene Person
oder Sache — davon wiissten manche etwas zu sagen! — aber
ein noch sehr viel schwererer fiir dich selbst. Denn dann hast du
den Zusammenhang deines Selbst zerrissen, hast du deine Person-
lichkeit innerlich aufgelést. Es ist in dich etwas Kainhaites hinein-
gekommen, ein Unstet- und Fliichtigsein, Denn du hast, wie Kain,
durch deine Untreue deinen Bruder gemordet — oder gibt es
einen schérferen, totlicheren Dolchstoss als eine Treulosigkeit, einen
Verrat? Dein Opfer, es leidet, es ist vielleicht fast vernichtet, aber du
leidest mehr, du bist mehr als vernichtet. Du bist von dir selbst losge-
rissen und ich fiirchte, auch von Gott — denn wie kann Gottes Treue
empfinden, wer selbst keine Treue hat? — du, dem ein Anderer nicht
trauen durfte, darfst auch dir selbst nicht mehr trauen. Wer bist du
denn eigentlich? Wo ist dein Selbst? Nicht umsonst ist Judas sei-
nen Weg gegangen. Es gibt unter Gottes Himmel keine so grosse
Siinde als Untreue; hiite dich vor Einem ganz besonders: dass du

190



eine Liebe und Treue, ein tiefes Vertrauen misshandelst, verleugnest
verratst! Auf nichts llegt ein so schwerer Fluch. Sei getreu sei ge-
treu bis in den Tod, so wirst du die Krone des Lebens empfangen

3,

Das Element der Untreue ist der bitterste Tropfen im Kelch des
Menschenloses. Zu den schmerzlichsten Stiicken der Passion des
Menschensohnes gehort die Verleugnung des Petrus und der Verrat
des Judas. Dieser verleugnende Petrus spielt in jeder Sache, Bewe-
gung, Gemeinschait eine Rolle, aber auch der Judas wird darin sel-
ten fehlen. Woher kommt dieses Element des Verrates in das Men-
schenwesen herein? Ist es iiberhaupt zu erklaren oder stehen wir
hier einfach vor den damonischen Geheimnissen der Menschennatur?
Gewiss, diese Geheimnisse treten uns gerade hier entgegen. , Euer
einer ist ein Teufel,” heisst es von Judas. Aber es gibt, wie mir
scheint, doch eine Erklarung, die auf die Wurzel dieses Bosesten im
Menschenwesen wenigstens hindeutet. Ist nicht alle Untreue im
letzten Grunde Selbstsucht? Warum hat Petrus verleugnet?
Weil ihm die Sorge fiir sich selbst wichtiger war als seine Jiinger-
schaft. Er schamte sich Jesu, weil es in diesem Augenblick keine
Ehre war, zu ihm zu gehéren. Warum hat Judas verraten? Doch
wohl, weil er nie geliebt hat. Er hat in Jesus nur sich selbst ge-
liebt, seine eigenen Ideen vom Reiche Gottes, vielleicht auch im letz-
ten Grunde seinen eigenen Erfolg. Wenn man zum Verrater wird,
hat man, meistens ohne es selbst zu wissen, in einem Menschen oder
einer Sache sich selbst, seine Befriedigung, seine Unterhaltung, seine
Ehre gesucht; sobald man dies nicht findet, dann wendet man sich,
oft ganz unvermlttelt anderswo hin. Es ist denkbar, dass diese
Selbstsucht als grosse Liebe und Begeisterung auftrete, als Liebe und
Begeisterung, die beinahe wie echt aussehen und die es doch nicht
sind. Besonders sind es Eifersucht — die auch das Gegenteil wah-
rer Liebe ist — Ehrgeiz und Machtdrang, die Verrater machen.

Selbstsucht ist eine Macht, die zwischen Geist und Natur in der
Mitte steht. Sie ist nicht die wahre Behauptung unseres Selbst, diese
geschieht nur in der Liebe und Treue; sie ist aber auch nicht die
reine Natur, diese ist ohne Selbst; sie ist eine ddmonische Mischung
von Geist und Natur. Der Selbstsiichtling wird in der héchsten Stei-
gerung zu einem Ddmon nach Art des Staurogin bei Dostojewsky.
Aber auf der andern Seite fiithrt die Selbstsucht gerade dadurch, dass
sie zur Untreue wird, zur Natur zuriick, und zwar zu dem, was an
der Natur fiir uns nicht gut ist. Denn wenn die Untreue das Selbst
zerbricht, so tritt an Stelle der Wahrung des Selbst durch die unbe-
dingte und heilige Verpilichtung das Spiel der Naturtriebe, heissen
diese nun Machtgier, Ehrtrieb, Sinnlichkeit, Habsucht oder sonst-
wie. Der Mensch gerat in ihren B an n. Darum erhalt er selbst etwas

191



Unvertrautes, Triigerisches. Das ist der Grund, warum gerade mit
dem Spiel des Erotischen, das ja zunédchst bloss ein geistiger
Naturtrieb ist, sich so leicht der Verrat verbindet. Er liegt gleich-
sam schon darin verborgen. Zum reinen Eros, ohne sittliche Zucht
und Bindung, geho6rt Don Juan. Was die Ehe iiber den blossen Eros
erhebt, ist die Treue. Darum ist die Ehe zwar Bindung, Bindung
namlich jenes fliessenden Elementes, aber darin Freiheit und Erhe-
bung iiber die Natur zum Menschen.

Wenn diese Erklarung der Untreue aus der Selbstsucht richtig
ist, dann verstehen wir, warum gerade heute die Treue schwerer und
seltener geworden ist. Denn unser Geschlecht ist selbstsuch t-
krank. Das gilt von den Sozialisten — auch den ,,religitsen,
— so gut wie von den {ibrigen Menschen. Wir sind selbstsucht-
krank, weil wir atomisiert sind, weil die Bindung durch das Heilige
verloren ist. Darum kénnen Gemeinschaften, Genossenschaften, Sie-
delungen so schwer bestehen, darum ist {iberall der Geist der Spal-
tung am Werke. Wir konnen nicht tief lieben, weil wir nicht reich,
sondern arm sind, weil wir uns nicht tief geliebt wissen. Es
ist nur ein anderer Ausdruck fiir die gleiche Sache, wenn wir sagen:
unser Geschlecht kann nicht recht treu sein, weil es keine tiefe Seele
hat, weil es ihm an geistiger Griindung fehlt. Die naturalistische
Weltanschauung, die den Menschen an das bindet, was selbst nicht
fest ist, bildet keinen Boden fiir jenes Beharren in der Vertretung
einer Sache durch Kampf, Anfechtung von aussen und innen, ja,
wenn es sein muss, durch Not und Tod, ohne welches noch nie
grosse Dinge durchgesetzt worden sind. Darum haben es alle Be-
strebungen, die auf solche grossen und zugleich einfachen Dinge
gehen, heute so schwer. Die Menschen von heute wollen nicht geben,
sondern bloss nehmen, bekommen aber nie genug. Ihr Hunger ist
so gross, dass sie kaum zum Essen kommen, sondern davon laufen,
zu sehen, ob nicht eine andere Tafel mit massiverer Kost gedeckt sei.
Diese heutigen Menschen sind von nervoser Empfindlichkeit. Sie
sind so empfindlich, weil sie keine Sache haben, von der sie so vollig
beherrscht wiren, dass sie zugleich satt wiirden und frei von sich
selbst. Ganz besonders gilt dies von den Intellektuellen. Unsere
,Bildung* erzieht ja nicht zur Liebe, sondern es gilt von ihr: ,,Das
Wissen blahet auf.“ Soweit sie aber stark asthetisch geartet ist, so
muss gesagt werden, dass dsthetisierende Naturen (die nicht mit
Kiinstlern zu verwechseln sind) in besonderer Gefahr der Untreue
stehen. Denn sie suchen nicht die Wahrheit, die bindet, sondern den
Schein, die blosse Form, den Genuss. Ihr Idealtypus ist eben Don
Juan. Nur im Ethischen ist Treue. Am ehesten findet man tiefe,
rithrende Treue beim einfachen Volk, das in Ehrfurcht und Lebens-
not nicht iiber sich selbst reflektiert. |

Es ist wieder nur ein anderer Ausdruck fiir die gleiche Grund-

192



tatsache, wenn wir sagen: Der heutigen Welt wird die Treue beson-
ders schwer, weil ihr eben jenes Element fehlt, das ja das Grund-
element der Treue selbst ist, die Stetigkeit Sie ist Unruhe,
Wirbel, rascher Fluss der Eindriicke (Kino und Verwandtes!) sie ist
soziale, politische, ethische, kulturelle, religiose Wurzellosigkeit oder
doch Wurzelschwiche. Wie wir keine feste Wohnung fiir den Leib
haben, so keine fiir die Seele. Darum werden wir so schwankend,
allen Winden ausgesetzt. Die heutigen Menschen zweifeln und ver-
zweifeln so leicht, und das ist eben auch eine Form der Untreue,
obschon eine menschlich gar sehr begreifliche. Es fehlt uns an
der Kraft des Glaubens, aber nicht umsonst ist, wie schon ge-
zeigt worden, Treu und Glauben durch die Volksempfindung so eng
verbunden worden. Zur ,,Geduld des Glaubens*“ gehort die Be-
griindung auf den Felsengrund einer Welt des Geistes und des Ab-
soluten; ja, um getreu zu sein bis in den Tod, ist wohl nétig, dass
man etwas weiss, was iiber den Tod hinausfithrt. Diesen Felsen-
grund miissen wir wieder gewinnen, dann werden wir wieder jene
wunderbare Fahigkeit vergangener Geschlechter erlangen, fiir eine
Sache, die iiber allen sog. personlichen Interessen liegt, ja gegen
sie ist, die schwersten Zeiten zu ertragen, ohne an ihr irre zu wer-
den, fiir sie Vermogen, Ehre, Laufbahn, Gliick, Liebe der Menschen
zu opfern, und wenn es not tut, singend fiir sie in den Tod zu gehen,
gekront mit der Krone des Lebens, der Treue.

4.

Sagen wir zum Schiuss noch offen heraus, dass etwas vom Ele-
ment der Untreue fast in uns allen waltet, bei einigen vielleicht nur
in den feinsten, nur fiir das zarte eigene Gewissen spiirbaren Form,
vielleicht nur als eine Moglichkeit, bei andern aber, und nicht einmal
bei den niedrigsten Naturen, als ddmonische Versuchung. Darum
ist es eine zentrale, gewaltige und dringliche Auigabe, dass wir
die Treue finden, immer treuer werden — treu in der Freiheit und frei
in der Treue, Wir miissen Treue lernen, damit wir zu uns selbst kom-
men. Wir miissen Treue lernen, damit Gottes Sache vorwarts gehen
kann. Das bedeutet vor allem, dass wir durch eine unbedingte und
heilige Bindung an die Sache von uns selbst los kommen und
damit von aller Eifersiichtelei, selbstischen Empfindlichkeit und Reiz-
barkeit. In dem Masse, als diese Bindung, die eben die Treue ist, zu-
stande kommt, kdnnen wir tiber alle Unterschiede des Temperamen-
tes und der verschiedenen Auffassung einer Sache hinweg miteinan-
der arbeiten, zusammenstehen und damit stark sein, wo wir jetzt
schwach sind, dadurch, dass wir uns selbst verzehren, und damit sie-
gen, wo wir jetzt, weil wir getrennt und zerrissen sind, erliegen. Eine
Wabhrheit ist in dem Faschismus: wir miissen lernen, ein fascio zu
bilden, ein Biindel, eine geschlossene Stosskraft des Guten in Ge-
meinschaft. Wir miissen umkehren und werden wie die Kinder.

193



Sei getreu bisinden T od! Das Wort mag iibertrieben schei-
" nen, wenn man an den dussern Tod denkt, der ja heute der Treue zu
einer Sache doch weniger droht, als jenen altesten Jiingern Christi —
obschon auch das noch anders werden kann! Und doch ist es ein
sehr sachgemésses Wort. Denn jede echte Treue fithrt einen Weg des
Todes. Wer sich selbst, den Menschen, der Sache, Gott, treu sein
will, muss gefasst sein, auf seinem Wege in Note zu geraten, die
schon den Namen Tod verdienen, in Verlassenheiten, Niederlagen,
Finsternisse, die ihm wie ein volliges Ende und Zugrundegehen vor-
kommen mogen. Dem gegeniiber auszuhalten war stets die Auf-
gabe wahrer Treue und in diesem Aushalten sind die schonsten Kro-
nen dieser Erde gewonnen worden. Suche diese Fhre, so wie es
dir gezeigt wird, auf d einem Wege, eine edlere gibt es nicht. Die
Sache G ottes aber siegt im Grossen wie im Kleinen durch Treue.
Es steht nicht im Widerspruch dazu, dass im letzten Grunde nur
Gott selbst unser schwaches und schwankendes Herz und unser frag-
mentarisches Leben treu machen kann, dadurch, dass es gesammelt
und bewahrt wird von s e.in e r Ewigkeit und gerettet durch seine
Treue. | L.Ragaz.

Die QGesellschaft der Freunde.
(Schluss.)

Wie wir schon frither sahen, dass durch den Spiritualismus der
Individualismus im Gottesdienste eigentlich bedingt sei, aber durch
die Gesellschaft der Freunde dadurch tiberwunden wurde, dass sie
grosses Gewicht auf gemeinsame, offentliche Gottesdienstversamm-
lungen legen, so haben sie in ihrer Gemeinschaitsorganisation das
~ individualisierende Moment des Spiritualismus durch eine feste Kir-
chenorganisation iiberwunden, deren Aufbau ich kurz skizzieren
mochte.

Die Basis der Gemeinschaft sind die Einzelgemeinden, grossere
oder kleinere, die je nachdem bald in Privathdusern oder in eigent-
lichen Versammlungshiusern zusammenkommen.

Die Gemeinde versammelt sich mindestens einmal in der Woche
und zwar am ersten Tag; denn die Quéiker brauchen nicht die Na-
men der Wochentage oder Monate, sondern nummerieren diese und
zitieren: im zweiten Monat am 19. Tage. Sie beginnen die Woche
mit dem Sonntag als erstem Tag. Diese Versammlung heisst ,,weekly
meeting®. Hin und wieder werden auch Versammlungen an Wo-
chentagen gehalten. Die Administration der Gemeinde wird ge-
handhabt durch zwei Aemter: die Aelteren und die Aufseher. Die
Aelteren haben die Oberaufsicht iiber die Gemeinde, ihre Mitglieder,
den Zivilstand, die Sittlichkeit, die Lehre und die Minister. Die Auf-

194



	Treue : Sei getreu bis in den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens geben (Offenbg. Joh. 2, 10)

