
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 4

Artikel: Aussprache. I., Zum viel umstrittenen Jesuswort ; II., Zum
Amerikanismus. 1., Nochmals zum Amerikanismus ; 2., Ein verkehrtes
Schlagwort

Autor: Jensen, Jens Marinus / Leuthold, H. / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Tod zeigen schon völlig genügend, wie das Reich erlangt werden

wird. Ich hänge für meine Kraft, Einsicht, Inspiration und
Führung vom Geiste Gottes ab, der in alle Wahrheit diejenigen führt,
die ihm gehorchen und durch dessen Gegenwart allein das wahrhafte

Leben hann gelebt werden." Willi Kobe.
(Schluss folgt.)

§
" I Aussprache 1 fj \

I. Zum vielumstrittenen Jesuswort.
1. Was ist des Kaisers — ?1)

Es war in den Tagen vor dem Weltkrieg.
Auf einem hohen Berge war eine kleine Schar Menschen versammelt.

Mitten drin stund der Kaiser und um ihn hatten sich Politiker, Diplomaten,
Handelsfürsten und Industriekönige gruppiert. Alle in eifrige Beratungen
vertieft.

Aber am Fusse des Bergabhanges auf der Ebene sah man gewaltige
Scharen junger Männer, Kopf an Kopf, weiter als das Auge reichte. Es
waren diejenigen, die zur Opferung bestimmt waren, um die Raubgier der
Wenigen zu sättigen. Unter ihnen stand ein junger Südjütländer, weggerufen

vom dänischen Volks- und Gemeinschaftsleben, wo man grosse Erwartungen
auf ihn gesetzt hatte. Dort stand ein Engländer mit eben beendigter

Ausbildung, bereit, das Evangelium nach Afrika zu bringen. Und da war auch
ein junger Berliner Pfarrer, der begonnen hatte, unter den Arbeitern zu wirken.

Ja, da waren Hunderte, Tausende, die sich dem Dienste des Meisters
geweiht hatten. Nun waren sie alle einberufen worden ins Heer des Kaisers.

Da ging der Meister — Gottes und des Menschen Sohn — über den Berg.
Der Kaiser und die Umstehenden schwiegen einen Augenblick und sahen

zunächst fragend auf ihn. Sie waren alle auf seinen Namen getauft und
sollten ihm also gehorchen. Er zog eine Münze hervor, besah sie und sagte:
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist." Dann wandte er sich um und sah
hin über das Jugendmeer. Sein Auge war freudig und wehmutsvoll zugleich,
während sein Blick sie alle umfasste: ,,Aber gebt Gott, was Gottes ist."

1) Der Einsender dieser Antwort schreibt dazu aus Dänemark folgendes.
„Mit tiefster Anteilnahme habe ich stets alle Mitteilungen und Aussprachen
in den „Neuen Wegen" verfolgt, besonders das Problem der Dienstverweigerung.

Die Ablehnung der Zivildienstpetition vor der bernischen Kirchensynode

vor zwei Jahren hat mich bitter enttäuscht, denn mir schien, wenn je
irgend jemand diese Gewissensfrage verteidigen sollte, so wäre das die
Aufgabe der Kirche und ihrer Vertreter. Zu jener Zeit kam ich auch mit einem
Gemeinschaftsprediger ins Gespräch über diese Lebensfrage. Seine Antwort
war: ,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist.' Genau die gleiche Antwort
erhielt ich ein Jahr später von einem andern Gemeinschaftsprediger. Nun
freut es mich aber ungemein, dass schon so viele Pfarrer in der Schweiz
anderer Ansicht sind. Jener Ausspruch Jesu beschäftigte mich immer wieder,
ohne dass ich Klarheit bekommen hätte. Im dänischen Jugendblatt „Dansk
Ungdom" vom 5. 9. 24 fand ich nun eine, wenn vielleicht nicht im Innersten
befriedigende, so doch treffende Antwort. Finden Sie diese für gut, so können

Sie dieselbe in den „Neuen Wegen" erscheinen lassen, da dort zur Zeit
ja diese Frage, erörtert wird."

152



Aber die Diplomaten und Politiker, Handelfürsten und Industriekönige
schüttelten den Kopf.

Und sie opferten dem Kaiser, was dem Dienste Gottes geweiht war.
Keiner der sieben Millionen jung'en Männer, die an jenem Tage auf der

Ebene standen, kehrte zurück, um hier auf Erden die Arbeit in des Meisters
Weingarten fortzusetzen. Jens Mariiius Jensen.

2. Sehr geehrte Redaktion!1)
Seit fünf Jahren Leser der „Neuen Wege", drängt es mich, der Redaktion

meinen Dank auszusprechen für alles das, was sie mir während dieser Zeit
an geistiger Kost geboten hat. Ihrer Zeitschrift habe ich es zu einem guten
Teil zu verdanken, dass ich mich wieder zurückgefunden habe zu meinem Schöpfer

und Herrn, nachdem ich zuvor Gefahr lief, dem Atheismus in die Arme
zu fallen. Das Lesen der „Neuen Wege" hat meine Gedanken abgelenkt von
allen kleinlichen menschlichen Einrichtungen, hingelenkt aber auf das Grosse
und Wahre dieser und jener Welt. Ich fand die Harmonie und lernte
verstehen. Dafür möchte ich Ihnen von Herzen danken. Vor allem aber auch
für Ihr offenes und entschiedenes Eintreten für Jesus Christus, das so wohltuend,

Mut machend und mit sich fortreissend ist, gegenüber dem oft so
lauen und trägen Bekennen so mancher der sozialistischen Bewegung angehöder

Geistlicher. Gilt doch vor allem auch für uns das Wort: „Wer den Sohn
Gottes hat, der hat das Leben." Neue Wege wollen wir gehen, doch das
alte, aber ewig neue Leben muss uns erfüllen.

Nun wurde in der letzten Nummer der „Neuen Wege" gebeten, dass auch
die Leser sich möchten äussern über das Wort Jesu: „Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers ist und Gott, was Gottes ist." Eine klare, einfache und deutliche
Antwort Jesu an seine Versucher und auch ebenso klar und deutlich zu
verstehen, wenn wir nicht mit dem Auge des Theologen lesen.

Jesus fragt die Boten, wessen Bildnis sich auf der Münze befinde und
erhält als Antwort: „Dasjenige des Kaisers." Nun, so gebt dem Kaiser, was
des Kaisers ist, doch Gott, was Gottes ist. Es ist für den Menschen doch
keine Sünde, wenn er Steuer bezahlen muss und sollte er seinen letzten Pfennig

hergeben müssen. Dieses Gebenmüssen wird ihm doch nie zur Sünde
gereichen. Es kann das höchstens eine Ungerechtigkeit der Regierung sein,
bei der man körperlich, materiell darunter leiden muss, aber seine Seele belastet

man bei diesem Dienen doch nicht damit.
Anders jedoch liegt der Fall, wenn von dem Menschen verlangt wird,

seine Nebenmenschen töten zu helfen, die er schliesslich seine Brüder nennt.
Fragen wir uns hier, wer denn das Leben gegeben hat, so finden wir nur
die eine Antwort: es entstammt aus Gott und ist nicht etwa ein Produkt des
Kaisers. Dass nun Gott nicht haben will, dass wir morden und töten, auch
nicht in und aus Liebe zu ihm, das hat uns sein Sohn gelehrt und gelebt. Es
ist dabei auch gesagt: „Man soll Gott mehr gehorchen, denn den Menschen."
Klingt dieses Wort nicht, wie wenn es den Schlussatz bilden würde zu dem
angeführten Abschnitt (Matth. 22, 15—22)?

Also gib dem Kaiser, was ihm gebühret und was er das Recht und die
Macht hat zu fordern. Achte aber auf die Grenze. Die beginnt da, wo das
Reich Gottes beginnt, wo das Gewissen erwacht und deine Handlung nicht
mehr eine Tat der Liebe ist. Die Grenze beginnt aber nicht etwa erst bei
oder kurz vor der Tat, sondern die Tat vorbereiten helfen, ja sich darauf
selbst vorbereiten lassen oder die Tat stillschweigend herankommen lassen,

x) Der nachfolgende Brief eines deutschen Arbeiters sei vollständig
veröffentlicht, weil er uns als Ganzes ein wertvolles Zeugnis zu sein scheint.

Die Red.

153



bedeutet bereits, das Gebot: „Du sollst Gott mehr gehorchen, denn den
Menschen," übertreten zu haben.

Gehorche der Obrigkeit, jedoch mehr noch und in erster Linie deinem
Gott, und das Reich der Gerechtigkeit und des Friedens wird erstehen.

Ich bitte entschuldigen zu wollen, wenn diese Zeilen nicht immer sinnvoll
sind. Denn meine Hand ist nicht gewöhnt, Gedanken sichtbar werden zu
lassen, und ein Rad zu sein in einem Betrieb mit dem so hochgerühmten
Fliessystem ist dafür auch nicht gerade förderlich.

Mit herzlichem Gruss
Albert Walter.

3.1) Lange Zeit gab ich mich zufrieden mit der Erklärung, welche mir von
Lehrern und Pfarrern über diese Bibel stelle zuteil wurde. Auf einmal jedoch
stiegen auch mir über die Richtigkeit dieser Auslegung Zweifel auf, da es
sich zeigte, dass der Kaiser alles für sich in Anspruch nahm und Gott sich
in der Regel mit einem wöchentlichen Kirchenbesuch begnügen müsste. Mein
Zweifel und meine Unruhe verstärkte sich, je mehr ich mich mit der Person
Christi und seiner Lehre einliess. Nein, diese landläufige, imperialistische

Auslegung konnte nicht richtig sein und ich müsste sie wie schon
so manch andere über Bord werfen.

Beim Lesen des Evangeliums habe ich nun den Eindruck bekommen, dass
Jesus darauf ausgeht, uns zum selbständigen Denken (und Handeln) anzuregen.
Er spricht zu uns nicht wie zu Kindern in eindeutigen Sätzlein, sondern sehr
oft in Gleichnissen und Rätselworten und bietet uns dadurch Gelegenheit zum
Ueberlegen und Nachdenken. Wenn nun Jesus sagte: „Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers ist," so entsteht zunächst die Frage: Was ist der Kaiser und was
ist er berechtigt zu fordern? Die Antwort sollte einem Christen nicht schwer
fallen, sie ist übrigens angdeutet in Vers 16 des gleichen Kapitels, und bei
einiger Ueberlegung hätten sich die Anhänger der Pharisäer und des Herodes
die Frage ersparen können. Der Kaiser gilt vor Gott nicht mehr als der Bettler,

vielleicht nicht einmal so viel, und er hat infolgedessen kein Recht, weder
für seine Person noch für eine Einrichtung, an deren Spitze er steht, etwas zu
verlangen. Tut ers gleichwohl, so ist er vor Gott gerichtet. Fast schäme ich
mich, es hier zu sagen, da es den Lesern der „Neuen Wege" selbstverständlich
sein muss, dass der Kaiser oder die Obrigkeit kein Recht hat, von mir zu
verlangen, dass ich meinen Bruder, den er oder sie als Feind bezeichnet, morden
soll.

Ja, aber wenn wir keine Steuern zahlten, was würde dann aus den
staatlichen Einrichtungen: Verkehrswesen, Bildungsstätten, kommunalen Einrichtungen

usw.? Wie weit man von diesen Einrichtungen im Reiche Christi
Gebrauch machen wird und machen muss, darüber wollen wir uns keine Sorge
machen. Er wusste wohl, was er sagte mit den Worten: „Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
alles zufallen." Es besteht keiii Zweifel: das Reich Christi und der Staat
stehen einander entgegen und eines muss dem andern weichen; wir Christen wissen

es ganz gut, dass wir für das Reich Gottes kämpfen müssen mit aller
Anstrengung, und gerade in der Karwoche wird es uns deutlich, dass, wenn wir
in der vordersten Linie kämpfen, wir höchstwahrscheinlich mit unserem Führer
auf Golgatha enden werden.

„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist," will sagen: gebt dem Kaiser nicht
mehr und nicht weniger als ihr irgend einem Mitbmder gebt; „u"d Gott, was
Gottes ist," will sagen: ihm gebet alles und vor allem andern alles. So werden

uns die Worte Kaiser und Staat nicht mehr in Verwirrung bringen,
vielmehr wird das Reich Christi sicher gestellt. J. W.

1) Auch diese Antwort stammt von einem Arbeiter.

154



II. Zum Amerikanismus.
1. Nochmals zum Amerikanismus.

„Rom ist nicht an einem Tage erbaut worden," mit diesem vielbedeutenden

Sprichwort möchte ich meine Replik zu dem Thema einleiten. In der
Erwiderung auf meinen ersten Artikel steht zu lesen: „Dass damit aber für
die Ueberwindung des Bösen und für die Gestaltung einer neuen Welt im
Sinne des Reiches Gottes viel gewonnen ist (nämlich mit einer wirklich reellen
und zuvorkommenden Geschäftspraxis), bezweifle ich sehr." Gewiss ist
damit die Welt noch nicht gerettet, aber wenn nicht viel, so doch etwas
gewonnen. Alles, was Bestand haben soll, muss Schritt für Schritt erobert
werden. In Europa dagegen hat man sich nicht einmal zu diesem Wenigen
durchgerungen und deshalb sind die Amerikaner der Vereinigten Staaten vor
uns im Vorsprung, auf dem eine neue Generation weiter bauen wird. Und
eine solche Generation wächst dort schon heran und dies wird nicht zuletzt
der Prohibition zu verdanken sein. Ist erst einmal die systematische Mas-
senvergiftung durch den Alkoholismus, der jede feinere Empfindung im Men-.
sehen ertötet, beseitigt und all der Schmutz und das Laster und Elend, das
er im Gefolge hat, verschwunden, dann kann an Stelle dieser Uebel leichter
der Simi für das Gute und für die Arbeit am Reiche Gottes treten. Auch hier
ist nur ein stufenweiser Fortschritt möglich. So wenig als z. B. die Prohibition

mit einem Schlage in ihrem vollen Umfang und im ganzen Lande
eingeführt werden konnte, sondern zuerst das Gemeindebestimmungsrecht in
einzelnen Staaten der Union ihr vorarbeiten müsste, ebensowenig sind die
Menschen dazu fähig, auf einen Schlag den richtigen Weg zu ihrem Heile
zu finden. Das sehen wir wieder erneut am Völkerbund, der wohl noch
manche Stürme über sich ergehen lassen muss, bevor er der von seinem
Schöpfer ihm zugedachten idealen Aufgabe völlig gerecht wird.

Wenn also auch die Amerikaner bei der Vorbereitung und der Einführung

der Prohibition und anderer grosszügiger Reformen sich wohl weniger
von der Absicht leiten Hessen, damit dem Reiche Gottes näher zu kommen,
als von ihrem gesunden Menschenverstände, so haben sie doch dem Nahen
des Reiches Gottes gerade dadurch vorgearbeitet. Und wenn sie auch noch
nicht den richtigen Weg beschreiten, so ist doch ein Anfang gemacht, der
zu ihm führen kann. Es steckt ein Wille darin, der, wie Herr Ragaz treffend
schrieb, „schaffend vorwärts drängt, der sich nicht in das versenkt, was ist
und gewesen ist, sondern auf das zielt, was sein wird und sein soll."

Diese zuversichtliche Lebensbejahung, ohne die ein solcher Wille undenkbar

ist, entspringt aber aus dem unerschütterlichen Glauben an den Sieg des
Guten, also letzten Endes an den Glauben an Gott, der (ich berufe mich
wieder auf den Aufsatz von Herrn Ragaz) „ganz von selbst zum Glauben an
das kommende Reich Gottes wird." H. Leuthold.

2. Ein verkehrtes Schlagwort.
Schon seit längerer Zeit, besonders aber nach dem Stockholmer Kongress,

geht ein Schlagwort um, das gedankenlos nachgeschwatzt wird, gegen das aber
einmal kräftige Einsprache erfolgen muss. Die Angelsachsen, erklärt man,
besonders die Amerikaner, haben so eine gewisse Art, das Christentum auf das
Weltleben anwenden zu wollen. Das macht sich ja recht gut und ist heute
Mode, aber dieses Christentum ist auch, darnach, dass man es so rasch
anwenden kann. Es ist oberflächlicher Optimismus, der glaubt, Völkerbund
und Pazifismus, vielleicht auch noch Alkoholprohibition („Trockenlegung") und
soziale Reform seien das Reich Gottes auf Erden. Dieser Flachheit gegenüber
vertreten die Deutschen (unter Umständen heisst es: „Wir Deutschen") die
lutherische Innerlichkeit und Tiefe, die weiss, dass das Reich Gottes etwas
völlig Jenseitiges ist, das nie in das Weltleben eingehen kann und dazu etwas
Inwendiges, das vermöge seiner Spiritualität die Vermengung mit weltlichen

155



Interessen und Motiven scheut („Das Reich Gottes ist inwendig in euch").
Wir Lutheraner, heisst es, stehen auf dem Boden der Wirklichkeit, das heisst,
wir sehen die Tatsache der Sündhaftigkeit der Welt, der Macht des Bösen; wir
vertreten die eschatologische Auffassung, das heisst die Auffassung,
wonach das Reich Gottes nicht durch menschliche Anstrengung herbeigeführt
werden kann, sondern durch Gottes Kraft allein im Gericht auf diese Welt
herabsteigt. Unser Blick richtet sich nach vorwärts, in der Hoffnung, die
den neuen Himmel und die neue Erde erwartet, worinnen Gerechtigkeit wohnt.
— Oft nimmt die Antithese noch eine andere, gröbere Form an : Ihr Angelsachsen

beherrscht die Welt materialistisch, wir Deutschen vertreten dem gegenüber

den Idealismus. Ihr habt das Geld und die Macht, wir die Seele und den
Geist.1)

Das hört man nun von allen Dächern. Drausen im Reich wird es
vorgesagt und ringsherum in tiefer Ehrfurcht nachgesagt, dazu mit einer Sicherheit,

als ob es eine mathematische Wahrheit wäre. Und doch ist es ein durch
und durch unwahres und dazu — das darf nicht verschwiegen werden — von
nationalistischer Selbstüberhebung eingegebenes Schlagwort.

Es ist unter dem Gesichtspunkt der Geschichte ebenso falsch, wie unter
dem der Gegenwartstatsachen. Die Behauptung, dass gerade das Luthertum
eine besondere Scheu davor habe, das Göttliche ins Menschliche eingehen zu
lassen, steht in seltsamem Gegensatz zu der doch wenigstens dem Theologen
bekannten Tatsache, dass gerade das Luthertum gegenüber der reformierten
Art (die ja überwiegend die angelsächsische geworden ist) den Satz betont
hat: Finitum est capax infiniti (das Endliche ist fähig das Unendliche zu
fassen). Und noch verwunderlicher ist dies Andere: dass ausgerechnet das Luthertum

sich auf die eschatologische Hoffnung zugespitzt haben soll. Sogar ein
Mann wie Rade, der sonst offenbar alle Gerechtigkeit und Verständigkeit
verliert, sobald sein lutherisches oder deutsches Fühlen getroffen wird, erklärt,
davon nie etwas gemerkt zu haben. Und wahrhaftig, auch wir andern haben
nichts davon gemerkt! Es ist erstaunlich, wie solche Behauptungen auf einmal

auftauchen, nur weil die nationale Eigenliebe es verlangt.
Freilich, der Unterschied ist vorhanden. Das Luthertum ist wirklich in

Anknüpfung bei einem Stück Luthers geneigt, die Welt ihrer „Eigengesetzlichkeit"

(wie man später sagte) oder auch, wie man sich ausdrücken dürfte:
Gott und der Obrigkeit zu überlassen, wobei später für das verweltlichte Luthertum

freilich aus Gott und Obrigkeit der Fürst dieser Welt wurde, während die
reformierte, speziell die angelsächsische Welt, das Bewusstsein bewahrt hat, dass
es gelte, die Welt Gott zu heiligen, was bedeutet: sie Gott zu unterwerfen. Es
ist richtig, dass der deutsche Geist ein stärkeres Gewicht auf das Sein, der
angelsächsische auf das Sollen legt. Und es ist schliesslich richtig, dass sich
daraus auf beiden Seiten bestimmte Vorzüge und Mängel ergeben. Der Vorzug

der angelsächsisch-reformierten Art ist ihr ethischer Glaube, ihr christlicher

Energismus, ihre Gefahr der Moralismus und leere Aktivismus, das Tun
um des Tuns willen; der Vorzug der deutsch-lutherischen Art ist ihr Gottvertrauen

und ihr Schöpfungsglaube, ihre Gefahr der Naturalismus und Quietismus,

das Beharren im Gegebenen. Aber es ist zu betonai: das ist nicht ein
Unterschied von Idealismus und Materialismus und auch nicht einer von
Innerlichkeit und Tiefe auf der einen, Flachheit und Aeusserlichkeit auf der andern
Seite.

Was den Idealismus betrifft, so gilt es zu unterscheiden zwischen
einer philosophischen Denkweise und einer sittlichen Einstellung. Es ist richtig,
dass der Idealismus im Sinne einer spekulativen Erklärung der Welt aus dem

x) Sogar in einer Zeitschrift wie „Neuwerk" lese ich den Satz: „Aeussere
Beweglichkeit und innere Lehre ist kennzeichnend für den amerikanischen
Menschen." Wie viele Amerikaner kennt der Verfasser dieses Satzes wohl?

156



Geiste auf deutschem Boden besonders zu Hause ist, während der angesächsischen

Welt mehr der Realismus, das heisst : eine mehr von den Tatsachen
ausgehende Denkweise eignet. Aber auf der einen Seite ist Realismus mit nich-
ten Materialismus und kann sogar hochfliegender praktischer Idealismus werden,

und auf der andern Seite kann jener spekulative Idealismus zu einer ganz
argen Verklärung, ja Vergottung der Welt führen, die zuletzt in praktischen
Naturalismus und Materialismus umschlägt. Auf was es aber ankommt: des

praktischen Idealismus, das heisst, des Glaubens an geistige Ziele und der
Hingabe an sie, sind beide Arten einfach gleich fähig. Das zeigt die wirkliche
Geschichte und der wirkliche heutige Tatbestand so klar als nur möglich.
Ueberhaupt ist es durchaus unerlaubt, irgend einem Volk den Idealismus oder
andere höchste Güter als Monopol zuzuteilen. Nach meinem Urteil sind durchaus

alle Völker ihrer genau gleich fähig, auch wenn sie bei ihnen in
verschiedenen Formen auftreten. Und am meisten sind sie wohl dort vorhanden,
wo man am wenigsten davon redet.

Ebenso verhält es sich mit dem andern vielgenannten Unterschied. Der
Deutsche sei tiefer, innerlicher als der Angelsachse. Was heisst das? Es
wäre verlockend, einmal diese Begriffe „tief" und „innerlich" einer Prüfung zu
unterwerfen. Ist „Tiefe" ohne weiteres ein Vorzug? Versteht man darunter
nicht meistens eine abgründige Gedankenwelt? Dann sind Augustinus und
Eckhardt viel tiefer als Jesus. Und „Innerlichkeit". Ist das „Innere" denn
immer so viel besser als das „Aeussere"? Ist nicht das Böse oft noch viel
innerlicher als das Gute? Die Bibel weiss jedenfalls von dieser Art von Wertung

nichts. Dass das Reich Gottes „inwendig in euch" sei, ist ziemlich sicher
eine falsche Uebersetzung. Nie macht sonst die Bibel diese Trennung in dem
Sinne, dass das Innere mehr Gott gehörte, als das Aeussere, im Gegenteil, sie
dringt eher auf Veräusserlichung — in diesem besonderen Sinne. Man bedenke
zum Beispiel unter diesem Gesichtspunkt bloss die beiden zentralen Gleichnisse
vom barmherzigen Samariter und vom Weltgericht.

Nein, so liegen die Dinge nicht und so darf man das Problem auch nicht
stellen. Die Frage könnte nur sein, nicht wer mehr innerlich sei und wer mehr
idealistisch, sondern wem es mit der Sache Gottes mehr ernst sei. Wer wird
dann den Mut haben, zu antworten: „Mir?" Er würde damit eo ipso sich
selbst widerlegen. Wohl aber bleibt übrig, dass jede der beiden Arten, von
denen wir reden, ihren besonderen Wert und auch ihre besondere Versuchung
Hat. Und doch wieder die gleiche Versuchung, nämlich die der V e r w e 11-
' ichung oder des abnehmenden Ernstnehmens der Sache Gottes. So lange
der Ernst, das heisst: die Verbundenheit mit Gott und der Gehorsam, vorhanden
sind, ist der Aktivismus des Angelsachsentums ebenso sehr Dienst Gottes wie
der Quietismus des Luthertums und sie können sich in dem Masse, als ihnen
Gottes Ehre allein gilt, völlig finden (wie denn im Evangelium vom Reiche
Gottes beides verbunden und e i n Lebensprozess ist) ; wenn aber die Verweltlichung

eintritt, dann wird der angelsächsische Realismus zum Mammonismus
und der deutsche Idealismus zum Militarismus; dann wird der Aktivismus ein
vielgeschäftiges Machen und der Quietismus ein gottloses Jasagen zur Welt.
Selbstüberhebung ist aber schon Verweltlichung; die Vertreter der beiden
scheinbar entgegengesetzten Denkweisen haben einen andern Weg zu gehen.

L. Ragaz.

Osîerriisîen.
Ueberall ein erstes Regen,
Achte denn, wer Augen hat
Neuem Frühling gehts entgegen,
Einer neuen Schöpfungstat.

157


	Aussprache. I., Zum viel umstrittenen Jesuswort ; II., Zum Amerikanismus. 1., Nochmals zum Amerikanismus ; 2., Ein verkehrtes Schlagwort

