
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 4

Artikel: Die Gesellschaft der Freunde (Fortsetzung)

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geheimnis der Einsamkeit ist ein Teil des Menschenloses. Nur der
Mensch kann richtig einsam sein. Das ist seine Tragik, das ist aber
auch seine unausdenkbare Grösse. Denn in dieser Einsamkeit tut
Gott, der Unendliche, sich ihm auf. Sein ganzes Reich bricht von
dieser Stelle aus in die Seele. Im Alleinsein offenbaren sich Gott und
Mensch. Selig sind, die allein sind, denn sie haben alles gefunden.

L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.
(Fortsetzung.)

Nach dieser Analyse des inneren Lichtes werden Sie nun auch
den Gottesdienst der Quäker besser verstehen. Derselbe ist ganz
darauf angelegt:

1. Das innere Licht in meditativer Sammlung aufleuchten zu
lassen, was eben in der Stille geschieht, und

2. die Schauung des Einzelnen zur Erbauung und Stärkung des
Kampfesmutes der Gemeinde allen kund zu tun, was durch das
Sprechen aller geschieht, so sie sich vom Geiste getrieben fühlen;
denn der Geist redet sowohl durch Männer als auch durch Frauen.

Jesus Christus bekundet sich selbst in den auf ihn wartenden
Seelen, und seine Gegenwart erzeugt die Rede, das Gebet, die
Lesung, den Gesang. „Wir erkennen den Wert der Stille (im Gottesdienst)

nicht als dessen Zweck, sondern als ein Mittel, um das Ziel
zu erreichen, es ist nicht eine Stille, allein erzeugt durch Schweigen
oder leeres Dahindämmern, sondern geworden aus heiliger Erwartung

des Herrn. Die Stille im Quäkergottesdienst hat ihren Zweck
nicht in sich selber, sondern sie ist ein Mittel zum Zweck. Der
einzige Zweck christlichen Gottesdienstes ist der, dass eine Gesellschaft
von Menschen sich Gott so vollständig hingibt, dass er sie nach
seinem Willen brauchen kann; und wir glauben, dass die Stille die
Hingabe erleichtert und die Hindernisse, welche die göttliche Freiheit
zurückhalten wollen, hinwegräumt." So ist der Grundzug des ganzen

Gottesdienstes, der alle Aeusserungen umfliesst, das stille Gebet :

„So komm, Herr Jesus." Auf ihn, den grossen Anfänger und
Vollender warten und hoffen sie, damit er auch unter den Versammelten
sein Werk anfange und auch vollende. So können wir folgende
Regel begreifen : „Es ist äusserst wichtig, dass die, welche im öffentlichen

Gottesdienste zusammenkommen, sich in Gebetsstimmung
versammeln."

Doch könnte man fragen : warum halten die Quäker öffentlichen
Gottesdienst. Die Eigenart spiritueller Religiosität drückt sich doch
eigentlich im Individualismus aus. Und dann erlebt ja auch das
Individuum das Aufleuchten des inneren Lichtes; der Herr kommt

143



ja zum Individuum. Ist dies nicht genügend? Der Seele Seligkeit
ist ja gefunden in der persönlichen Gemeinschaft mit dem Herrn,
warum dann noch äusserer Gemeindegottesdienst?

Da zeigt sich wieder die nüchterne Erkenntnis der Kollektivität,
die in einem jeden Menschen ihren Wohnsitz hat und ohne deren
Unterhalt er ein Krüppel würde und die Harmonie der Lebenskräfte
störte, ob er sich an noch so grossen spirituellen Freuden selbstvergnügt

ergötzte. Zudem eine Erkenntnis wahren christlichen
Geschwistergeistes und Sozialgefühls. So heisst es in den Regeln der
Gesellschaft der Freunde, auf die ich mich meistens beziehe: „Es ist
sehr wertvoll, den Unterschied zwischen privatem und öffentlichem
Gottesdienst zu erkennen. Persönliche Gemeinschaft mit Gott kann
überall statthaben und bringt ihren eigenen reichen Segen ein.
Doch öffentlicher Gottesdienst schliesst andächtige Gemeinschaft in
sich und eine Sehnsucht, dass auch andere den Segen, den wir für
uns suchen, teilen möchten. Einen Gottesdienst mit stillem Gebete
für alle um uns zu beginnen, ist der beste Weg, um ihn für uns und
die andern segensreich zu machen. Was unsere gottesdienstlichen
Versammlungen vor allem nötig machen, ist deren Fähigkeit, uns
zu beleben, und diese Belebungsfähigkeit verlangt von uns das
Beste, was wir geben können. Niemand unter uns vermag die
Gelegenheiten zu missen, wo wir Kraft und Inspiration für das tägliche
Leben erhalten, so dass wir die gewöhnlichen Dinge des Alltags so
nehmen können, wie sie sind, und als Wahrhaftige uns unter ihnen
bewegen. Ernste Arbeit für das Wohl anderer, ob es auch immer
nötig und wohltuend ist, ist kein Ersatz für die Zeiten der
Erfrischung, in denen wir die rechte Schauung, den Glauben, die
Einsicht und die Liebe erlangen, ohne die unsere Anstrengungen für
die Erweckung und Hilfe von Menschenherzen weithin vergebens
sein werden."

Wie wir schon aus den angezogenen Gedanken ersehen, fällt das

beschaulich- erbauende Moment, das unsere Gottesdienste
fast völlig auszeichnet, im Quäkergottesdienste lange nicht so in die
Augen, nimmt mindestens nicht einen so breiten Raum ein, wie bei
uns. Wenn schon die ganze Gemeinde in der Stille beieinander
sitzt und betend wartet, ob der Herr Jesus Christ nicht kommen
möchte, um die Gemeinde zu lehren, so ist dies Meditieren und
Warten nicht eine mystische Versenkung, die jeden Gedanken an die
andern ausschliesst, sondern im Gegenteil, die ganze wartende Flal-
tung ist eingestellt auf den andern, ob nicht er mir oder ich ihm
durch die Erfahrung des Geistes etwas zu sagen habe, das uns
anspornen könnte zu neuen Taten zur Ehre Gottes. Aus der aktiven
Seelenhaltung soll die Seelenbeeinflussung zu Aktivität erfolgen, die
ausgelöst wird in Taten in der Welt für das Reich Gottes. Dies ist
der Grundzug des quäkerischen Gottesdienstes. „Wahrer Gottes-

144



dienst ist äusserst aktiv. Er besteht in der Darbringung unseres
Selbst an Gott, des Leibes, des Geistes und der Seele, um seinen
Willen zu tun. Eine aktive Haltung der Seele ist eine erste Bedingung

für einen guten Gottesdienst." So ist auch meist dasjenige,
was man a den Gottesdiensten zu hören bekommt, äusserst agres-
siv. Das Gebet dankt für Kraft zum Kampfe für Gott, gegen sich
und in der Welt, in der vergangenen Woche und bittet um Stärkung
und neue Zuversicht, Mut und Freude für die kommende und
gedenkt aller der Gedrückten, Verfolgten und Mühseligen, um auch
sie in den Bann der Gnade und Erquickung Gottes zu ziehen. Der
Gesang ist oft aufmunternd fest in seiner Einstimmigkeit und in
seiner Melodie kernig, fest, bestimmt. Streitgesang! Das gesprochene

Wort ist kritisch scharf, die Schwächen und Bequemlichkeiten
untersuchend, hinabsteigend in die Tiefen von Sünde und Schuld
und hinweisend auf den ewigen Meister; ein einziger Imperativ:
scharf, bestimmt, aufreizend, und im Mittelpunkt des Ganzen: der
Herr Jesus Christus und der Nächste, deren Diener die Versammelten

sind. Diese meine Erfahrung wird bestätigt durch folgende
Worte: „Wenn wir im aktiven Geiste im Gottesdienst und in der
Gemeinschaft versammelt sind, dann erlangen wir die Kraft, um
über die Versammlung hinauszusehen und merken dann, welchen
Zweck er verfolgt und finden es dann leicht, uns den Schlingen
selbstgenügenden Gottesdienstes zu entziehen, dem als einem geistigen

Luxus gefrönt werden mag : nämlich den Zweck, dass er die Seele
anregt zu einem weitausholenden Leben von Wohlwollen und
Dienst, in dem wir vom heiligen Geist zu seinem Werke gebraucht
werden können. Wir sind davon überzeugt, dass wir unter einander
und zusammen mit Gott verbunden waren, nicht nur aus Gewohnheit

oder gar zur selbstischen Befriedigung, sondern damit die
Kraft des Geistes durchbrechen möchte zur Erweckung und
Umwandlung der Seelen, zur Erfrischung und Begeisterung der Jünger
für den Dienst Gottes und zur Bereicherung ihres christlichen
Charakters. Diese grossen Ziele sollten fortwährend in unseren
Gedanken leben, wenn wir uns versammeln. Insoweit als wir diese
Dinge erlangen, v/erden unsere Versammlungen als zweckmässige
beurteilt werden."

Sie werden nun die Liturgielosigkeit und die Herbe und die
Schmucklosigkeit des Quäkergottesdienstes verstehen, da Sie merken,
dass er von Grund auf ethisch eingestellt ist und nicht kultisch, ja
trotz seinem starken mystischen Einschlag gleichsam recht rational
gehalten, wie ja auch Ratio und Mystik sich immer gut vertragen
haben. Ich will nun nicht weiter untersuchen, inwiefern der Grund-
charakter der angelsächsischen Seele dieses Bild des Gottesdienstlebens

bedingt; ich möchte Sie nur aufmerksam machen auf den
Grundzug englischen Philosophierens, wo Ratio und ethische Ab-

145



zweckung, wenn sich auch oftmals verlierend in seichtem Utilitarismus,

mit einer Tiefen-Schau sich verbinden kann.
Des weiteren verstehen wir, dass zu einem solchen Gottesdienstideal

ein Sakramentalismus nicht recht passen will, der, so ethisch
er auch ausgelegt werden soll, er doch immer wieder ein opus
operatum hinter sich nachschleppt (zum mindesten im Bewusstsein
der Gemeindeglieder) oder es gar bedingt. Sie werden deshalb gar
nicht erstaunt sein, dass die Quäker keine Taufe und kein Abendmahl

kennen, geschweige denn noch andere Sakramente. „Wahrhafter

Gottesdienst gemäss dem Evangelium besteht weder in
bestimmten Formen noch äusserlicher Nichtachtung von Formen; er
besteht sowohl ohne Worte als auch mit ihnen; vor allem muss er
aber im Geist und in der Wahrheit gehalten werden. Nicht eine
fast zufällige, äussere Versammlung von Leuten macht einen wahren
Gottesdienst aus, sondern die innerliche Versammlung unserer Herzen,

die auf ihren Herrn vertrauen." Dieses Prinzip der Innerlichkeit

verbietet eine äussere Handlung, und die Handlung ist
überhaupt unnötig, weil der Herr doch im Gottesdienste real
gegenwärtig ist. Denn wo zwei oder drei sich in meinem Namen
versammeln, da bin ich mitten unter ihnen. „Jedem, der der realen
Präsenz seines Meisters sicher ist, sind die sichtbaren Symbole eher
Hindernisse als Hilfen zur Vermittlung von geistiger Gnade."
Zudem sind die Sakramente nicht gemäss dem Evangelium. Von der
Taufe braucht man dies ja nicht mehr nachzuweisen. Das weiss ja
ein jeder, dass Jesus nicht taufte und dass der Taufbefehl Matth. 28,
19 ein Gut des apostolischen Zeitalters ist. Was die Quäker
veranlasst (wie auch bei der Taufe) auch das Abendmahl als sakramentale

Handlung zu verwerfen, ist nicht so sehr die Erkenntnis, dass
wir keinen Befehl zur Wiederholung des letzten Gemeinschaftsaktes
Jesu mit seinen Jüngern haben, als dass es eine priesterliche
Einrichtung geworden ist, wo nur der Ordinierte würdig ist, Brot und
Wein auszuteilen. Die Quäker sind sich dessen wohl bewusst, ein
feierliches Moment in der Handlung von Taufe und Abendmahl aus
ihrem Gottesdienste verbannt zu haben und wohl in vielen, wenn
nicht in allen, lebt ein Zug nach diesen Handlungen. Aber sie
haben es gemerkt, dass sie durch das Fehlen dieser Handlungen in
keiner Hinsicht eine geistige und seelische Einbusse erlitten. Ja, sie
sind letzten Endes doch wieder glücklich über das Fehlen jedes
Sakramentes, da dadurch die Wahrhaftigkeit, die reality, am besten
übersetzt wohl mit Reellität, so wir dieses Wort bilden dürfen, des
Gottesdienstes gewinnt. Denn auf diese reality in allen Dingen
kommt es dem Quäker vor allem an. Und wer könnte sagen, dass
Taufe und Abendmahl bei uns reell gefeiert werden? Auch die
symbolische Deutung der Sakramente lehnt er ab, weil er sagt, dass

„Symbolismen immer tendierten und fortwährend dahin tendieren,

146



in Magik überzugehen", und hat wohl recht geurteilt. Die beiden
Sakramente lehnt er als äussere Handlungen ab, anerkennt sie aber
doch wieder, nur verinnerlicht. „Wir müssen die Leute davon
überzeugen, dass wir von Taufe und Kommunion nichts halten,
sondern durch unser Leben ihnen zeigen, dass wir den Wert dieser
Dinge kennen ohne die äussere Form zu brauchen. Der Grund zur
Verwerfung dieser Riten durch die ersten Quäker war die Erfahrung
des inneren Lichtes. Sie waren von Anfang an davon überzeugt,
dass die, welche die innere Taufe und Kommunion kennen, der
äusseren Symbole nicht bedürfen." Zudem feiert ein aufrichtiger Quäker

jeden Tag drei bis fünfmal Abendmahl, denn vor jedem Essen
gedenkt er in kurzer, stiller Andacht des dahingegebenen und
gekreuzigten Herrn.

Die Ehe ist ihnen ein gottesdienstlicher Akt, nicht ein Zivilakt,
und zum mindesten haben die Quäker in Grossbritannien das Recht,
die ganzen Eheformalitäten innerhalb ihrer Gesellschaft zu vollziehen,

so dass sie nicht vor einem Priester oder sonstigen Staatsangestellten

das Eheversprechen geben müssen.
Ueberhaupt wollen sie von einem Priester oder Pfarrer nichts

wissen. Ihre ganze innere Ueberzeugung, aufgebaut auf
Geisteserfahrung und Geistestrieb, widerstrebt irgend einer Art von geistlichem

Amt, das als Amt gewertet wird, gewährleistet durch Kirchengesetz

oder Konstitution, und das den Träger vor den andern
Gemeindegliedern auszeichnet und von dem er lebt. „Wo der Geist
des Herrn ist, dort ist Freiheit. Die Freiheit im Dienste am
Evangelium und die Freiheit aller lebenden Glieder der christlichen
Gemeinde, ihre von ihrem heiligen Haupte anvertrauten Gaben zu
gebrauchen, waren unter anderem die bezeichnetsten Eigenheiten
unserer religiösen Gesellschaft. Im Vertrauen auf Gott protestierten
unser früheren Freunde gegen irgend einen Gewissenszwang in
Sachen, die die Beziehung des Menschen mit seinem Schöpfer betreffen,

wie auch gegen die Anmassung irgend eines Individuums, sich
für den einzigen Vertreter des Volkes in seinen Gottesdienstversammlungen

zu halten. Wir halten dafür, dass diese Einrichtung,
wo die Abhaltung eines Gottesdienstes von einem Pfarrer (minister)
abhängt und die Hörer davon ausgeschlossen sind, ihre Geistesgaben

im öSfentlichen Gottesdienste zu entfalten, eine Abweichung
vom Urchristentum ist. Deshalb, liebe Freunde, haltet fest an der
Ermahnung : Stehet fest in der Freiheit, mit der Christus uns frei
gemacht hat. Wir glauben, dass die Verwerfung fester Kirchenämter
durch unsere Vorfahren von ihnen ein Zeugnis sein sollte gegen die
Verderbnis der Kirche und für die geistige Herrschaft und Leitung
durch Christus, und dass, als sie mit Geduld die daraus sich
ergebenden Verfolgungen auf sich nahmen, sie dadurch öffentlich von
ihrem Herrn anerkannt wurden." So lesen wir.

147



An diesen Sentenzen sind besonders zwei Punkte zum Verständnis
der Verwerfung jeglichen festen Kirchenamtes wichtig. Diese

sind, je getreuer sie die äusseren Organisations- und Anschauungskirchlichen

Misstände. Es ist ja eine Eigentümlichkeit von Sekten-
und Gemeinschaftsgründungen, dass alle diese Bewegungen
Restaurationsabsichten haben. Sie wollen über alle Zeitunterschiede und
religiösen Entwicklungen, oder besser Auswicklungen, hinüber die
Zustände des Urchristentums wieder herstellen. Und natürlich so
getreu als möglich! In der Kopie! So getreu diese Kopien auch
immer sein mögen, so sind sie doch nur Verzerrungen des
Ursprünglichen, denn die äussere Form mag wohl die gleiche sein,
aber der Inhalt, die Menschen, ihre Empfindungen und ihre Aus-
drucksmöglichkeiten sind andere geworden. Und so ergibt es sien,
dass diese neuen urchristlichen Gemeinden nichts weniger als solche
sind : das Vorbild des Urchristentums und die Opposition gegen die
formen des Urchristentums, soweit sie diese kennen, nachahmen. An
dieser Klippe scheitern deswegen die meisten Sektenbildungen aus
inneren Gründen über kurz oder lang in dem Masse, als sie Wert
legten auf äusserliche Erkennungszeichen ihres Urchristentums.
Diese Klippe hat die Quäkergemeinschaft glücklich umschifft, indem
sie von ihren ursprünglichen Anfängen an sich so gut als möglich
am inneren Leben des Urchristentums orientierte und die Schalen

nicht so sehr in den Vordergrund treten Hess; was sie behütete,
intolerant, rechthaberisch, dogmensüchtig und dogmenverhärtet zu
werden, so dass sie etwa an dogmatischer Arterienverkalkung
gestorben wäre. Nein, die Gemeinschaft griff das Tiefste und Lebendigste

des urchristlichen Gemeindelebens auf : den heiligen Geist mit
seinen Wirkungen, ausgehend vom erhöhten Herrn Christus selber,
der allezeit seinen Bekennern nahe ist. Jesus Christus selber wurde
zum Leiter und geistigen Herrscher über die Gemeinde, der er durch
seine Gegenwart im Aufleuchten des innern Lichtes in einem von ihm
inspirierten Gemeindeglied seinen Willen kund tat. Und dieses
seinen Willen kund tun, so dass die Gemeinschaft auch ehr- und redlich
versuchte, des Herrn Willen zu tun, das rettete die Gemeinschaft
vor dem Untergange und war ihre Kraft. Wie schnell vergehen
Geistesbezeugungen, wie schnell ist der erste Enthusiasmus verflogen

und das Weitere der Gemeinschaft ist eigentlich nur noch ein
langsam fortschreitender Sterbeprozess, bis dann vielleicht wieder
einmal neu das Feuer des Geistes auflodert oder auch nicht! Die
einfache, strenge Quäkerethik hielt die Gemeinde aufrecht, und als
der Geist und die Bezeugungen des Geistes fast am Aufhören waren
und das innere Licht nur noch schwach aufleuchtete in den
Menschenherzen, zur Zeit des Rationalismus, da hielt das Wissen von
des Herrn Willen und die strenge Gewöhnung, seinen Willen zu tun,
die Gemeinde aufrecht, bis dass neue Zeiten des Geisteslebens ka-

148



men. Gottes Willen, gleich der christlichen Sittlichkeit, nach dem
Vorbilde des Meisters zu tun, war die übereinstimmende
Geistesoffenbarung. Und die Quäker befolgten sie wirklich so gut sie nur
vermochten. Sie übten christliche Liebe und Opfer in aktiver sittlicher

Tat unter sich und an den nichtquäkerischen Nächsten. Ein
jeder von ihnen stand durch den Geist in direkter Verbindung mit
Jesus Christus, der einem jeden Gaben nach seinen Fähigkeiten
zuteilte. Was brauchte es da noch Ordinierte, amtliche Vermittler; was
brauchte es da noch Priester oder Prädikanten? In der Freiheit
Christi wollten sie leben, keinem Priester und keiner Kirche
verantwortlich sein, als allein, ganz allein dem Geiste selber; denn der
Herr ist der Geist.

Die Opposition gegen die kirchlichen Misstände trieben als
zweites, wenn auch belangloseres Element die Quäker dazu, nichts
vom Priestertum wissen zu wollen. Zur Zeit, da Fox auftrat, wogten

die Kämpfe zwischen den Independenten sowie Presbyterianern
und der Staatskirche hin und her, eine ungesunde, sich gegenseitig
verketzernde Religiosität erzeugend. Aus diesem Wirrwar schwang
sich Georges Fox, unbefriedigt von allem bekannten Religionswesen,

kühn, in seinem spirituellen Enthusiasmus, aus den Zwistig-
keiten heraus, allein vertrauend auf das innere Licht, wozu er auch
seine Freunde anhielt. Und wer waren eigentlich die Streithähne,
die auf ihrem Anspruch, die christliche Erkenntnis und Wahrheit
gepachtet zu haben, fussend, einander verlästerten und die Gläubigen
gegeneinander aufwiegelten? Wer waren diese, die Stroh droschen
in den vollen Scheunen der biblischen Welt? Es waren dies die
Priester und Prädikanten. So sprach der Geist : „Ich habe euch
ausgespuckt" und der Geistentflammte wollte nichts von ihnen wissen.

Und doch kennt die Gesellschaft der Freunde „ministers", eine
Art Sprecher im Gottesdienste, Leute, von denen man am ehesten
erwartet, dass sie in der Versammlung zur Gemeinde sprechen werden.

Diese Männer und Frauen nennt man „minister" und sie sind in
ihrem Ansehen und in ihrer Tätigkeit von der Gemeinde anerkannt
und von ihr quasi g e wählt und doch nicht e r wählt. Das geht so
zu: Ein Mann oder eine Frau, Mitglied der Gesellschaft, besucht
eifrig die Versammlungen. Es ist mit ganzem Herzen dabei, führt
ein sittliches Leben nach der Art der Quäker, ist heilsbegierig, ein
eifriger Bibelleser, in ihr sich gut auskennend, vielleicht auch höher
gebildet. Jahrelang besuchte es die Gemeinde ohne viel in ihr zu
sagen oder dann, wenn es der Gemeinde etwas zu sagen hatte, so
merkte man, dass es Hände und Füsse hatte, wenn es etwas
vorbrachte. Und dann fühlt es sich mehr und mehr gedrängt, in den
Versammlungen zu reden. Die Gemeinde wird auf es aufmerksam.
Die Vorsteherschaft nimmt sich seiner an und durch die Viertel-
jahrsbezirksversammlung wird er oder sie vorgeschlagen zum aner-

149



kannten „minister", das heisst, dass er in dieser oder jener
Ortsversammlung als leitender Redner, und zwar fast immer ex tempore, und
Berater anerkannt werden kann, ohne jegliche Bezahlung für seine
Arbeit und ohne irgend welche priesterliche Amtsgewalt. Der Geist
hat ihn oder sie zum Dienst an der Gemeinde berufen und die
Gemeinde respektiert die Erwählung des Geistes. Aber auf die
Geistesberufung kommt es an. Nicht auf Studiertsein, nicht auf Bibelkenntnis

allein, sondern auf die Berufung durch den Geist, weshalb auch
der Name „minister" beibehalten wurde. „Es ist das Vorrecht von
Jesus Christus unserem Herrn, seine eigenen „minister" zu erwählen

und zu anerkennen Was einer auch immer an Talenten und
Schriftkenntnis haben mag, wenn nicht ein bestimmter Ruf zum
Ministerium dazukommt, so kann ihn unsere religiöse Gesellschaft nicht
anerkennen. Frauen haben in gleicher Weise wie die Männer teil
am christlichen Ministerium" und zwar dies schon vom Beginn
der Quäkerbewegung an. Wie ernst es die Quäker mit ihren
Ministern nehmen, mögen Sie aus dieser Ermahnung ersehen: „Die
Berufung zu einem christlichen „minister" hat ihre reiche Belohnung

und Vorzüge; doch zu keiner Zeit der Kirchengeschichte war
sie fern von Versuchungen und Gefahren." Also hütet euch vor
klerikalem Hochmut, Ehrgeiz, Selbstgefälligkeit! heisst das wohl. „Die
„minister" sollen jederzeit demütig sein und willig, die Ratschläge
ihrer Freunde anzunehmen, sie zu prüfen und daraus zu lernen.
Irgend ein Zeichen von Verdruss und Hass anlässlich einer Kritik,
auch wenn diese augenfällig falsch ist, ist ein klares Zeichen von
falscher Gesinnungsart." Die „minister" stehen nämlich unter der
Aufsicht, echt calvinisch, der Aeltesten, welche die Pflicht haben,
diese zu ermahnen oder zurechtzuweisen, wenn sie das ihnen vom
Geiste anvertraute und von der Gemeinde anerkannte Amt nicht
mit Ernst und sittlicher Festigkeit verwalten.

Die Konsequenz spiritualistischer Lebensanschauung und besonders

diejenige der Quäkerart, mit der fortwährenden Offenbarung
durch das innere Licht, sollte eigentlich eine Entwertung der religiösen

Urkunden einstmaliger Offenbarungen mit sich führen, damit
die derzeitigen um so kräftiger in der Gemeinde wirksam sein könnten.

Diese Konsequenz spiritueller Religiosität finden wir bei den
Quäkern nicht. Im Gegenteil. Die Bibel ist recht geachtet und die
Grundurkunde ihrer religiösen Erkenntnis und ihrer öffentlichen
und privaten Sittlichkeit. Schon Georges Fox fusste ganz und gar
auf der Bibel und erkannte in ihr den Führer in alle Wahrheit. Diese
Schätzung der Bibel vererbte sich in der Gesellschaft der Freunde
fort, führte aber keineswegs zu einem unfruchtbaren Fundamentalismus.

Ihr Spiritualismus hiess sie aus der Bibel keinen papiereneil
Papst machen, denn nicht der Buchstabe macht lebendig, sondern
der Geist. Und durch die neuen Offenbarungen des Geistes werden

150



seine alten gelesen und verstanden. „Lasst uns, Freunde, die heiligen
Schriften aufmerksam durchforschen und gewissenhaft lesen unter
der nötigen Bezugnahme auf den heiligen Geist, von dem sie kommen

und durch welchen sie der Wahrheit gemäss geöffnet werden."
Da sie dem Bibelbuchstaben frei gegenüberstehen, so dürfen sie auch
ruhig die moderne Textkritik walten lassen, ja sie begrüssen sie in
mancher Hinsicht im allgemeinen, obwohl es unter ihnen auch
einzelne geben mag, die nicht gar grosse Freunde moderner Bibelerklärung

sind. Wir lesen: „Wir anerkennen mit gebührendem Dank
jedes neue Licht, das durch moderne Untersuchungen und Entdek-
kungen über die heiligen Blätter ausgebreitet wird, welche davon"
zeugen, wie die Menschen von Gott sprachen, bewegt durch den
heiligen Geist." Aus dieser Freiheit gegenüber heiligen Texten und
Ueberlieferungen heraus verstehen wir auch, dass dem Quäkertum
irgendwelche festgelegte religiöse Lehrsätze zuwider sind. Sich auf
Glaubenssätze versteifen, ist dem Quäker fremd, etwas Unbegreifliches,

weil Glauben bei ihm Leben ist, Leben, das immer wieder neu
gestaltet und umbildet, um den Gotteskern mehr und mehr
herauszuschälen, und nicht ein Fürwahrhalten von irgendwelchen Sätzen,
mögen sie nun in Formeln und Bekenntnisse noch so schön
gegossen sein. Es gibt kein quäkerisches Glaubensbekenntnis, höchstens

formulierte Glaubenserfahrungen von Individuen, die ja nicht
Allgemeingültigkeit beanpruchen wollen. Wir lesen: „Wenn es
ein Wort gibt, welches das Verlangen des Menschen in religiösen
Dingen ausdrückt, dann heisst es : reality (eben dem Sinne nach
übersetzt: Reellität). Glaubenssätze, welche nicht ins Leben und seine
Führungen übertragen werden können, berühren uns in keiner
Weise. Die Welt verlangt vor allem immer noch einen wahrhaftigen
Heiland, denn sie kann nirgendwo eine Vergebung finden, als allein
bei seinem Kreuze, und ihre Schmerzen können nirgendwo Linderung

finden als allein in seiner Liebe. Doch von denen, welche in
sein Reich eingehen und in ihrem Herrn ein neues Leben für ihre
Seele finden, wie wenige sind es doch, welche voll und ganz
verstehen, dass das mächtigste Gesetz dieses Reiches das Gesetz des
Nächstendienstes ist." Sie merken auch hier wieder das Gewicht, das
auf eine aus Gottverbundener Tiefe heraufkommende Lebenstat
gelegt wird, als Glaubensbekenntnis.

Zur Illustration des Gesagten lassen Sie mich noch das
Glaubensbekenntnis meines geehrten Lehrers William E. Wilson, der
Quäker ist, anführen : „Ich glaube durch Jesus Christus und den
heiligen Geist, dass Gott Liebe ist. Ich sehe, dass sein Wille in der
Welt die Aufrichtung der Herrschaft der Liebe bedeutet, des Reiches
Gottes über allen Menschen. Ich gebe mich ihm hin als ein
Mitarbeiter an seinem Werk. In der Arbeit für sein Werk soll mein Führer

Jesus Christus sein. Seine Arbeitsweise und sein Beispiel in Leben

151



und Tod zeigen schon völlig genügend, wie das Reich erlangt werden

wird. Ich hänge für meine Kraft, Einsicht, Inspiration und
Führung vom Geiste Gottes ab, der in alle Wahrheit diejenigen führt,
die ihm gehorchen und durch dessen Gegenwart allein das wahrhafte

Leben hann gelebt werden." Willi Kobe.
(Schluss folgt.)

§
" I Aussprache 1 fj \

I. Zum vielumstrittenen Jesuswort.
1. Was ist des Kaisers — ?1)

Es war in den Tagen vor dem Weltkrieg.
Auf einem hohen Berge war eine kleine Schar Menschen versammelt.

Mitten drin stund der Kaiser und um ihn hatten sich Politiker, Diplomaten,
Handelsfürsten und Industriekönige gruppiert. Alle in eifrige Beratungen
vertieft.

Aber am Fusse des Bergabhanges auf der Ebene sah man gewaltige
Scharen junger Männer, Kopf an Kopf, weiter als das Auge reichte. Es
waren diejenigen, die zur Opferung bestimmt waren, um die Raubgier der
Wenigen zu sättigen. Unter ihnen stand ein junger Südjütländer, weggerufen

vom dänischen Volks- und Gemeinschaftsleben, wo man grosse Erwartungen
auf ihn gesetzt hatte. Dort stand ein Engländer mit eben beendigter

Ausbildung, bereit, das Evangelium nach Afrika zu bringen. Und da war auch
ein junger Berliner Pfarrer, der begonnen hatte, unter den Arbeitern zu wirken.

Ja, da waren Hunderte, Tausende, die sich dem Dienste des Meisters
geweiht hatten. Nun waren sie alle einberufen worden ins Heer des Kaisers.

Da ging der Meister — Gottes und des Menschen Sohn — über den Berg.
Der Kaiser und die Umstehenden schwiegen einen Augenblick und sahen

zunächst fragend auf ihn. Sie waren alle auf seinen Namen getauft und
sollten ihm also gehorchen. Er zog eine Münze hervor, besah sie und sagte:
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist." Dann wandte er sich um und sah
hin über das Jugendmeer. Sein Auge war freudig und wehmutsvoll zugleich,
während sein Blick sie alle umfasste: ,,Aber gebt Gott, was Gottes ist."

1) Der Einsender dieser Antwort schreibt dazu aus Dänemark folgendes.
„Mit tiefster Anteilnahme habe ich stets alle Mitteilungen und Aussprachen
in den „Neuen Wegen" verfolgt, besonders das Problem der Dienstverweigerung.

Die Ablehnung der Zivildienstpetition vor der bernischen Kirchensynode

vor zwei Jahren hat mich bitter enttäuscht, denn mir schien, wenn je
irgend jemand diese Gewissensfrage verteidigen sollte, so wäre das die
Aufgabe der Kirche und ihrer Vertreter. Zu jener Zeit kam ich auch mit einem
Gemeinschaftsprediger ins Gespräch über diese Lebensfrage. Seine Antwort
war: ,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist.' Genau die gleiche Antwort
erhielt ich ein Jahr später von einem andern Gemeinschaftsprediger. Nun
freut es mich aber ungemein, dass schon so viele Pfarrer in der Schweiz
anderer Ansicht sind. Jener Ausspruch Jesu beschäftigte mich immer wieder,
ohne dass ich Klarheit bekommen hätte. Im dänischen Jugendblatt „Dansk
Ungdom" vom 5. 9. 24 fand ich nun eine, wenn vielleicht nicht im Innersten
befriedigende, so doch treffende Antwort. Finden Sie diese für gut, so können

Sie dieselbe in den „Neuen Wegen" erscheinen lassen, da dort zur Zeit
ja diese Frage, erörtert wird."

152


	Die Gesellschaft der Freunde (Fortsetzung)

