
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 4

Artikel: Allein sein

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Allein sein.
Jesus antwortete ihnen und sprach: Glaubet ihr jetzt? Siehe,

es kommt die Stunde und ist schon gekommen, wo ihr zerstreut
werdet, jeder zu seiner eigenen Sache, und ihr mich allein lasset.
Aber ich bin nicht allein, denn der Vater ist mit mir. Dieses
habe ich' zu euch gesagt, auf dass ihr in mir Frieden hättet. In
der Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt
überwunden.

"
Joh. 16, 31—33.

Wer Gott dienen will, muss allein sein können. Er mag Jünger
oder Mitjünger haben, eines Tages wird sein Weg einsam sein. Solche

Einsamkeit ist das Los aller derer gewesen, die Gott im höchsten

Sinn gedient haben, von Moses bis Johannes dem Täufer, von
Paulus bis Blumhardt. Man kann wohl geradezu an diesem Zeichen
erkennen, ob und in welchem Masse ein Mensch, eine Sache, eine
Bewegung von Gott ist. „Der mich gesandt hat, ist mit mir; er lässt
mich nicht allein; denn ich tue stets das, was ihm gefällt." (Joh. 8,
29.) Weil dieses aber der Welt nicht gefällt, so lässt s i e ihn
allein. Es ist für Menschen und Sachen darum keine Empfehlung,
wenn die Welt (die religiöse inbegriffen) ihnen eifrig Beifall spendet.
Denn zwischen Gott und Welt („Welt" hier nicht als „Schöpfung",
sondern im neutestamentlichen Sinn, als das Reich der Endlichkeit
und Eitelkeit verstanden) besteht Feindschaft. Die Welt kann nicht
anders, als Gott ans Kreuz schlagen. Aber wenn infolge dieser
Ordnung der Weg aller Grössten im Reiche Gottes einsam sein
muss und wir dies ohne weiteres als gegeben betrachten, so gilt doch
auch auf ihre Weise für alle Andern, gilt auch für uns, dass wir, wenn
wir Gott dienen wollen, erwarten müssen, eines Tages allein zu sein,
dass wir daher die Kunst lernen müssen, allein zu sein.

Das ist aber eine sehr schwere Kunst und die Wenigsten verstehen

sie von vornherein, die Wenigsten fügen sich leicht darin, sie
lernen zu müssen. Denn es gibt kaum etwas Erschreckenderes,
als das Alleinsein; es ist fast wie Tod, wie denn auch zu den
stärksten Schrecken des Todes gehört, dass er Alleinsein, völliges
Alleinsein bedeutet. Dieser Schrecken des Alleinseins hat von jeher
die Menschen getrieben, sich in Gesellschaft zu flüchten und darin
sich zu betäuben, und er ist heute, da die Menschen das Alleinsein

immer weniger ertragen können (und wahrhaftig nicht ohne
Ursache!) immer furchtbarer hinter ihnen her. Aber auch, wer
in diesem Sinne gern allein ist, wer die Einsamkeit geniesst wie
einen Paradiesestrank, kann gelegentlich vor ihr Angst bekommen.
Es ist eines meiner seltsamsten Erlebnisse gewesen, wie ich einmal,
in längst vergangenen Tagen, auf wochenlangen Gebirgswande-

137



rungen die Einsamkeit suchend, nach wortloser Einsamkeit lechzend,
tagelag jede nicht unbedingt nötige Begegnung mit Menschen
vermeidend, einst um die erste Zeit des Nachmittags, zur Stunde, „wo
der grosse Pan schläft", mitten im Sonnenglanz der Höhe von einer
solchen Angst vor der gähnenden Einsamkeit des Alpentales erfasst
wurde, dass ich aufsprang und meinen Weg weitersetzte. Und ebenso

eindrücklich ist mir geblieben, wie ich später einmal, aus dem
Lärm der Stadt plötzlich in die tonlose Nachtstille eines abgelegenen
Bergdörfchens versetzt, von einem Gefühl des geistigen
Ersticktwerdens erfasst wurde, weil diese Stille wie ein Meer an die Seele
heranwogte, darin sie zu ertrinken drohte, weil in dieser Ungeheuern,
reinen Höhenstille die Ewigkeit zu der in den Banden der Endlichkeit

befangenen Seele drängte.
Freilich, für die meisten von uns ist dieses Alleinsein im

allgemeinen doch Freude, Genuss, ja Seligkeit. Wie verstehen wir
das alte Mönchswort : O beata solitudo, o sola beatitudo — o seliges

Alleinsein, o alleiniges Seligsein! Aber kein Mensch kann
Aehnliches von jenem andern Alleinsein sagen, das hier in Frage
kommt. Alleinsein in diesem andern Sinn ist bitter schwer. Es ist
Schrecken. Wie viele unter uns haben auch nur den Mut, in einer
grösseren Versammlung allein aufzustehen und durch Wort oder
Stimme eine Meinung zu vertreten, zu einem Menschen zu stehen,
die den Andern verhasst oder gar lächerlich sind? Wer ist, wenn
er nicht aus dem Widerspruch einen Sport macht (was nicht zählt),
in diesem andern Sinne gern allein? — Viel schwerer noch als ein
solches gelegentliches Alleinsein ist ein andauerndes : das Alleinsein
mit einer Ueberzeugung, einer Sache im Kreise der Familie und
Verwandtschaft, der Freunde, der Kollegen — diese Einsamkeit unter
den Menschen, und zwar unter denen, mit denen man gemeinsam sein
sollte und möchte, diese Einsamkeit, die um so unerträglicher wird,
je näher man den Menschen sonst steht und darum am unerträglichsten

in Liebe und Ehe. Zwar auch diese Einsamkeit wird noch
erträglich, wenn man weiss, dass man anderswo Gleichdenkende,
Gleichstrebende hat. Aber wenn man auch das nicht mehr sagen
darf? Wenn man das Gefühl hat, ganz allein zu sein? Kann man
das noch aushalten? Und dieses Gefühl wird eines Tages über jeden
kommen, der wirklich Gott dient. Er mag zwar wissen, dass es
Andere gibt, vielleicht sogar in ziemlicher Zahl, die ähnlich denken und
streben wie er, aber er muss einen Weg gehen, auf dem er doch ganz
allein ist, vielleicht einen Weg, den niemand versteht — im Gehorsam
gegen Gott. Und überhaupt scheint es einfach eine Ordnung zu
sein und ein Mysterium, das nicht weiter erklärt werden kann, dass,
wer Gott dient, in tiefe Einsamkeit kommt, in die Einsamkeit des

Ewigen; dass Gott Einsamkeit ist; dass er, als der Einzige, zuletzt

138



mit uns nur als Einzigen zu tun haben will, wenn wir wissen sollen,
was Gott ist. In gewissem Sinne kann Gott nicht mit uns sein, ausser
wenn wir allein sind. Aber nun denken wir eben nicht mehr an jene
süsse Einsamkeit der Alpen, des Meeres, des Waldes, der Steppe, der
Nacht, der „stillen Zelle", sondern an das Alleinsein und Alleinstehen

unter den Menschen, dieses unendlich bittere Alleinsein und
Alleinstehen. Ist dieses nicht wieder ein Schrecken? Ist es, wenn wir
uns in d i e s e m Sinne allein sehen in der Weltwüste, nicht wie wenn
ein Element uns umwogte, das die Seele ersticken möchte? Ist es
nicht wie völlige Vernichtung Wir sind so sehr Herdenwesen, dass
Alleinsein uns völlig aufzuheben scheint. Ist es uns nicht vor allem,
als ob Alleinsein so viel heisse, als ausser der Wahrheit sein, eine
verlorene Sache vertreten? Wenn Alle anders denken, auch ge-
scheidte, edle, fromme Menschen, muss es dann nicht so sein, dass
wir im Unrecht sind und die Andern im Recht? Ist es nicht in der
Ordnung, dass wir nachgeben? Ist es nicht unerlaubte, ungöttliche
Rechthaberei, wenn wir bei unserer Meinung beharren

Nein, um keinen Preis So redet die Stimme des Versuchers.
Gewiss gibt es ein falsches, ja ein schuldhaftes Alleinsein — ein Alleinsein

infolge unserer Fehler, unserer Irrtümer, ein Alleinsein aus
Trotz und Verblendung — aber dieses falsche Alleinsein ist bei
redlichem Willen von dem rechten wohl zu unterscheiden. Und von
diesem gilt, ich sage es noch einmal, dass du nicht Gott dienen
kannst, ohne auch es aushalten zu können; ja, dass du Gott auch
nicht erkennen kannst, wenn du nicht für ihn und mit ihm
allein zu sein imstande bist.

Du kannst nicht Gott dienen, wenn du nicht allein sein kannst.
Denn noch einmal: weil Gott anders ist als die Welt, sein Wille
gegen den Willen der Welt steht, so kann, wer ihm gehorchen will,
gar nicht anders, als in Zwiespalt mit der Welt geraten. Er muss
solchen Zwiespalt aushalten können. Das ist, recht verstanden,
gerade sein Beruf, wider Willen solchen Zwiespalt zu erregen, den
Zwiespalt zwischen dem Göttlichen und Menschlichen, dem Ewigen
und dem Vergänglichen, dem Unendlichen und dem Endlichen, dem

Unbedingten und dem Bedingten. Denn er soll das Salz der Erde
sein. Und nun ist gerade das Göttliche, das Ewige, das Unendliche,

das Unbedingte in den Augen der Welt nicht nur das
Unerwünschte, ja Verhasste, sondern auch das Unwahrscheinliche, ja
Törichte. Und darum kann sehr wohl sein, dass in seinem Namen
Einer, vielleicht ein Einziger, gegen Viele recht hat. Das ist oft genug
vorgekommen. Und darum ist so entscheidend wichtig, dass dieser
Eine dabei bleibt. Was wäre geschehen, wenn Jesus, weil er ganz
allein war, er, der doch auch der Demütigste von allen war, von
seiner Sache gelassen hätte, weil Alle gegen ihn waren, die kirch-

139



liehen und die politischen Autoritäten, die Frommen, das Volk, ja
sogar, in einem gewissen Sinne, die Jünger? An seinem Beispiel
hat sich das Wort eines seiner grössten Jünger, der es ebenfalls in
den schwersten Lagen erläuterte — des ehernen schottischen
Reformators John Knox — unendlich bewährt: „Ein Mann mit Gott
ist mehr als die ganze Welt." Dieses Wort, das nicht umsonst auf
der Reformationsmauer in Genf steht, ist eine der tragenden Wahrheiten

der geistigen Welt. Auch alle Demokratie ruht auf dieser
Aristokratie; ohne das Walten dieser Wahrheit wird sie zur
Demagogie. Demokratie ist im letzten Grund die Unendlichkeit des
Einzelnen in der Gemeinschaft. — Wer weiss denn, ob nicht du, der
Einzige, Recht hast? Vielleicht auch etwa gegen dich selbst? Oder
hast du es nicht schon erfahren, dass gerade jene Stimmen in dir,
die du überhörtest, weil sie auffallend waren und töricht schienen,
Wahrheit waren, Recht behielten, oft zu deinem tragischen Schmerz
Könnte es sich nicht so mit deiner Stimme gegen die Stimmen der
Vielen verhalten? Und könnte nicht gerade die Stimme Gottes so
sein, weil, noch einmal, Gott nicht die Welt ist, weil Gottes Stimme
zwar unendlich einfach, unendlich natürlich, vielleicht aber gerade
darum paradox sein muss? Und könnte darum nicht sein, dass
gerade im Alleinstehen eines Menschen mit Gott Gottes Kraft sich
äussern könnte wie sonst auf keine Weise? Hat nicht die Wahrheit
Gottes in Jesus durch solches Alleinsein die Welt überwunden —
dadurch, dass sie ganz gesondert von der Welt, ohne jede Mischung
mit ihr, ja im Gegensatz zu ihr, hervortrat und von ihr gekreuzigt
wurde Konnte nicht so allein Gott als Gott und allmächtig hervortreten?

War nicht dieses Alleinsein des Kreuzes der einzige Weg
zu Ostern? Du siehst in deinem Alleinsein deine Schwäche, aber
könnte es nicht deine Stärke sein? Könntest du nicht in deinem
Alleinsein dich so auf Gott allein sammeln, in ihm dich reinigen, dass
gerade so die Sache Gottes in dir mit ihrer Siegeskraft hervorträte
Ja, ich frage: kann man je mit Sicherheit wissen, ob man Gott diene
und nicht den Menschen oder sich selbst, bevor man mit ihm
einmal ganz allein gewesen ist? In diesem Alleinsein erst können
Lauterkeit und Treue völlig werden, so völlig wenigstens, wie es dem
Menschenherzen möglich ist, in diesem Alleinsein der Bund mit Gott
so fest werden, dass keine Stürme und Finsternisse des Geschickes
ihn mehr zerstören können und er der Anfechtung der Welt und
Hölle Trotz zu bieten vermag.

Denn das gehört dazu: einzig in diesem Alleinsein mit Gott
kann man so recht Gott als Gott kennen lernen. Denn da
allein erfährt man seine Taten, statt der Taten der Menschen
oder der eigenen. In Gesellschaft ist das nie möglich. Ueberhaupt

waltet hier jene Ordnung, die ich schon angedeutet habe:

140



Gott, als der Einzige, Einzigartige, kann sich seinem Wesen
nach nur dann der Seele kund tun, wenn sie mit ihm allein ist.
Der Grund, warum Viele ihn nie recht erkennen, seiner nie recht
sicher werden, ist der, dass sie nie wagen, ihm ganz allein
gegenüberzutreten, ich meine: ganz nackt, ganz ohne die Kleider von
allerlei menschlichen Meinungen, ganz ohne die Brille von allerlei
kulturellen Vorurteilen, ganz ohne den Schwärm der Andern, der
sonst unsichtbar um uns, hinter uns ist — ganz allein. Ich meine
sogar, Gott tue sich immer kund, wenn wir wirklich vor ihn
treten, und das heisst, s o vor ihn treten ; sein Wort sei uns, wie
auch ciie Schrift sagt, ganz nahe — wenn wir es nur hören wollten,
wenn wir nur die Ruhe und den Mut hätten, es zu hören! Aber
weil der Mensch zur rechten Einsamkeit mit Gott von sich aus so
schwer gelangt, ist es gut, wenn er, dadurch, dass er aus seinem
Besten heraus eine Sache vertretend und einsam werdend ihm still
halten muss. Und so kann ihm nichts Heilsameres, nichts
Seligeres geschehen als dies. Es ist eine alte grosse Erfahrung, dass
zu dem Menschen, der um Gottes willen von den Andern verlassen
ist, Gott selbst kommt. „Ich bin aber nicht allein, denn der Vater
ist mit mir." Ja, die Mystiker aller Zeiten haben noch ein besonders
tiefes und trostreiches Erlebnis gehabt: dass Gott gerade dann
uns besonders nahe sein kann, wenn wir uns von ihm verlassen
fühlen. Gott muss uns wohl etwa — scheinbar — verlassen,
damit wir in einem neuen Suchen ihn desto gewaltiger und herrlicher
wiederfinden. Das ist ja, wie wir wissen, auch ein Geheimnis des
Kreuzes. Auch darum ist nun das Kreuz die Aufhebung der Einsamkeit

der Seele, auch der letzten, tiefsten, furchtbarsten.
Ist aber dieses Wort vom Alleinsein nicht allzu aristokratisch,

allzu individualistisch? — Was das Aristokratische betrifft, so habe
ich darauf schon geantwortet: es ist im Gegenteil der allein
tragfähige Grund aller Demokratie. Was aber den Individualismus
betrifft, so füge ich jetzt noch hinzu : man kann auch den
Menschen nur recht dienen und die Menschen nur recht erkennen,
wenn man allein sein kann. Das ist sogar eines der offenen Geheimnisse

aller rechten Gemeinschaft. Denn, noch abgesehen von der
allzu naheliegenden Wahrheit, dass es keine starke Gemeinschaft gibt
ohne starke Einzelne, müssen wir sagen, dass nur der, welcher allein
sein kann, die innern Vorbedingungen wahrer Menschengemeinschaft

und dazu wahrer Menschenerkenntnis besitzt. Denn wer nicht
auch allein sein kann, der sucht auf falsche Weise den Andern. Er
will zu viel von ihm. Er will in der Gemeinschaft vor allem
nehmen. Und dann wird er enttäuscht sein. Sein Hunger bleibt
unbefriedigt, und Hunger macht böse. Darum wird aus heissem Ge-
meinschaftsverlangen So oft Streit und Trennung. In solcher Stim-

141



mung lässt sich der Mensch auch nicht richtig erkennen. Wir
sehen ihn zu sehr in unserem Lichte, zu wenig in seinem eigenen
oder, was viel besser ist, im Lichte Gottes, Und noch Eins: Man
müsste oft aus Liebe etwas an einem Menschen oder Menschenkreis
tun, was ihm zum Heile nötig ist, aber man bringt die Kraft dafür
nicht auf, weil man dann wehe tut, die Liebe verwundet, nicht verstanden

wird, einsam wird. Nur wer die allertiefste Einsamkeit erträgt,
ist der ganzen Liebe fähig. Darum können wir erst richtig dienen,
wenn wir einmal gelernt haben, allein zu sein. Freilich auf rechte
Weise, nicht allein in Trotz oder Verärgerung, sondern allein mit
Gott. Dann ist in Gott unser Hunger gestillt. Wir haben an ihm
unendlichen Reichtum und auch unendliche Gemeinschaft. Wenn wir
dann zu den andern kommen, so suchen wir in erster Linie sie und
nicht uns selbst; wir wollen geben, falls man von uns nehmen will,
nicht bloss nehmen. Wir treten dann den Menschen nicht zu nahe, in
falscher Gier nach ihnen, sondern sehen sie von der Höhe aus, erkennen

sie mit ih ren Fehlern und Tugenden aus Gott. Die Gemeinschaft
wird dadurch nicht kühl, wohl aber wird sie frei. Aus dem Heiligtum
dieser Gotteseinsamkeit heraus vermögen wir dann vielleicht auch
jene höchste Liebe zu üben : um der Liebe willen Gefahr zu laufen,
die Liebe zu verlieren. Und das ist ja wohl die wunderbare Polarität

dieses Verhältnisses: keiner kann Gott finden, es sei denn aus
der tiefsten Verbindung mit den Menschen heraus, aber keiner kann
mit den Menschen recht verbunden sein, wenn er nicht auch ganz
los von allen Menschen, völlig allein sein kann mit Gott.

So sagen wir denn : o bitteres Alleinsein, o seliges Alleinsein Es
ist heute, in einer entseelten Welt, einer Maschinen- und Massenwelt,
einer standardisierten und rationalisierten Welt, schwerer als je,etwas
Eigenes und Originelles und damit allein zu sein; die Einsamkeit ist
in einer solchen Welt tiefer als je, eine rechte Wüsteneinsamkeit. Aber
desto notwendiger ist sie, wenn uns Gott und Mensch nicht verloren

gehen sollen. Freuen wir uns darum, wenn unter uns Kämpfe
entstehen, die einsam machen. Wenn diese Einsamkeit an uns heranwogt

wie gewaltige Wellen, die uns zu ersticken drohen, getrost, es
sind die Wellen der Ewigkeit. Sie ersticken dich, wenn du dich
dagegen wehrst, aber wenn du ihnen die Seele weit öffnest, dann
tragen sie dich zur Seligkeit; denn sie tragen dich in Gottes Fülle. Das
ist, anders gesagt, der Weg, auf dem wir die schwere Kunst lernen,
allein zu sein : dränge dich an Gott und du bist unendlich allein, aber
im gleichen Augenblick unendlich verbunden. Du verlierst die ganze
Welt und dich selbst, aber du kommst darin auch völlig zu dir selbst
— es gibt keinen andern Weg zu der Entdeckung unser selbst, das
heisst: unserer Einzigkeit, als das schöpferische Alleinsein mit Gott
— und du findest auch die Welt erst recht, eine veränderte Welt. Das

142



Geheimnis der Einsamkeit ist ein Teil des Menschenloses. Nur der
Mensch kann richtig einsam sein. Das ist seine Tragik, das ist aber
auch seine unausdenkbare Grösse. Denn in dieser Einsamkeit tut
Gott, der Unendliche, sich ihm auf. Sein ganzes Reich bricht von
dieser Stelle aus in die Seele. Im Alleinsein offenbaren sich Gott und
Mensch. Selig sind, die allein sind, denn sie haben alles gefunden.

L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.
(Fortsetzung.)

Nach dieser Analyse des inneren Lichtes werden Sie nun auch
den Gottesdienst der Quäker besser verstehen. Derselbe ist ganz
darauf angelegt:

1. Das innere Licht in meditativer Sammlung aufleuchten zu
lassen, was eben in der Stille geschieht, und

2. die Schauung des Einzelnen zur Erbauung und Stärkung des
Kampfesmutes der Gemeinde allen kund zu tun, was durch das
Sprechen aller geschieht, so sie sich vom Geiste getrieben fühlen;
denn der Geist redet sowohl durch Männer als auch durch Frauen.

Jesus Christus bekundet sich selbst in den auf ihn wartenden
Seelen, und seine Gegenwart erzeugt die Rede, das Gebet, die
Lesung, den Gesang. „Wir erkennen den Wert der Stille (im Gottesdienst)

nicht als dessen Zweck, sondern als ein Mittel, um das Ziel
zu erreichen, es ist nicht eine Stille, allein erzeugt durch Schweigen
oder leeres Dahindämmern, sondern geworden aus heiliger Erwartung

des Herrn. Die Stille im Quäkergottesdienst hat ihren Zweck
nicht in sich selber, sondern sie ist ein Mittel zum Zweck. Der
einzige Zweck christlichen Gottesdienstes ist der, dass eine Gesellschaft
von Menschen sich Gott so vollständig hingibt, dass er sie nach
seinem Willen brauchen kann; und wir glauben, dass die Stille die
Hingabe erleichtert und die Hindernisse, welche die göttliche Freiheit
zurückhalten wollen, hinwegräumt." So ist der Grundzug des ganzen

Gottesdienstes, der alle Aeusserungen umfliesst, das stille Gebet :

„So komm, Herr Jesus." Auf ihn, den grossen Anfänger und
Vollender warten und hoffen sie, damit er auch unter den Versammelten
sein Werk anfange und auch vollende. So können wir folgende
Regel begreifen : „Es ist äusserst wichtig, dass die, welche im öffentlichen

Gottesdienste zusammenkommen, sich in Gebetsstimmung
versammeln."

Doch könnte man fragen : warum halten die Quäker öffentlichen
Gottesdienst. Die Eigenart spiritueller Religiosität drückt sich doch
eigentlich im Individualismus aus. Und dann erlebt ja auch das
Individuum das Aufleuchten des inneren Lichtes; der Herr kommt

143


	Allein sein

