Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 4

Artikel: Allein sein

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Allein sein.
Jesus antwortete ihmen und sprach: Glaubet ihr jetzt? Siehe,
- €s kommt die Stunde und ist schon gekommen, wo ihr zerstreut
werdet, jeder zu seiner eigenen Sache, und ihr mich allein lasset.
Aber 1ch bin nicht allein, denn der Vater ist mit mir. Dieses
habe ich’ zu euch gesagt, auf dass ihr in mir Frieden hiftet. In

der Welt habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt
iiberwunden. Joh. 16, 31—33.

Wer Gott dienen will, muss allein sein kénnen. Er mag Jinger
oder Mitjiinger haben, eines Tages wird sein Weg einsam sein. Sol-
che Einsamkeit ist das Los aller derer gewesen, die Gott im héch-
sten Sinn gedient haben, von Moses bis Johannes dem Téufer, von
Paulus bis Blumhardt. Man kann wohl geradezu an diesem Zeichen
erkennen, ob und in welchem Masse ein Mensch, eine Sache, eine
Bewegung von Gott ist. ,,Der mich gesandt hat, ist mit mir; er lasst
mich nicht allein; denn ich tue stets das, was ihm gefallt.* (Joh 8,
29.) Weil dieses aber der Welt nicht gefillt, so lasst sie ihn
allein. Es ist fiilr Menschen und Sachen darum keine Emgpfehlung,
wenn die Welt (die religiose inbegriffen) ihnen eifrig Beifall spendet.
Denn zwischen Gott und Welt (,,Welt* hier nicht als ,,Schépfung®,
sondern im neutestamentlichen Sinn, als das Reich der Endlichkeit
und Eitelkeit verstanden) besteht Feindschaft. Die Welt kann nicht
anders, als Gott ans Kreuz schlagen. Aber wenn infolge dieser
Ordnung der Weg aller Grossten im Reiche Gottes einsam sein
muss und wir dies ohne weiteres als gegeben betrachten, so gilt doch
auch auf ithre Weise fiir alle Andern, gilt auch fiir uns, dass wir, wenn
wir Gott dienen wollen, erwarten miissen, eines Tages allein zu sein,
dass wir daher die Kunst lernen miissen, allein zu sein.

Das ist aber eine sehr schwere Kunst und die Wenigsten verste-
hen sie von vornherein, die Wenigsten fiigen sich leicht darin, sie
lernen zu miissen. Denn es gibt kaum etwas Erschreckenderes
als das Alleinsein; es ist fast wie Tod, wie denn auch zu ‘den
starksten Schrecken des Todes gehort, dass er Alleinsein, volliges
Alleinsein bedeutet. - Dieser Schrecken des Alleinseins hat von jeher
die Menschen getrieben, sich in Gesellschaft zu fliichten und darin
sich zu betiduben, und er ist heute, da die Menschen das Allein-
sein immer weniger ertragen konnen (und wahrhaftig nicht ohne
Ursache!) ‘immer furchtbarer hinter ihnen her. Aber auch, wer
in diesem- Sinne gern allein ist, wer die Einsamkeit gemesst wie
einen Paradiesestrank, kann gelegenthch vor ihr Angst bekommen.
Es ist eines meiner ‘seltsamsten Erlebnisse gewesen, wie ich einmal,
in . Jangst vergangenen. Tagen, auf wochenlangen Geblrgswande-_

137



rungen die Einsamkeit suchend, nach wortloser Einsamkeit lechzend,
tagelag jede nicht unbedingt nétige Begegnung mit Menschen ver-
meidend; einst um die erste Zeit des Nachmittags, zur Stunde, , wo
der grosse Pan schlaft®, mitten im Sonnenglanz der Hohe von einer
solchen  Angst vor der gdhnenden Einsamkeit des Alpentales erfasst
wurde, dass ich aufsprang und meinen Weg weitersetzte. Und eben-
so eindriicklich ist mir geblieben, wie ich spater einmal, aus dem
Larm der Stadt plotzlich in die tonlose Nachtstille eines abgelegenen
Bergdorfchens versetzt, von einem Gefiihl des geistigen Erstickt-
werdens erfasst wurde, weil diese Stille wie ein Meer an die Seele
heranwogte, darin sie zu ertrinken drohte, weil in dieser ungeheuern,
reinen Hohenstille die Ewigkeit zu der in den Banden der Endlich-
keit befangenen Seele dringte.

Freilich, fiir die meisten von uns ist dieses Alleinsein im all-
gemeinen doch Freude, Genuss, ja Seligkeit. Wie verstehen wir
das alte Monchswort: O beata solitudo, o sola beatitudo — o seli-
ges Alleinsein, o alleiniges Seligsein! Aber kein Mensch kann
Aehnliches von jenem an dern Alleinsein sagen, das hier in Frage
kommt. Alleinsein in diesem andern Sinn ist bitter schwer. Es ist
Schrecken. Wie viele .unter uns haben auch nur den Mut, in einer
grosseren Versammlung allein aufzustehen und durch Wort oder
Stimme eine Meinung zu vertreten, zu einem Menschen zu stehen,
die den Andern verhasst oder gar lacherlich sind? Wer ist, wenn
er nicht aus dem Widerspruch einen Sport macht (was nicht zahlt),
in diesem andern Sinne gern allein? — Viel schwerer noch als ein
solches gelegentliches Alleinsein ist ein andauerndes: das Alleinsein
mit einer Ueberzeugung, einer Sache im Kreise der Familie und Ver-
wandtschaft, der Freunde, der Kollegen — diese Einsamkeit unter
den Menschen, und zwar unter denen, mit denen man gemeinsam sein
sollte und mochte, diese Einsamkeit, die um so unertriglicher wird,
je ndher man den Menschen sonst steht und darum am  unertrag-
lichsten in Liebe und Ehe. Zwar auch diese Einsamkeit wird noch
ertraglich, wenn man weiss, dass man anderswo Gleichdenkende,
Gleichstrebende hat. Aber wenn man auch das nicht mehr sagen
dari? Wenn man das Gefiihl hat, g an z allein zu sein? Kann man
das noch aushalten? Und dieses Gefiihl wird eines Tages iiber jeden
kommen, der wirklich Gott dient. Er mag zwar wissen, dass es An-
dere gibt, vielleicht sogar in ziemlicher Zahl, die dhnlich denken und
streben wie er, aber er muss einen Weg gehen, auf dem er doch ganz
allein ist, vielleicht einen Weg, den niemand versteht — im Gehorsam
gegen Gott. Und iiberhaupt scheint es einfach eine Ordnung zu
cein und ein Mysterium, das nicht weiter erklart werden kann, dass,
wer Gott dient, in tiefe Einsamkeit kommt, in die Einsamkeit des
Ewigen; dass Gott Einsamkeit ist; dass er, als der Einzige, zuletzt

138



mit uns nur als Einzigen zu tun haben will, wenn wir wissen sollen,
was Gott ist. In gewissem Sinne kann Gott nicht mit uns sein, ausser
wenn wir allein sind. - Aber nun denken wir eben nicht mehr an jene
siisse Einsamkeit der Alpen, des Meeres, des Waldes, der Steppe, der
Nacht, der ,stillen Zelle*, sondern an das Alleinsein und Allein-
stehen unter den Menschen, dieses unendlich bittere Alleinsein und
Alleinstehen. Ist dieses nicht wieder ein Schrecken? Ist es, wenn wir
uns in di e s em Sinne allein sehen in der Weltwiiste, nicht wie wenn
ein Element uns umwogte, das die Seele ersticken mochte? Ist es
nicht wie vollige Vernichtung ? Wir sind so sehr Herdenwesen, dass
Alleinsein uns vollig aufzuheben scheint. Ist es uns nicht vor allem,
als ob Alleinsein so viel heisse, als ausser der Wahrheit sein, eine
verlorene Sache vertreten? Wenn Alle anders denken, auch ge-
scheidte, edle, fromme Menschen, muss es dann nicht so sein, dass
wir im Unrecht sind und die Andern im Recht? Ist es nicht in der
Ordnung, dass wir nachgeben? Ist es nicht unerlaubte, ung®6ttliche
Rechthaberei, wenn wir bei unserer Meinung beharren?

~ Nein, um keinen Preis! So redet die Stimme des Versuchers. Ge-
wiss gibt es ein falsches, ja ein schuldhaftes Alleinsein — ein Allein-
sein infolge unserer Fehler, unserer Irrtiimer, ein Alleinsein aus -
Trotz und Verblendung — aber dieses falsche Alleinsein ist bei red-
lichem Willen von dem rechten wohl zu unterscheiden. Und von
diesem gilt, ich sage es noch einmal, dass du nicht Gott dienen
kannst, ohne auch es aushalten zu konnen; ja, dass du Gott auch
" nicht erkennen kannst, wenn du nicht fiir ihn und mit ihm
allein zu sein imstande bist. . -

Du kannst nicht Gott d i e n e n, wenn du nicht allein sein kannst.
Denn noch einmal: weil Gott anders ist als die Welt, sein Wille
gegen den Willen der Welt steht, so kann, wer ihm gehorchen will,
gar nicht anders, als in Zwiespalt mit der Welt geraten. Er muss
solchen Zwiespalt aushalten konnen. Das ist, recht verstanden, ge-
rade sein Beruf, wider Willen solchen Zwiespalt zu erregen, den
Zwiespalt zwischen dem Gottlichen und Menschlichen, dem Ewigen
und dem Verginglichen, dem Unendlichen und dem Endlichen, dem
Unbedingten und dem Bedingten. Denn er soll das Salz der Erde
sein. Und nun ist gerade das Gottliche, das Ewige, das Unend-
liche, das Unbedingte in den Augen der Welt nicht nur das Uner-
wiinschte, ja Verhasste, sondern auch das Unwahrscheinliche, ja
Torichte. Und darum kann sehr wohl sein, dass in seinem Namen
Einer, vielleicht ein Einziger, gegen Viele recht hat. Das ist oit genug
vorgekommen. Und darum ist so entscheidend wichtig, dass dieser
Fine dabei bleibt. Was wire geschehen, wenn Jesus, weil er ganz
allein war, er, der doch auch der Demiitigste von allen war, von
seiner Sache gelassen hatte, weil Alle gegen ihn waren, die kirch-

139



lichen und die politischen Autorititen, die Frommen, das Volk ja
sogar, in einem gewissen Sinne, die Junger? An seinem Beisplel
hat sich das Wort eines seiner grossten Jiinger, der es ebenfalls in
den schwersten Lagen erlauterte — des ehernen schottischen Re-
formators John Knox — unendlich bewahrt: | Ein Mann mit Gott
ist mehr als die ganze Welt. Dieses Wort, das nicht umsonst auf
der Reformationsmauer in Genf steht, ist eine der tragenden Wahr-
heiten der geistigen Welt. Auch alle 'Demokratie ruht auf dieser
Aristokratie; ohne das Walten dieser Wahrheit wird sie zur De-
magogie. Demokratie ist im letzten Grund die Unendlichkeit des
Einzelnen in der Gemeinschait. — Wer weiss denn, ob nicht du, der
Einzige, Recht hast? Vielleicht auch etwa gegen dich selbst? Oder
hast du es nicht schon erfahren, dass gerade jene Stimmen in dir,
die du iiberhortest, weil sie auffallend waren und téricht schienen,
Wahrheit waren, Recht behielten, oft zu deinem tragischen Schmerz ?
Konnte es sich nicht so mit deiner Stimme gegen die Stimmen der
Vielen verhalten? Und koénnte nicht gerade die Stimme Gottes so
sein, weil, noch einmal, Gott nicht die Welt ist, weil Gottes Stimme
zwar unendlich einfach, unendlich natiirlich, vielleicht aber gerade
darum paradox sein muss? Und konnte darum nicht sein, dass ge-
rade im Alleinstehen eines Menschen mit Gott Gottes Krait sich
dussern koénnte wie sonst auf keine Weise? Hat nicht die Wahrheit
Gottes in Jesus durch solches Alleinsein die Welt iiberwunden —
dadurch, dass sie ganz gesondert von der Welt, ohne jede Mischung
mit ihr, ja im Gegensatz zu ihr, hervortrat und von ihr gekreuzigt
wurde ? Konnte nicht so allein Gott als Gott und allmichtig hervor-
treten? War nicht dieses Alleinsein des Kreuzes der einzige Weg
zu Ostern? Du siehst in deinem Alleinsein deine Schwiche, aber
kénnte es nicht deine Stirke sein? Konntest du nicht in deinem
Alleinsein dich so auf Gott allein sammeln, in ihm dich reinigen, dass
gerade so die Sache Gottes in dir mit ihrer Siegeskraft hervortrite?
Ja, ich frage: kann man je mit Sicherheit wissen, ob man Gott diene
und nicht den Menschen oder sich selbst, bevor man mit ihm ein-
mal ganz allein gewesen ist? In diesem Alleinsein erst konnen Lau-
terkeit und Treue vollig werden, so vollig wenigstens, wie es dem
Menschenherzen moglich ist, in diesem Alleinsein der Bund mit Gott
so fest werden, dass keine Stiirme und Finsternisse des Geschickes
ihn mehr zerstéren kénnen und er der Anfechtung der Welt und
Holle Trotz zu bieten vermag.

Denn das gehort dazu: einzig in diesein Alleinsein mit Gott
kann man so recht Gott als Gott kennen lernen. Denn da
allein erfahrt man seine Taten, statt der Taten der Menschen
- oder der eigenen. In Gesellschaft ist das nie mdglich. Ueber-
haupt waltet hier jene Ordnung, die ich schon angedeutet habe:

140



Gott, als der Einzige, Einzigartige, kann sich seinem Wesen
nach nur dann der Seele kund tun, wenn sie mit ihm allein ist.
Der Grund, warum Viele ihn nie recht erkennen, seiner nie recht
sicher werden, ist der, dass sie nie wagen, ihm ganz allein gegen-
tiberzutreten, ich meine: ganz nackt, ganz ohne die Kleider von
allerlei menschlichen Meinungen, ganz ohne die Brille von allerlei
kulturellen Vorurteilen, ganz ohne den Schwarm der Andern, der
sonst unsichtbar um uns, hinter uns ist — ganz allein. Ich meine
sogar, Gott tue sich imm e r kund, wenn wir wirklich vor ihn
treten, und das heisst, s 0 vor ihn treten; sein Wort sei uns, wie
auch die Schrift sagt, ganz nahe — wenn wir es nur horen wollten,
wenn wir nur die Ruhe und den Mut hétten, es zu horen! Aber
weil der Mensch zur rechten Einsamkeit mit Gott von sich aus so
schwer gelangt, ist es gut, wenn er, dadurch, dass er aus seinem
Besten heraus eine Sache vertretend und einsam werdend ihm still
halten muss. Und so kann ihm nichts Heilsameres, nichts Seli-
geres geschehen als dies. Es ist eine alte grosse Erfahrung, dass
zu dem Menschen, der um Gottes willen von den Andern verlassen
ist, Gott selbst kommt. ,Ich bin aber nicht allein, denn der Vater
ist mit mir.“ Ja, die Mystiker aller Zeiten haben noch ein besonders
tiefes und trostreiches Erlebnis gehabt: dass. Gott gerade dann
uns besonders nahe sein kann, wenn wir uns von ihm verlassen
fiilhlen. Gott muss uns wohl etwa — scheinbar — verlassen, da-
mit wir in einem neuen Suchen ihn desto gewaltiger und herrlicher
wiederfinden. Das ist ja, wie wir wissen, auch ein Geheimnis des
Kreuzes. Auch darum ist nun das Kreuz die Aufhebung der Einsam-
keit der Seele, auch der letzten, tiefsten, furchtbarsten.

[st aber dieses Wort vom Alleinsein nicht allzu aristokratisch,
allzu individualistisch ? — Was das Aristokratische betrifit, so habe
ich darauf schon geantwortet: es ist im Gegenteil der allein trag-
fahige Grund aller Demokratie. Was aber den Individualismus be-
trifft, so fiige ich jetzt noch hinzu: man kann auch den Men -
schen nur recht dienen und die Menschen nur recht erkennen,
wenn man allein sein kann. Das ist sogar eines der offenen Geheim-
nisse aller rechten Gemeinschaft. Denn, noch abgesehen von der
allzu naheliegenden Wahrheit, dass es keine starke Gemeinschaft gibt
ohne starke Einzelne, miissen wir sagen, dass nur der, welcher allein
sein kann, die innern Vorbedingungen wahrer Menschengemein-
schaft und dazu wahrer Menschenerkenntnis besitzt. Denn wer nicht
auch allein sein kann, der sucht auf falsche Weise den Andern. Er
will zu viel von ihm. Er will in der Gemeinschaft vor allem n e h-
m e n. Und dann wird er enttauscht sein. Sein Hunger bleibt unbe-
friedigt, und Hunger macht bose. Darum wird aus heissem Ge-
meinschaftsverlangen o oft Streit und Trennung. In solcher Stim-

141




mung lasst sich der Mensch auch nicht richtig erkennen. Wir
sehen ihn zu sehr in unserem Lichte, zu wenig in seinem eigenen
oder, was viel besser ist, im Lichte Gottes. Und noch Fins: Man
‘musste oft aus Liebe etwas an einem Menschen oder Menschenkreis
tun, was ihm zum Heile nétig ist, aber man bringt die Kraft dafiir
nicht auf, weil man dann wehe tut, die Liebe verwundet, nicht verstan-
den wird, einsam wird. Nur wer die allertiefste Einsamkeit ertrigt,
ist der ganzen Liebe fahig. Darum koénnen wir erst richtig dienen,
wenn wir einmal gelernt haben, allein zu sein. Freilich auf rechte
Weise, nicht allein in Trotz oder Verargerung, sondern allein mit
Gott. Dann ist in Gott unser Hunger gestillt. Wir haben an ihm un-
endlichen Reichtum und auch unendliche Gemeinschaft. Wenn wir
dann zu den andern kommen, so suchen wir in erster Linie sie und
nicht uns selbst; wir wollen g e b e n, falls man von uns nehmen will,
nicht bloss nehmen. Wir treten dann den Menschen nicht zu nahe, in
falscher Gier nach ihnen, sondern sehen sie von der Hohe aus, erken-
nen sie mit ihren Fehlern und Tugenden aus Gott. Die Gemeinschaft
wird dadurch nicht kiihl, wohl aber wird sie frei. Aus dem Heiligtum
dieser Gotteseinsamkeit heraus vermogen wir dann vielleicht auch
jene hochste Liebe zu iiben: um der Liebe willen Gefahr zu laufen,
die Liebe zu verlieren. Und das ist ja wohl die wunderbare Pola-
ritdt dieses Verhdltnisses: keiner kann Gott finden, es sei denn aus
der tiefsten Verbindung mit den Menschen heraus, aber keiner kann
mit den Menschen recht verbunden sein, wenn er nicht auch ganz
los von allen Menschen, véllig allein sein kann mit Gott.

So sagen wir denn: o bitteres Alleinsein, o seliges Alleinsein! Es
ist heute, in einer entseelten Welt, einer Maschinen- und Massenwelt,
einer standardisierten und rationalisierten Welt, schwerer als je,etwas
Eigenes und Originelles und damit allein zu sein; die Einsamkeit ist
in einer solchen Welt tiefer als je, eine rechte Wiisteneinsamkeit. Aber
desto notwendiger ist sie, wenn uns Gott und Mensch nicht verlo-
ren gehen sollen. Freuen wir uns darum, wenn unter uns Kampfe
entstehen, die einsam machen. Wenn diese Einsamkeit an uns heran-
wogt wie gewaltige Wellen, die uns zu ersticken drohen, getrost, es
sind die Wellen der Ewigkeit. Sie ersticken dich, wenn du dich da-
gegen wehrst, aber wenn du ihnen die Seele weit Offnest, dann tra-
gen sie dich Zur Seligkeit; denn sie tragen dich in Gottes ‘Fiille. Das
ist, anders gesagt, der Weg, auf dem wir die schwere Kunst lernen,
allein zu sein: drange dich an Gott und du bist unendlich allein, aber
im gleichen Augenblick unendlich verbunden. Du verlierst die ganze
Welt und dich selbst, aber du kommst darin auch vollig zu dir selbst
— es gibt keinen andern Weg zu der Entdeckung unser selbst, das
heisst: unserer Einzigkeit, als das schopierische Alleinsein mit Gott
— und du findest auch die Welt erst recht, eine verdnderte Welt. Das

142



Geheimnis der Einsamkeit ist ein Teil des Menschenloses. Nur der

Mensch kann richtig einsam sein. Das ist seine Tragik, das ist aber

auch seine unausdenkbare Grosse. Denn in dieser Cinsamkeit tut

Gott, der Unendliche, sich ihm auf. Sein ganzes Reich bricht von

dieser Stelle aus in die Seele, Im Alleinsein offenbaren sich Gott und

Mensch. Selig sind, die allein sind, denn sie haben alles gefunden.
L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.

(Fortsetzung.)

Nach dieser Analyse des inneren Lichtes werden Sie nun auch
den Gottesdienst der Quaker besser verstehen. Derseibe ist ganz
darauf angelegt:

1. Das innere Licht in meditativer Sammlung aufleuchten zu
lassen, was eben in der Stilie geschieht, und

2. die Schauung des Einzelnen zur Erbauung und Starkung des
Kampfesmutes der Gemeinde allen kund zu tun, was durch das
Sprechen aller geschieht, so sie sich vom Geiste getrieben fiihlen;
denn der Geist redet sowohl durch Manner als auch durch Frauen.

Jesus Christus bekundet sich seibst in den auf ihn wartenden
Seelen, und seine Gegenwart erzeugt die Rede, das Gebet, die Le-
sung, den Gesang. ,,Wir erkennen den Wert der Stille (im Gottes-
dienst) nicht als dessen Zweck, sondern als ein Mittel, um das Ziel
. zu erreichen, es ist nicht eine Stille, allein erzeugt durch Schweigen
oder leeres Dahindidmmern, sondern geworden aus heiliger Erwar-
tung des Herrn. Die Stille im Quakergottesdienst hat ihren Zweck
nicht in sich selber, sondern sie ist ein Mittel zum Zweck. Der ein-
zige Zweck christlichen Gottesdienstes ist der, dass eine Geselischaft
von Menschen sich Gott so vollstandig hingibt, dass er sie nach sei-
nem Willen brauchen kann; und wir glauben, dass die Stille die Hin-
gabe erleichtert und die Hindernisse, 'welche die gottliche Freiheit
zuriickhalten wollen, hinwegraumt.* So ist der Grundzug des gan-
zen Gottesdienstes, der alle Aeusserungen umfliesst, das stille Gebet:
,,290 komm, Herr Jesus “ Auf ihn, den grossen Anfanger und Vol-
lender warten und hoffen sie, damit er auch unter den Versammelten
sein Werk anfange und auch vollende. So koénnen wir folgende
Regel begreifen: , Es ist usserst wichtig, dass die, welche im offent-
lichen Gottesdlenste zusammenkommen, sich in Gebetsst1mmung
versammeln.

Doch kénnte man fragen warum halten die Quaker offenthchen
Gottesdienst. Die Eigenart spiritueller Religiositat driickt sich doch
eigentlich im Individualismus aus. Und dann erlebt ja auch das
Individuum das Aufleuchten des inneren Lichtes; der Herr kommt

143



	Allein sein

