Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 3

Artikel: Die Gesellschaft der Freunde
Autor: Kobe, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der auch bei.uns aus Niederlagen Sieg macht! Dort unten, in den

heiligen Tiefen, in den Tiefen, die das Kreuz des Menschen- und

Gottessohnes erschliesst und beleuchtet, da wartet auch unser Ostern.
L.Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.!)

Werte Herren!

Es ist ein Sonntag im Spétherbst. Nebelschleier weben leicht
und graziés um die Baumgruppen und Hecken, die hin und wieder
die weithin gedehnte Talmulde beleben, und iiber der bis zum fer-
nen Horizonte sich wellenden englischen Parklandschait steht freu-
destrahlend die Sonne, die Vogelwelt zu neuem Jubel {iber den spat-
einfallenden Winter auffordernd. Und in der Weite und in der
Nahe zittert das Geheimnis eines stillen Sonntagmorgens, das die
Herzen vermag vorzubereiten auf die stille Stunde des Gottesdien-
stes, zu dem auch schon die harten Schlige auf die Erzleiber der
Glocken von St. Marie einladen.

Wir lassen uns vom Glockenton mahnen und machen uns auf
den Weg in die nachbarliche Ortschaft Bourneville, um dort am
Quakergottesdienste teilzunehmen. Je mehr wir uns dem Versamm-
lungshause ndhern, um so mehr Menschen finden sich zusammen,
die ihm in Gruppen oder als Einzelne still, gesammelt und mit freu-
digen Augen von allen Seiten zustrémen. Und bald stehen wir vor
dem schlichten Versammlungshaus, das in einem eigenartigen, alt-
englisch-normannischen Stil gebaut ist, aber in seiner Schlichtheit
gefillig auf den Besucher wirkt. Wir treten ein und kénnen unsere
Ueberkleider in einem Nebenraum ablegen. Wir wenden uns zur
Eingangstiir des Versammlungssaales, die sich vor uns von selber
auftut, und ein freundlicher Mann streckt uns die Hand zum Will-
komm entgegen. Wir treten in den rechteckigen Versammlungs-
saal ohne Bilderschmuck, ohne Orgel, ohne Kanzel, nur belebt durch
- die eigenartige Holzkonstruktion des Dachgebalkes, das auf schlich-
ten Backsteinmauern rubt, durchbrochen von grossen Fenstern,
verglast mit imitierten Butzenscheiben. Der Raum wirkt heimelig
auf den Besucher mit seinem dunkel gehaltenen Gebilk; nur zwei
grosse Uhren, die an der Vorder- und Riickwand des Raumes han-
gen und deren gleichartiges und gleichméissiges Ticken die feier-
liche Stille in Sekunden abteilen, beriihren den fremden Besucher
ein wenig merkwiirdig. Immer mehr Besucher stromen hinzu und
bald ist der Versammlungssaal, der etwa vierhundert Personen be-
quem Raum bietet, von ihnen gefiillt. Der Zeiger der Uhr vor uns

1) Ein Vortrag.
103



steht knapp vor elf Uhr. Die Kommenden werden melir und mehr
vereinzelt und eine lautlose Stille liegt {iber der Versammlung.

Es ist elf Uhr, der Beginn des Gottesdienstes. Die Gemeinde-
glieder sitzen ruh1g da, kaum dass einer hiistelt oder sonstige Ge-
riusche verursacht. Die Stille wird fester und schwerer. Mit dem
Fortschreiten des Zeigers legt sie sich driickender auf die Dasitzen-
den. Nach und nach hért man das Blut in den Ohren pochen, unser
eigennes Empfinden und unsere Erregung durch den ,Kirchgang*
dimmt sich zuriick und wird leiser und leiser. Unser Ohr horcht
noch auf einen hellen Vogelsang, der trillernd durchs Fenster in die
Halle bricht und voller wird im weiten Raum. Aber auch das Ohr
lasst sich weniger und weniger durch Lautempfindungen reizen,
und es iiberkommt uns eine wohltuende Ruhe, gendhrt durch die
Stille um uns. Und diese Ruhe und Stille verbiindet lasst unsere
Empfindungen sich nach innen kehren, und es iiberkommt uns wie
ein helles Leuchten, wie ein Gliicksempfinden, wie eine heilige
Freude. Wir merken, wie die Alltagskruste um unser Herz gesprengt
wird und wie die Gotteskrafte des Innersten frei und eifrig sich um-
tun, um alle unsere Wollungen aus godttlichem Borne zu erfrischen
und zu befruchten. Es ist fast so, als ob Gott selber mit seiner gii-
tigen und liebevollen Hand {iber unsere erregte Sinnlichkeit, Wol-
lungen und Liiste dahingleiten wiirde, vor der alle Unruhe, alle List
und alles Verderben zuriickweichen. — Und plétzlich erhebt sich
mitten aus der Versammlung eine Frau und kiindigt ein Lied an. Sie
stimmt gleich die Melodie an, und die das Lied kennen, fallen ein,
die andern lesen es im Gesangbuch mit. Nachdem das Lied sitzend
durch alle Strophen bis zum Ende gesungen war, wird es wieder
ganz still, und alle vertiefen sich wieder in Meditation. Da erhebt sich
ein Mann mit der Aufforderung: ,Lasst uns beten!“ Die ganze
Versammlung erhebt sich, und der Mann betet frei ein schlichtes
Gebet, in dem jedes Wort seinen Platz und Wert hat. Nach dem
Gebet wieder Stille, bis sich wieder jemand anders erhebt und etwas
aus der Bibel vorliest oder eine kleine Ansprache an die Versamm-
lung hilt, abgelést und unterbrochen von Gesang, Gebet oder Bibel-
lesung.

Da ist der Zeiger der Uhr auf 12 Uhr geriickt. Es steht ein Frau-
lein auf und liest von einer Tafel die Veranstaltungen, welche zum
Dienste der Gemeinde am heutigen Sonntag und in der kommenden
Woche abgehalten werden. Nachdem sie geendet, brechen die An-
‘wesenden zum Heimgang auf und verlassen still und ruhig, mit
freudigen Augen den Saal. Sie nehmen in Ordnung, ohne Hasten
und Dringen ihre Kleider von den Hakén, und ruhig und still, wie
sie vor einer Stunde gekommen, schlendern sie ihren Heimen zu.

Das ist ein Gottesdienst der Gesellschaft der Freunde, wie ich
ihn einigemale selbst erlebte. Einfach, heimelig, still, in die Tiefe

104



filhrend und Herz und Lebenstat stirkend. Dies wird Ihnen an
diesem Gottesdienste wohl aufgefallen sein, dass kein Orgelklang
oder Harmoniumbrummen. den -Gesang begleltete dass keine Kan-
zel da war mit einem einzigen konzessionierten Redner dass jeder-
mann, wenn er etwas Rechtes wusste, es sagen durite, und dles alles
umflossen von dem fiir uns so geheimnisvollen Wesen der Stille.
Es kann Gottesdienste geben, da kein Ton geh6rt, noch ein Wort ge-
sprochen wird; sondern so still wie man gekommen verlisst man
nach einer Stunde der Stille auch wieder ruhig und gesammelt den
Versammlungsraum. Und doch, obwohl im Gottesdienste nichts
vor sich ging, kein Wort gehort, kein Ton gesungen wurde, so
gehen doch die Besucher herzgestarkt, neubelebt und freudig heim,
ja vielleicht noch erbauter und ermutigter, als wenn sie einigen
guten Rednern zugehort hatten.

- Wir merken, dass fiir uns noch ein Ritsel im Quikerwesen ver-
steckt liegt, und des Rétsels Losung ist das ,innere Licht“, das nach
der Quékertheologie im Menschenherzen in der Stille aufleuchtet,
umflossen von der Stille, in der sich Zeit und Ewigkeit griissen.
Das innere Licht ist das Geheimnis des Quakertums, des Quiker-
liebens und Quikerwerkens, ja eines jeden rechten Christen nach
der Quakeranschauung, und vielleicht nicht nur nach dieser.

,Niemand ist ein Christ allein durch das Wissen der Lebensum-
stande Jesu, noch durch seine Unterwerfung unter eine kirchliche
Autoritat; er ist nur insofern ein Christ, als ein inneres Licht ihm
etwas davon offenbart, was Jesus eigentlich war, und als er
seinen Charakter und seine ganze Lebenshaltung durch diese Offen-
barung formen lasst.“

,Durch das innere Licht haben wir Go-ttese-rkenntms. Die Er-
kenntnis kommt zu uns nicht durch die Beobachtung der uns umge-
benden Dinge, wie unsere Kenntnis von Natur und Welt, noch
durch intellektuelle Ueberlegung, noch durch Zeugnisse anderer,
welche in der Autoritat von Kirche und Bibel verankert sein mégen.
Alle diese Dinge sind wertvoll als Hilfe und Uebungsfeld, um zur
wahrhaftigen Gotteserkenntnis zu kommen; doch koénnen uns jene
diese nicht geben, bis dass wir zum Punkte der Schauung kommen
vermittelst unseres inneren Auges. Mit andern Worten: Die Gottes-
erkenntnis kommt durch Offenbarung. Gott offenbart sich uns in
allem, was wir an Auirichtigem, Schénem und Gutem kennen, und
besonders in dem einen Leben von vollkommenem Vertrauen von
grosster Schonheit und Giite.*

So spricht ein erfahrener Quéker. Zu einem Christen gehort
also das innere Licht, welches ihm Offenbarung bringt iber das
Wesen Gottes, das er ‘erkennt mit seinem inneren Auge.

Wenn wir fragen, was unter dem Begriff ,Inneres Licht* ver-
standen sein will, so ist kein eindeutiger Bescheid zu erhalten; son-

105



dern wir finden Umschreibungen, die so etwas wie ein inneres Klar-
sein, innere Schauungsireiheit, inneres Ergriffensein ausdriicken
mochten. Es ist mit diesem Begriffe so wie mit allen denen, die
unter die Kategorie des Mystischen fallen, dass man sie wohl spii-
ren, als real erfahren kann, aber sie nur durch ein Ideogramm, ein
Bild auszudriicken vermag, ohne jedoch den tiefsten Gehalt der Er-
fahrung zu schopfen. Indem nun dem Christen durch das innere
Licht Klarheit gegeben ist iiber die Innenseite der Dinge in Natur
und Welt des Lebens iiberhaupt, wird ihm an allem, was er als
gross, rein, aufrichtig, schén und gut erkennt, auigehen "der Gedanke
Gottes oder besser: dessen Wesen. Und zwar erkennt er dies durch
das innere Auge, das, durch das innere Licht dazu befdhigt, in der
Dunkelheit menschlichen Erkennens die Grundziige des Gottes-
gedankens iiber allen Wesen schauen kann. Gottes Wesenheit an
der Bibel, an der Natur, an den {ibrigen Schopfungswerken, an den
Menschen, an allem wird ihm so offenbar, so dass er zur wahren
Gotteserkenntnis vorzudringen vermag : dass Gott alles sei in Allem,
vermoge seiner mystischen Grindigkeit im Vermoégen der inneren
Schauung, erleuchtet und klar gehalten durch das innere Licht. Und
dieser Schauungs- oder Offenbarwerdungsprozess — es ist kein
supranaturales Zuwissentun unter der Quakeroffenbarung gemeint,
so wie ich es versiehe — kann nur in der stillen Versenkung vor
sich gehen, wo alle dussere Ablenkung der Sinnlichkeit unterbun-
den ist und alle Sinnenkrafte dazu verwendet werden, um die Schau-
ungskraft des inneren Auges zu stirken, damit es alles schaue, was
ihm durch das innere Licht erhellt wird.

Und woher nun das innere Licht? Vom Geiste Gottes. Insofern
als ein Mensch den Geist Gottes in sich wirken lasst, insofern wird
ihm die wahre Schauung zuteil. Das innere Licht haben eigentlich

alle Menschen, ob sie je etwas von Christus oder unserem Vater-
gotte gehort haben oder nicht, wie Robert Barclay 1676 sprach:
,,Christus allen nah, das Licht in allen, die Saat, welche in allen
Herzen gesat wurde so dass die Menschen e1ngeladen werden, ihr
Wesen ihm zu unterwerfen.“ Derselbe Grundgedanke, der Tertul-
lians anima naturaliter christiana zu Grunde liegt. Obwohl das
- innere Licht in jedem Menschen ist, so ist es doch an ihm, es zu ge-
. brauchen, sich seines Besitzes bewusst zu werden, um mit ihm die
Gottesschitze zu heben. Die ewige Quelle quakerlscher Aktivitat!
So unterscheidet der Quaker das ,natiirliche innere Licht,
allen gegeben, und das innere Licht, welches erst die Schauung glbt
und den Christen ausmacht. Er sagt ,Die Versohnung des Men-
schen mit. Gott, das Gewinnen seines "Willens durch hmgebende»
Liebe, bringt die Oeffnung seines inneren Auges mit sich, um klar
daSJemge zu sehen, dessen er bis anhin nur ganz wenig oder gar
nicht bewusst war. Selig sind die reinen Herzens sind, denn sie

106



werden Gott schauen, sagt Jesus. Und so - unterscheiden wir ge-
nauer einerseits zwischen dem inneren Lichte als die Bezeichnung
fiir die Gabe, welcher alle Menschen irgendwie teilhaftig sind,
welche sie beniitzen oder nicht beachten koénnen nach Belieben, und
anderseits dem reinen, hellen Lichte, welches dem reuigen und wil-
ligen Kinde Gott als seinen Vater in Jesus Christus offenbart. Es
ist denen eigen, deren Wesen erneuert wurde durch den Geist des
Gekreuzigten, der voll und ganz von ihren Gaben geistiger Erleuch-
tung Besitz ergriffen hat. Die alten Quaker sprachen nicht nur vom
Lichte im Menschen, sondern von einer ,,Sicht. Sie kannten dén
Unterschied zwischen dem verblassenden Lichte der Dammerung
und dem hellen Schein der leuchtenden Sonne, der ,,Sicht* mit ihren
geheimnisvollen Hintergriinden und der vollen Schénheit einer ge-
Offneten Blume.“

Das innere Licht, als die Leuchtkraft des Gottesgeistes in uns,
regiert nun alle Gelstleahlgkeﬁen des Menschen. Im Bereiche der
Vernunit ist es das Vermogen, zu erkennen, ob etwas wahr oder echt
ist, betreffe es Geschehnisse, aesthetische 'Urteile oder Werturteile,
denn jeder echte und wertvolle Gedanke ist eine Repetition von Got-
tesgedanken. Durch alles leuchtet und in allem sieht der Quiker
die Wesung Gottes, und einen offenen Verstand achtet er als eine
Gottesgabe. -Im Bereiche des Gewissens stellt das innere Licht das
Vermodgen dar, das Gute vom Bésen zu unterscheiden und ist der
Grund unserer Ueberzeugung, dass wir dem Guten nachstellen
miissen und das Boése zu vermeiden haben.

So kommt es einem Quaker sehr darauf an, den Geist Gottes in
sich wirken zu lassen, damit das innere Licht recht heil scheine
und sein ganzes Wesen durchleuchte, so dass er Gottes Wesen so
weit als immer moglich zu erkennen vermag und seinen Willen zu
tun. Doch wie iiberall auch die menschliche Eitelkeit, besonders
auf spirituellem Grunde, sich im Erfolg und in der Behauptung
ihrer Macht sonnen mochte, so liegt in dem Streben nach geistiger,
innerer Schauung und Frkenntnis eine grosse Gefahr fiir den Geist-
begabten, und eine Warnung in den Regeln der Gesellschaft der
Freunde ist wohl angebracht, wo es heisst: ,,Uneinigkeiten kommen
auch in christlichen Vereinigungen auf, besonders dann, wenn
einige, die den Geist erhielten, sich dann einbilden, dass ihre Ge-
danken notwendigerweise Gottesgedanken sind, und dass i h r Wille
Gottes Wille ist. Der Geistesbesitz macht niemanden von uns un-
fehlbar. Wir haben den Schatz in irdenen Gefissen; nicht einer von
uns in seinem jetzigen Zustande sieht die ganze Wahrheit oder die
ganze Aufgabe der Gemeinde.“ Klingt es nicht fast so wie die Er-
mahnung des Apostels Paulus im 1. Korinther-Briefe an die spiri-
tuell aufgeregte Gemeinde? WilliKobe.

(Fortsetzung folgt.)

107



	Die Gesellschaft der Freunde

