
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 3

Artikel: Die Gesellschaft der Freunde

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der auch bei uns aus Niederlagen Sieg macht! Dort unten, in den
heiligen Tiefen, in den Tiefen, die das Kreuz des Menschen- und
Gottessohnes erschliesst und beleuchtet, da wartet auch unser Ostern.

L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.1)
Werte Herren

Es ist ein Sonntag im Spätherbst. Nebelschleier weben leicht
und graziös um die Baumgruppen und Hecken, die hin und wieder
die weithin gedehnte Talmulde beleben, und über der bis zum

fernen Horizonte sich wellenden englischen Parklandschaft steht
freudestrahlend die Sonne, die Vogelwelt zu neuem Jubel über den
späteinfallenden Winter auffordernd. Und in der Weite und in der
Nähe zittert das Geheimnis eines stillen Sonntagmorgens, das die
Herzen vermag vorzubereiten auf die stille Stunde des Gottesdienstes,

zu dem auch schon die harten Schläge auf die Erzleiber der
Glocken von St. Marie einladen.

Wir lassen uns vom Glockenton mahnen und machen uns auf
den Weg in die nachbarliche Ortschaft Bourneville, um dort am
Quäkergottesdienste teilzunehmen. Je mehr wir uns dem
Versammlungshause nähern, um so mehr Menschen finden sich zusammen,
die ihm in Gruppen oder als Einzelne still, gesammelt und mit
freudigen Augen von allen Seiten zuströmen. Und bald stehen wir vor
dem schlichten Versammlungshaus, das in einem eigenartigen,
altenglisch-normannischen Stil gebaut ist, aber in seiner Schlichtheit
gefällig auf den Besucher wirkt. Wir treten ein und können unsere
Ueberkleider in einem Nebenraum ablegen. Wir wenden uns zur
Eingangstür des Versammlungssaales, die sich vor uns von selber
auftut, und ein freundlicher Mann streckt uns die Hand zum
Willkomm entgegen. Wir treten in den rechteckigen Versammlungssaal

ohne Bilderschmuck, ohne Orgel, ohne Kanzel, nur belebt durch
die eigenartige Holzkonstruktion des Dachgebälkes, das auf schlichten

Backsteinmauern ruht, durchbrochen von grossen Fenstern,
verglast mit imitierten Butzenscheiben. Der Raum wirkt heimelig
auf den Besucher mit seinem dunkel gehaltenen Gebälk; nur zwei
grosse Uhren, die an der Vorder- und Rückwand des Raumes hängen

und deren gleichartiges und gleichmässiges Ticken die feierliche

Stille in Sekunden abteilen, berühren den fremden Besucher
ein wenig merkwürdig. Immer mehr Besucher strömen hinzu und
bald ist der Versammlungssaal, der etwa vierhundert Personen
bequem Raum bietet, von ihnen gefüllt. Der Zeiger der Uhr vor uns

x) Ein Vortrag.

103



steht knapp vor elf Uhr. Die Kommenden werden mehr und mehr
vereinzelt und eine lautlose Stille liegt über der Versammlung.

Es ist elf Uhr, der Beginn des Gottesdienstes. Die Gemeindeglieder

sitzen ruhig da, kaum dass einer hüstelt oder sonstige
Geräusche verursacht. Die Stille wird fester und schwerer. Mit dem
Fortschreiten des Zeigers legt sie sich drückender auf die Dasitzenden.

Nach und nach hört man das Blut in den Ohren pochen, unser
eigenes Empfinden und unsere Erregung durch den „Kirchgang"
dämmt sich zurück und wird leiser und leiser. Unser Ohr horcht
noch auf einen hellen Vogelsang, der trillernd durchs Fenster in die
Halle bricht und voller wird im weiten Raum. Aber auch das Ohr
lässt sich weniger und weniger durch Lautempfindungen reizen,
und es überkommt uns eine wohltuende Ruhe, genährt durch die
Stille um uns. Und diese Ruhe und Stille verbündet lässt unsere
Empfindungen sich nach innen kehren, und es überkommt uns wie
ein helles Leuchten, wie ein Glücksempfinden, wie eine heilige
Freude. Wir merken, wie die Alltagskruste um unser Herz gesprengt
wird und wie die Gotteskräfte des Innersten frei und eifrig sich
umtun, um alle unsere Wollungen aus göttlichem Borne zu erfrischen
und zu befruchten. Es ist fast so, als ob Gott selber mit seiner
gütigen und liebevollen Hand über unsere erregte Sinnlichkeit,
Wollungen und Lüste dahingleiten würde, vor der alle Unruhe, alle List
und alles Verderben zurückweichen. — Und plötzlich erhebt sich
mitten aus der Versammlung eine Frau und kündigt ein Lied an. Sie
stimmt gleich die Melodie an, und die das Lied kennen, fallen ein,
die andern lesen es im Gesangbuch mit. Nachdem das Lied sitzend
durch alle Strophen bis zum Ende gesungen war, wird es wieder
ganz still, und alle vertiefen sich wieder in Meditation. Da erhebt sich
ein Mann mit der Aufforderung: „Lasst uns beten!" Die ganze
Versammlung erhebt sich, und der Mann betet frei ein schlichtes
Gebet, in dem jedes Wort seinen Platz und Wert hat. Nach dem
Gebet wieder Stille, bis sich wieder jemand anders erhebt und etwas
aus der Bibel vorliest oder eine kleine Ansprache an die Versammlung

hält, abgelöst und unterbrochen von Gesang, Gebet oder
Bibellesung.

Da ist der Zeiger der Uhr auf 12 Uhr gerückt. Es steht ein Fräulein

auf und liest von einer Tafel die Veranstaltungen, welche zum
Dienste der Gemeinde am heutigen Sonntag und in der kommenden
Woche abgehalten werden. Nachdem sie geendet, brechen die
Anwesenden zum Heimgang auf und verlassen still und ruhig, mit
freudigen Augen den Saal. Sie nehmen in Ordnung, ohne Hasten
und Drängen ihre Kleider von den Haken, und ruhig und still, wie
sie vor einer Stunde gekommen, schlendern sie ihren Heimen zu.

Das ist ein Gottesdienst der Gesellschaft der Freunde, wie ich
ihn einigemale selbst erlebte. Einfach, heimelig, still, in die Tiefe

104



führend und Herz und Lebenstat stärkend. Dies wird Ihnen an
diesem Gottesdienste wohl aufgefallen sein, dass kein Orgelklang
oder Harmoniumbrummen den Gesang begleitete, dass keine Kanzel

da war mit einem einzigen konzessionierten Redner, dass
jedermann, wenn er etwas Rechtes wusste, es sagen durfte, und dies alles
umflossen von dem für uns so geheimnisvollen Wesen der Stille.
Es kann Gottesdienste geben, da kein Ton gehört, noch ein Wort
gesprochen wird; sondern so still wie man gekommen verlässt man
nach einer Stunde der Stille auch wieder ruhig und gesammelt den
Versammlungsraum. Und doch, obwohl im Gottesdienste nichts
vor sich ging, kein Wort gehört, kein Ton gesungen wurde, so
gehen doch die Besucher herzgestärkt, neubelebt und freudig heim,
ja vielleicht noch erbauter und ermutigter, als wenn sie einigen
guten Rednern zugehört hätten.

Wir merken, dass für uns noch ein Rätsel im Quäkerwesen
versteckt liegt, und des Rätsels Lösung ist das „innere Licht", das nach
der Quäkertheologie im Menschenherzen in der Stille aufleuchtet,
umflossen von der Stille, in der sich Zeit und Ewigkeit grüssen.
Das innere Licht ist das Geheimnis des Quäkertums, des Quäker-
Hebens und Quäkerwerkens, ja eines jeden rechten Christen nach
der Quäkeranschauung, und vielleicht nicht nur nach dieser.

„Niemand ist ein Christ allein durch das Wissen der Lebensumstände

Jesu, noch durch seine Unterwerfung unter eine kirchliche
Autorität; er ist nur insofern ein Christ, als ein inneres Licht ihm
etwas davon offenbart, was Jesus eigentlich war, und als er
seinen Charakter und seine ganze Lebenshaltung durch diese
Offenbarung formen lässt."

„Durch das innere Licht haben wir Gotteserkenntnis. Die
Erkenntnis kommt zu uns nicht durch die Beobachtung der uns
umgebenden Dinge, wie unsere Kenntnis von Natur und Welt, noch
durch intellektuelle Ueberlegung, noch durch Zeugnisse anderer,
welche in der Autorität von Kirche und Bibel verankert sein mögen.
Alle diese Dinge sind wertvoll als Hilfe und Uebungsfeld, um zur
wahrhaftigen Gotteserkenntnis zu kommen; doch können uns jene
diese nicht geben, bis dass wir zum Punkte der Schauung kommen
vermittelst unseres inneren Auges. Mit andern Worten: Die
Gotteserkenntnis kommt durch Offenbarung. Gott offenbart sich uns in
allem, was wir an Aufrichtigem, Schönem und Gutem kennen, und
besonders in dem einen Leben von vollkommenem Vertrauen, von
grösster Schönheit und Güte."

So spricht ein erfahrener Quäker. Zu einem Christen gehört
also das innere Licht, welches ihm Offenbarung bringt über das
Wesen Gottes, das er erkennt mit seinem inneren Auge.

Wenn wir fragen, was unter dem Begriff „Inneres Licht"
verstanden sein will, so ist kein eindeutiger Bescheid zu erhalten, son-

105



dem wir finden Umschreibungen, die so etwas wie ein inneres Klarsein,

innere Schauungsfreiheit, inneres Ergriffensein ausdrücken
möchten. Es ist mit diesem Begriffe so wie mit allen denen, die
unter die Kategorie des Mystischen fallen, dass man sie wohl spüren,

als real erfahren kann, aber sie nur durch ein Ideogramm, ein
Bild auszudrücken vermag, ohne jedoch den tiefsten Gehalt der
Erfahrung zu schöpfen. Indem nun dem Christen durch das innere
Licht Klarheit gegeben ist über die Innenseite der Dinge in Natur
und Welt des Lebens überhaupt, wird ihm an allem, was er als

gross, rein, aufrichtig, schön und gut erkennt, aufgehen der Gedanke
Gottes oder besser : dessen Wesen. Und zwar erkennt er dies durch
das innere Auge, das, durch das innere Licht dazu befähigt, in der
Dunkelheit menschlichen Erkennens die Grundzüge des
Gottesgedankens über allen Wesen schauen kann. Gottes Wesenheit an
der Bibel, an der Natur, an den übrigen Schöpfungswerken, an den
Menschen, an allem wird ihm so offenbar, so dass er zur wahren
Gotteserkenntnis vorzudringen vermag : dass Gott alles sei in Allem,
vermöge seiner mystischen Gründigkeit im Vermögen der inneren
Schauung, erleuchtet und klar gehalten durch das innere Licht. Und
dieser Schauungs- oder Offenbarwerdungsprozess — es ist kein
supranaturales Zuwissentun unter der Quäkeroffenbarung gemeint,
so wie ich es verstehe — kann nur in der stillen Versenkung vor
sich gehen, wo alle äussere Ablenkung der Sinnlichkeit unterbunden

ist und alle Sinnenkräfte dazu verwendet werden, um die
Schauungskraft des inneren Auges zu stärken, damit es alles schaue, was
ihm durch das innere Licht erhellt wird.

Und woher nun das innere Licht? Vom Geiste Gottes. Insofern
als ein Mensch den Geist Gottes in sich wirken lässt, insofern wird
ihm die wahre Schauung zuteil. Das innere Licht haben eigentlich
alle Menschen, ob sie je etwas von Christus oder unserem Vater-
gotte gehört haben oder nicht, wie Robert Barclay 1676 sprach:
„Christus allen nah, das Licht in allen, die Saat, welche in allen
Herzen gesät wurde, so dass die Menschen eingeladen werden, ihr
Wesen ihm zu unterwerfen." Derselbe Grundgedanke, der Tertul-
lians anima naturaliter Christiana zu Grunde liegt. Obwohl das
innere Licht in jedem Menschen ist, so ist es doch an ihm, es zu
gebrauchen, sich seines Besitzes bewusst zu werden, um mit ihm die
Gottesschätze zu heben. Die ewige Quelle quäkerischer Aktivität!
So unterscheidet der Quäker das „natürliche" innere Licht,
allen gegeben, und das innere Licht, welches erst die Schauung gibt
und den Christen ausmacht. Er sagt: „Die Versöhnung des
Menschen mit Gott, das Gewinnen seines Willens durch hingebende
Liebe, bringt die Oeffnung seines inneren Auges mit sich, um klar
dasjenige zu sehen, dessen er bis anhin nur ganz wenig oder gar
nicht bewusst war. Selig sind die reinen Herzens sind, denn sie

106



werden Gott schauen, sagt Jesus. Und so unterscheiden wir
genauer einerseits zwischen dem inneren Lichte als die Bezeichnung
für die Gabe, welcher alle Menschen irgendwie teilhaftig sind,
welche sie benützen oder nicht beachten können nach Belieben, und
anderseits dem reinen, hellen Lichte, welches dem reuigen und
willigen Kinde Gott als seinen Vater in Jesus Christus offenbart. Es
ist denen eigen, deren Wesen erneuert wurde durch den Geist des

Gekreuzigten, der voll und ganz von ihren Gaben geistiger Erleuchtung

Besitz ergriffen hat. Die alten Quäker sprachen nicht nur vom
Lichte im Menschen, sondern von einer „Sicht". Sie kannten den
Unterschied zwischen dem verblassenden Lichte der Dämmerung
und dem hellen Schein der leuchtenden Sonne, der „Sicht" mit ihren
geheimnisvollen Hintergründen und der vollen Schönheit einer
geöffneten Blume."

Das innere Licht, als die Leuchtkraft des Gottesgeistes in uns,
regiert nun alle Geistesfähigkeiten des Menschen. Im Bereiche der
Vernunft ist es das Vermögen, zu erkennen, ob etwas wahr oder echt
ist, betreffe es Geschehnisse, aesthetische Urteile oder Werturteile,
denn jeder echte und wertvolle Gedanke ist eine Repetition von
Gottesgedanken. Durch alles leuchtet und in allem sieht der Quäker
die Wesung Gottes, und einen offenen Verstand achtet er als eine
Gottesgabe. Im Bereiche des Gewissens stellt das innere Licht das
Vermögen dar, das Gute vom Bösen zu unterscheiden und ist der
Grund unserer Ueberzeugung, dass wir dem Guten nachstellen
müssen und das Böse zu vermeiden haben.

So kommt es einem Quäker sehr darauf an, den Geist Gottes in
sich wirken zu lassen, damit das innere Licht recht hell scheine
und sein ganzes Wesen durchleuchte, so dass er Gottes Wesen so
weit als immer möglich zu erkennen vermag und seinen Willen zu
tun. Doch wie überall auch die menschliche Eitelkeit, besonders
auf spirituellem Grunde, sich im Erfolg und in der Behauptung
ihrer Macht sonnen möchte, so liegt in dem Streben nach geistiger,
innerer Schauung und Erkenntnis eine grosse Gefahr für den
Geistbegabten, und eine Warnung in den Regeln der Gesellschaft der
Freunde ist wohl angebracht, wo es heisst: „Uneinigkeiten kommen
auch in christlichen Vereinigungen auf, besonders dann, wenn
einige, die den Geist erhielten, sich dann einbilden, dass ihre
Gedanken notwendigerweise Gottesgedanken sind, und dass i h r Wille
Gottes Wille ist. Der Geistesbesitz macht niemanden von uns
unfehlbar. Wir haben den Schatz in irdenen Gefässen ; nicht einer von
uns in seinem jetzigen Zustande sieht die ganze Wahrheit oder die
ganze Aufgabe der Gemeinde." Klingt es nicht fast so wie die
Ermahnung des Apostels Paulus im 1. Korinther-Briefe an die spirituell

aufgeregte Gemeinde? W i 11 i K o b e.

(Fortsetzung folgt.)

107


	Die Gesellschaft der Freunde

