
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 3

Artikel: Niederlage und Sieg

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Niederlage und Sieg.
Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Es sei denn, dass

das Weizenkorn in die Erde falle und ersterbe, so bleibt
es allein, wo es aber erstirbt, so bringt es viele Frucht.

Evang. Joh. 12, 24.

Charfreitag und Ostern sind, neben allem andern, was sie sonst
noch bedeuten, die Geschichte der grössten Niederlage, die zum
grössten Siege wird, Ob wohl viele von denen, die Charfreitag
feiern, sich bewusst sind, dass sie anbetend vor dem furchtbarsten
Misserfolg der Geschichte stehen? Sie beten im Alltag doch auch
selber, genau wie die Kinder der Welt, den Erfolg an, vielleicht
neben dem weltlichen auch noch den geistlichen, aber doch den
Erfolg und betrachten den Erfolglosen als menschlich abgetan und
auch von Gott verlassen. Ganz sicher hätten sie alle, mit ganz,
ganz wenigen Ausnahmen, auch zu denen gehört, die den Gekreuzigten

als einen ganz und gar Erledigten, von Gott mit völligem
Fiasco Geschlagenen betrachtet und gering geschätzt, wenn nicht
verachtet und gehasst hätten. Darüber darf man sich nicht der
geringsten Täuschung hingeben. Die Durchschnittsfrommen sind darin
auch heute nicht wesentlich anders als die, welche damals vor
neunzehnhundert Jahren in Jerusalem sich vor Jesus — bekreuzigten, und
auch die „christliche" Welt ist Welt. Darum aber verehrt sie im
Grunde nur den Erfolg und verehrt auch das Kreuz — weil es
hinterher Erfolg gehabt hat! Sie verehrt also nicht das Kreuz, sondern
sein Gegenteil. Sie verehrt nur Ostern, aber ein Ostern ohne
vorausgegangenen Charfreitag; sie staunt vor dem offenen Grabe und
das heisst: vor der Erhöhung Christi, aber staunend und verachtend
würde sie sich vor seiner. Erniedrigung abwenden — wendet sie sich
ab, wo diese incognito vor ihr erscheint und der Apparat der
offiziellen Lüge, auch der „christlichen", nicht spielt.

Wir wollen sie darob nicht richten. Denn wir alle suchen Erfolg.
Edler ausgedrückt : wir suchen Sieg. Den Sieg wollen wir, nicht die
Niederlage. Wie könnten wir anders? Wer möchte denn kämpfen
ohne Hoffnung auf Sieg? Wir wollen doch mit all unserem Tun
etwas erreichen, etwas ausrichten, etwas durchsetzen, sonst würde
es zum blossen Spiel. Keine Stunde ist darum leuchtender als die
Stunde des Sieges, nichts ist seliger als das Bewusstsein, etwas heiss
Erstrebtes errungen zu haben. So zu fühlen ist dem Menschenherzen

natürlich.
Freilich, in dem Masse, als wir älter werden und die tiefere Wahrheit

des Lebens verstehen, ändert sich dieses Empfinden ein wenig.
Wir freuen uns zwar immer noch eines Erfolges, eines Sieges, aber
gleichsam „mit Furcht und Zittern". Denn wir wissen, welch eine

97



gefährliche Sache Sieg und Erfolg sind. Auch schämen wir uns
darob ein wenig. Denn wo Sieg ist, gibt es irgendwie immer auch
Besiegte. Ein tiefes Gefühl sagt uns, dass das Göttliche eher mit
Niederlage verbunden sei als mit Sieg. Das scheint zu seiner Natur
zu gehören. Daher sind zwar Sieg und Erfolg sonniger, jubelnder,
aber es ist uns im Tiefinnersten der Seele wohler im heiligen Schatten
einer Niederlage — einer rechten Niederlage, meine ich, einer
Niederlage mit Gott und für Gott. Denn wir fühlen uns darin Gott
näher und sicherer vor den Dämonen.

Damit stehen wir unmittelbar vor der unglaublichen Paradoxie
des Kreuzes, des Kreuzes auf Golgatha. Versuchen wir, sie uns ein
Stück weit klar zu machen.

Da enthüllt sich uns denn zuerst die Tatsache, dass nur durch
Unterliegen, durch die furchtbarste Niederlage seiner Sache und ihres
Vertreters, seines Vertreters, seines Sohnes, Gott der Welt
offenbarwerdenkonnte. Die furchtbarste Niederlage der
Geschichte ist es, weil sie der Erfolg des grössten Wollens ist. Ist
es aber nicht Tatsache, dass es nur durch sie zur vollen Offenbarung
Gottes kommen konnte? Denken wir uns einmal, Jesus hätte gesiegt,
ich meine, direkt gesiegt, auf menschliche Weise gesiegt, er hätte mit
seiner Botschaft vom Reiche Gottes Erfolg gehabt, wäre damit gegen
Pharisäer und Sadduzäer, Priester und Volk durchgedrungen — ja,
können wir uns das überhaupt denken? Wäre dann Christus uns das,
was er uns jetzt ist? Kann er uns Christus anders sein, denn als der
Gekreuzigte? Wäre er dann nicht eine kalte Gestalt? Könnte er
uns dann die Offenbarung des Herzens Gottes sein Ist es doch auch
schon bei grossen Menschen so, dass solche, deren Laufbahn gar
zu leicht und erfolgreich gewesen ist, uns nicht so tief zu fesseln
imstande sind, wie solche, in deren Leben Mühsal, Not, Verkennung,
Tragödie, Niederlage ihre Stätte haben, ja deren Weg vielleicht mit
einer letzten grossen Niederlage abschliesst. Wie viel mehr muss
das vom Menschensohn gelten Könnten wir ohne das Kreuz das
Grösste sehen, was Gott uns von seinem Wesen zeigen kann, seine
alles besiegende, jeder Schuld, jeder menschlichen Bosheit und
Gemeinheit, jeder Weltfinsternis und jeder Höllenmacht überlegene
Liebe? Wohin könnten wir, von den Dämonen der Verzweiflung
verfolgt, flüchten, wenn nicht zum Herzen Gottes und wo fänden
wir dieses, wenn nicht am Kreuze? Es wird schon so sein, wie sogar
tiefe Heiden ahnten, dass das Leid heiliger ist als das Glück, dass das
Leid das Allerheiligste ist. Darum kann nur im Leiden Gott sich
offenbaren und nur. durch das denkbar tiefste Leiden seine Offenbarung

sich vollenden. Das denkbar tiefste Leiden aber ist die vollendete

Niederlage in seinem vollendetsten Dienste, eine Niederlage bis
zur Gottverlassenheit.

Nur am Kreuze kann sich Gott als Gott offenbaren. Denn

98



Gott ist a n d e r s a 1 s d i e W e 11. Er m u s s anders sein, als die
Welt, sonst wäre er nicht Gott. Wer Gott sagt, meint doch sicher
nicht Welt, sondern etwas davon völlig und unendlich Verschiedenes,
ob er sich dies nun völlig klar mache oder nicht, ob er seinen Gang
zu Gott bis zu Ende gehe oder auf halbem Wege, gleichsam zwischen
Gott und Welt, stehen bleibe; wer Gott sucht, der sucht etwas, was
die Welt überbietet und zwar unendlich, er sucht etwas, was die
Umkehrung der Welt ist. Und das ist das Kreuz, nur das Kreuz.
Es gibt keinen grösseren Gegensatz zur Welt als das Kreuz. Wir
können mit unserem ganzen menschlichen Begehren, das doch
nach Glück, Erfolg, Ehre, Freude, Leben geht, auf nichts stossen,
was dem so entgegengesetzt wäre, was zu dem allem ein so furchtbares

Nein sagte wie das Kreuz. Gerade darum also kann an dem
Kreuz, diesem Gegenteil der Welt, sich Gott offenbaren als Gott,
als der, der so sehr anders ist, als die Welt und der darum Gott
ist, und der darum die Welt besiegen und die Welt erlösen kann ;

der überwinden kann die Riesenmacht des blossen Naturtriebes,
des Ehrtriebes, des Glückstriebes, des Erfolgstriebes, des
Machttriebes; überwinden den Hass, die sinnliche Begierde, den Hoch-,
mut, die daraus erwachsen; uns zu Siegern machen, wo wir sonst
Sklaven sind; zerbrechen die Welt- und Todesketten des
Endlichen, die uns umfangen, mit der Kraft des wahrhaft Unendlichen,

wahrhaft Göttlichen; uns emporheben mit ewigen Armen zu
Leben und Sieg, zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes. Ohne
das Kreuz wäre längst die Menschheit den Mächten der blossen Natur

erlegen und in Verweltlichung zu Grunde gegangen; ohne es
erläge jeder einzelne Mensch der süssen Lockung oder dem dämonischen

Schrecken dieser Welt. Und das ist nun an dieser Paradoxie

des Kreuzes das Paradoxeste : am Kreuze allein kann sich nicht
nur die allsiegende Liebe, sondern auch die allsiegende Macht
Gottes offenbaren. Nicht umsonst ragt das Kreuz auf den christlichen

Kirchen als Zeichen der Weltherrschaft Christi; nicht
umsonst lautet die Verheissung, dass in diesem Zeichen das Weltreich
besiegt werde; nicht umsonst gilt es als das Zeichen, vor dem die
Dämonen zittern; denn das Kreuz ist das wahrhaft Uebernatürliche,
das unendliche Gegenteil von Fleisch und Blut. Und darum stehen
wir vor der Tatsache der Tatsachen, dassGottes Machtsich
in seiner tiefsten Ohnmacht offenbart, dass Gott,
wie er am mächtigsten ist als das Kind, das in der Krippe liegt, auch
am mächtigsten ist, wie er als Verbrecher nackt und bloss am Holz
der Schande hängt. In der tiefsten Erniedrigung wird Gott am
höchsten erhöht. „Alles wahrhaft Göttliche ist wehrlos," ist einmal

gesagt worden. Das.Kreuz ist die gewaltigste Erläuterung dieser

Wahrheit. In der Wehrlosigkeit besteht die Gewalt des Göttlichen,

in der Ohnmacht seine Macht. Angenagelt sind Christi Hände

99



und Füsse und der Hohn umschwillt ihn von allen Seiten, und doch
könnten wir die Allmacht des lebendigen, starken Gottes Mosis und
der Propheten über die Welt nicht so völlig und sicher glauben,
wenn er uns nicht vom Kreuze her entgegenträte. Hier erhebt sich
das Göttliche am höchsten über die Welt. Dem Kreuze kann die
Welt nicht widerstehen, weil es so unendlich anders ist als sie, weil
in ihm ja die ganze Welt schon besiegt i s t. Darum gewahren wir
auch und gewahren immer mehr, dass es nur noch das Kreuz ist, das
die Weltkatastrophe und das Weltchaos überragt und die ganze
entfesselte Hölle niederschlägt.

Das ist aber freilich auch wieder nur die eine Seite der Wahrheit
des Kreuzes : dass Gott darin sich kund tut, dadurch, dass er anders
ist als der Mensch, anders als die Welt. Die andere Seite ist, dass
er durch das Kreuz geradeindieWelteingehtundsich
mit dem Menschen aufs all ertiefste verbindet, so
wie es auf keine andere Weise möglich wäre. Denn das Kreuz geht in
die Welt ein wie nichts sonst, es reicht bis in die tiefsten Tiefen der
Welt, bis hinab zu Verbrechen, Schande, Gottverlassenheit und Tod.
Am Kreuz kommt das Wesen der Welt voll zum Ausdruck. Am
Kreuz offenbart sich die Welt. Es offenbart sich der Staat, es offenbart

sich die Kirche, es offenbart sich die Religion; es offenbaren sich
die Führer des Volkes und es offenbart sich das Volk; es offenbaren
sich auch die Jünger. Am Kreuz wird alle Lüge, alle Eitelkeit, alle
Untreue, alle Schwäche, alle Bosheit, alle Gemeinheit der Welt klar.
Und darin geht nun Gott durch das Kreuz ein. In
diese Welttiefe steigt er hinunter, bis zum Boden des Weltabgrunds
steigt er, bis in die tiefe Hölle hinunter. Bedeutungsvoll ist das Wort,
dass Christus zwischen der Kreuzigung und der Auferstehung in die
Hölle hinuntergestiegen sei. Aber darum begleitet uns Gott durch
das Kreuz auch durch alle Welt- und Höllentiefen, so dass nichts
mehr uns trennen kann von seiner Liebe, weder Hohes noch Tiefes,
weder Fleisch noch Teufel, weder Leben noch Tod, so dass wir nie
mehr uns von ihm verlassen fühlen müssen. In dem allem ist er
gewesen — durch das Kreuz; in dem allem i s t er — durch das Kreuz.
So ist das Kreuz die Vollendung der Menschwerdung Gottes, so das
Kreuz die Verwirklichung Gottes auf Erden.

Die furchtbarste Niederlage der Menschengeschichte wird zur
Wende der Menschengeschichte und zum grössten Siege Gottes;
Golgatha, dieser unbekannte Hügel, der Galgenhügel Judäas, wird zu
dem Punkt, wo das Gottesreich überwältigend in das Weltreich
eindringt. Sieg ist dann ja gekommen. Es ist uns aber undenkbar,
dass er gekommen wäre ohne das Kreuz. Der siegende Christus,
den wir uns vorhin zu denken versuchten, ist nicht möglich, ist gar
kein Sieger. Wie ich schon gesagt habe : es gibt keinen Christus ohne
das Kreuz. Schon das tiefere Israel hat das eingesehen, und wo das

100



Judentum das verkannt hat, wo irgend ein Volk es, im weiteren Sinn,
verkennt, da gibt es bloss Fluch und Katastrophe. Und um nun das
Grösste zu sagen: nur das unermesslich gewaltige
Rätsel des Kreuzes, das sich uns doch öffnet,
wenn wir davor recht stille halten, bildet den
Schlüssel zu dem unermesslich gewaltigen Rätsel

der Auferstehung Christi.
Doch werden wir das noch besser verstehen, wenn wir noch ein

weiteres Geheimnis bedenken : das Geheimnis, auf welche
Weise in Jesus Christus die grösste Niederlage in den grössten
Sieg verwandelt worden ist. Auch dieses Geheimnis öffnet sich
jedem andächtigen, im tiefsten, ursprünglichen Sinne des Wortes
andächtigen: dem ehrfürchtig sich versenkenden und im Bedenken
alles vergessenden Blick.

Wie kämpft Jesus seinen Kampf und wie trägt er seine Niederlage

Wieder müssen wir sagen : ganz mit Gott, ganz unbedingt

mit dem Unbedingten Freilich, um das nun vorauszunehmen,
auch ganz menschlich. Er ist kein steifes, kaltes Modell, wie eine
gewisse christliche Heuchelei es erschafft. Er ist auch im Leiden
der Menschensohn. Er leidet wirklich. Und er schwankt, klagt,
ringt mit Gott — „versucht allenthalben gleich wie wir." Wie könnte
er uns sonst helfen, uns, den Schwachen, Versuchlichen Wie könnte
uns sonst in ihm Gott nahe sein Aber das ist der Unterschied
zwischen ihm und uns : er hat es immer nur mit Gott zu tun, er
weicht nie einen Schritt von Gottes Weg; er mischt seiner Sache nie
einen Zusatz von der Welt her bei, um ihr zu Sieg und Erfolg zu
verhelfen.

Das ist das offene Geheimnis seines Sieges, und darin steht er im
Gegensatz zu uns. Wir gehen auch da, wo wir Gott dienen möchten,

nicht ganz mit Gott. Wir mischen unserer Sache einen Zusatz
von der Welt her bei. Die Versuchung dazu ist ja auch gross. Es
ist eine ganz offenkundige Sache, dass eine ganze Fülle von
Bestrebungen und Bewegungen, auch kirchliche und religiöse eingeschlossen

und sie erst recht, ihren grossen Erfolg nicht dem an ihnen
verdanken, was reine Wahrheit Gottes, sondern dem, was Zusatz ist.
Dieser Zusatz kann gröberer Natur sein: ein wenig Sensation, ein
wenig Reklame, ein wenig Schwindel, ein wenig Spekulation auf die
menschliche Eitelkeit, Not und Schwäche, oder feinerer Natur:
glänzende Form, Geistesreichtum, Neuheit, geniales Auftreten, aber es ist
dieses Element, das den Erfolg bewirkt. Reines Gold ist bekanntlich
als Münze nicht brauchbar, man muss ihm ein weniger edles Metall
zusetzen. So ist das Göttliche in seiner Reinheit unbrauchbar, es
bleibt liegen. Die Wahrheit Gottes ist zu einfach, zu unscheinbar.
Darum ist die Versuchung ungeheuer gross, der Wahrheit Gottes
einen Menschenzusatz zu geben. Sie ist besonders gross in einem

101



Zeitalter der Sensation, der Reklame, der Aufmachung, des glänzenden
Scheins. Auch drängt sie sich uns vom ersten Adam her immer

stark genug auf. So ist fast alles Tun der Menschen unlauter, auch
wenn sie Gottes Sache vertreten wollen. Das alles noch abgesehen
vom natürlichen Irren und Fehlen des menschlichen Urteils. Darum
aber haben sie auch Erfolg, während Jesus Misserfolg hatte. Darum
aber — das ist das Gleiche, nur anders ausgedrückt — erleiden sie
auch Niederlage, wo er siegte. Und wenn sie Niederlagen erleiden,
so wissen sie sie nicht zum Siege zu wenden. Sie gehen nicht den
Weg Gottes, gehen ihn nicht ganz und geradeaus — das ist
das Kennzeichen des Weges Gottes, das Geradeaus und dazu Nicht
zurück — sondern schielen hinüber nach dem scheinbar wenigstens
so viel leichteren und so viel verlockenderen Menschenweg. Sie
suchen bewusst oder unbewusst Bündnisse mit Menschen und
Weltkräften. Und sie lassen in der Niederlage erlahmend, verzagend, ja
verzweifelnd die Hand Gottes fahren.

Völlig anders, unendlich anders, geht Jesus seinen Weg, immer
mit Gott allein. Er macht keinen Zusatz von Weltkräften. Wie er
das Schwert des Petrus ablehnt, so jede Kunst der Ueberredung, ja
auch nur der Verteidigung. Er verbündet sich mit niemanden, ja er
stösst wie mit Absicht die zurück, die allfällig Verbündete sein könnten.

Er hat zuletzt alle gegen sich. Er ist ganz allein, allein mit
Gott. Die Einsamkeit gehört zum Weg Gottes, nur darin können
Treue und Gehorsam sich vollenden. Einsamkeit und Lauterkeit —
das ist der Kreuzesweg, der Gottesweg. Und in der tiefsten Niederlage

selbst weicht er, sogar von der Angst der Gottesverlassenheit
umdunkelt, doch nicht von Gott — lauter und treu bis ans letzte
Ende. So steigt in Jesu Haltung Gott selbst herunter in die Welt und
wird Niederlage. Und diese reine Macht Gottes, die
darin sich kund tut, hat auch die Pforten des
Todesgesprengt. Das offenbare Geheimnis des Kreuzes schliesst
uns das Rätsel der Auferstehung auf. Das Wunder des Charfreitags
erklärt das Osterwunder. Bedenke das tief, o Leser

Wir wollen das ganze Wunder dieser grössten Niederlage, die
zum grössten Siege führt, bedenken. Nichts ist heilsamer, nichts
demütigender, nichts tröstlicher für uns. Lasset uns lernen, dass wir
Gott oft am besten durch Misserfolg dienen. Nichts ist gefährlicher
für eine Sache, als rasche und grosse Erfolge. Es liegt ein Todeskeim
darin. Freilich dürfen wir dem Erfolg auch nicht ausweichen,
dürfen Niederlagen nicht suchen. Alles Gesuchte ist falsch. Aber
wenn wir den Weg Gottes gehen, dann ist solches Suchen des
Misserfolges wirklich unnötig; denn der Weg Gottes führt in die Tiefe.
Er führt zur Ohnmacht. Gott ist im Niedrigen, Gott ist unten.
Darum selig die Niederlage, die zu ihm führt; selig vor allem auch die
Niederlage an uns selbst. Und dass wir nun den Weg wüssten,

102



der auch bei uns aus Niederlagen Sieg macht! Dort unten, in den
heiligen Tiefen, in den Tiefen, die das Kreuz des Menschen- und
Gottessohnes erschliesst und beleuchtet, da wartet auch unser Ostern.

L. Ragaz.

Die Gesellschaft der Freunde.1)
Werte Herren

Es ist ein Sonntag im Spätherbst. Nebelschleier weben leicht
und graziös um die Baumgruppen und Hecken, die hin und wieder
die weithin gedehnte Talmulde beleben, und über der bis zum

fernen Horizonte sich wellenden englischen Parklandschaft steht
freudestrahlend die Sonne, die Vogelwelt zu neuem Jubel über den
späteinfallenden Winter auffordernd. Und in der Weite und in der
Nähe zittert das Geheimnis eines stillen Sonntagmorgens, das die
Herzen vermag vorzubereiten auf die stille Stunde des Gottesdienstes,

zu dem auch schon die harten Schläge auf die Erzleiber der
Glocken von St. Marie einladen.

Wir lassen uns vom Glockenton mahnen und machen uns auf
den Weg in die nachbarliche Ortschaft Bourneville, um dort am
Quäkergottesdienste teilzunehmen. Je mehr wir uns dem
Versammlungshause nähern, um so mehr Menschen finden sich zusammen,
die ihm in Gruppen oder als Einzelne still, gesammelt und mit
freudigen Augen von allen Seiten zuströmen. Und bald stehen wir vor
dem schlichten Versammlungshaus, das in einem eigenartigen,
altenglisch-normannischen Stil gebaut ist, aber in seiner Schlichtheit
gefällig auf den Besucher wirkt. Wir treten ein und können unsere
Ueberkleider in einem Nebenraum ablegen. Wir wenden uns zur
Eingangstür des Versammlungssaales, die sich vor uns von selber
auftut, und ein freundlicher Mann streckt uns die Hand zum
Willkomm entgegen. Wir treten in den rechteckigen Versammlungssaal

ohne Bilderschmuck, ohne Orgel, ohne Kanzel, nur belebt durch
die eigenartige Holzkonstruktion des Dachgebälkes, das auf schlichten

Backsteinmauern ruht, durchbrochen von grossen Fenstern,
verglast mit imitierten Butzenscheiben. Der Raum wirkt heimelig
auf den Besucher mit seinem dunkel gehaltenen Gebälk; nur zwei
grosse Uhren, die an der Vorder- und Rückwand des Raumes hängen

und deren gleichartiges und gleichmässiges Ticken die feierliche

Stille in Sekunden abteilen, berühren den fremden Besucher
ein wenig merkwürdig. Immer mehr Besucher strömen hinzu und
bald ist der Versammlungssaal, der etwa vierhundert Personen
bequem Raum bietet, von ihnen gefüllt. Der Zeiger der Uhr vor uns

x) Ein Vortrag.

103


	Niederlage und Sieg

