
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 2

Artikel: Wohin treiben wir? : Eine nichtgedruckte Antwort auf den
gleichnamigen Artikel eines Pfarrers in einem religiösen Blatt

Autor: Manuel, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ein Balkan bleibe. Soll der „grosse Kanton" versagen, wo die
kleinen Kantone jahrhundertelang die nationalen, konfessionellen
und jüngst auch weithin den sozialen Hetzern den Weg des Rechts
und des Friedens gewiesen haben?1) Es ist Zeit. Die
Vergewaltigung der deutschen Minderheiten in Ost und West, sie weist
dringlich darauf hin, dass sich im deutschen Zentrum selbst endlich

eine neue Lebensform bilden muss, die ihrer selbst geistig sicher
geworden, die Fähigkeit zu wahrhaft menschlicher Gemeinschafts¦<
bildung gewonnen hat, die das, was bisher Gewalt und Aergernis
war in äusserlicher Kleingeisterei, ersetzen kann durch festes Recht
in der Gewissheit allgemein menschlicher Bestimmung.

Planck bezeichnet seinen Rechtsbegriff als die Konsequenz des
evangelischen Christentums. Dieses hat die Aufgabe, die Menschheit

in allen ihren Völkern zum Bewusstsein der vollen geistigen
Bestimmung aller zu führen („lehret alle Volke r"). Was das
Recht hier hinzufügen muss, das sind die äusseren Bedingungen,
ohne welche jene Bestimmung nicht Wirklichkeit

werden kann. Damit hat Planck seinem Volk geistlich
und politisch sein Ziel gewiesen. Die Frucht müsste sein der s o -

z i a 1 e Friede nicht weniger als die Versöhnung der Völker.
Trauen wir dem heiligen Feuer, das, ob auch tausendfach

verschüttet, immer noch in jedem Menschenherzen brennt, noch etwas
zu, oder ist es zu schwach, um dem wilden Feuer, das von der
politischen Schlauheit geschürt und benutzt wird, ein Halt zu ge<
bieten? Vor diese Entscheidung stellt uns K. Chr. Planck.

R. Planck.

Wohin treiben wir?
(Eine nichtgedruckte Antwort auf den gleichnamigen Artikel eines Pfarrers

in einem religiösen Blatt.)

Herr Pfarrer!
Es ist nachts zehn Uhr am zweiten Weihnachtstag und da wäre

es jetzt eigentlich am schönsten, sich ins warme Bett zu legen und
von den paar Büchern zu träumen, die einige liebe Menschen unter
den Weihnachtsbaum gelegt. Ich kann das aber nicht, denn mitten
in der Nacht würde ich aus irgend einem Traume auffahren, meine
Nachbaren stören und den schrecklichen Ruf in die Nacht hinaus-
stönen: Wohin treiben wir? Um dieser ungestörten Ruhe willen
setze ich mich also jetzt lieber noch rasch vor die Klapperschlange
(an die sich die Nachbarn längst gewöhnt), und versuche mit eini-
gen wenigen Worten auf diese nicht nur einmalige, sondern ewige

x) Womit nicht behauptet sein soll, dass die soziale Frage in der Schweiz
schon gelöst sei,

64



Frage zu antworten, trotzdem das eigentlich eine Vermessenheit
sein mag. Denn: die Frage ist, wie gesagt, ewig. Ich will jetzt
aber nicht zu philisophieren beginnen, denn das tun Sie auch nicht,
sondern Sie k 1 a g e n. Es ist ein Ruf der Angst und des Schmerzes,

der gewiss noch manchem in der Kehle gelegen.
Wohin treiben wir?
Treiben wir überhaupt? Sie meinen : werden wir getrieben?

Gewiss vermag kein Einzelner, und wäre er ein Held, sich dem
Strome des Weltgeschehens entgegen zu stemmen. Alles fliesst,
das wusste schon Heraklit. Dennoch kann man in diesem
allgemeinen Getriebe das Gefühl bekommen : wir schwimmen oben auf,
wir leiten, wir lenken.

Wir leiten. Leiten wir wirklich?
Aus ihrem Artikel tönt die Verzweiflung. Nein. Wir stehen

da, sehen zu, klagen und jammern. Sie und viele der Besten stehen
mit gebundenen Händen. Das Volk, vorab in den Städten, glitscht
auf einem schlüpfrigen Brett in den Pfuhl der Sinnlichkeit, wo es
nächstens verdirbt. Am Höllentor orgelt das Kino und der Tanzsaal

spielt die Jazzbandmusik. Vabanque, vabanque
Und die Kirche?
Die Kirche sieht zu und treibt mit ihrem überlauten Gejammer

den letzten lebendigen Menschen auf die verwunschene Rutschbahn
hinaus! Mit Jammern wird heutzutage keine einzige Seele mehr
gerettet. Der erste, der das begriff, war General Booth, der, statt
„incipit lamentatio Jeremiae prophetae" — Hallelujah lieder
singen liess. Das war eine Tat! Und je mehr ich darüber
nachdenke, um so grösser erscheint sie mir. Sollen wir also alle zur
Heüsarmee gehen? Nein, denn auch die Heilsarmee hält diesen
allgemeinen Sturz in den Hexenkessel nicht auf. Sie singt das alte
Lied, wir aber brauchen ein neues.

Aber was für ein Lied?
Gerade das Lied der Sinnlichkeit! Oder soll ich mich

vorsichtiger ausdrücken? Vielleicht ist es besser. Um also nicht
missverstanden zu werden, will ich sagen : der Sinnenfreudigkeit

Oder : ist das etwa nicht christlich Ich glaube doch. Ich
wage sogar zu behaupten, dass Jesus ein sinnenfreudiger Mensch
war Jawohl Für mich wenigstens gibt es kein Buch, das so viel
Sinnenfreudigkeit enthält wie die Bibel, das Evangelium voran, das
ja eine frohe Botschaft sein will und es auch tatsächlich ist

Aber, das ist die Grundfrage, warum ist es das? Darum, weil es
nicht nur unser „Gemüt", unsere „frommen Gefühle", unsere
„theologischen, kirchlichen, sozialen" Gedanken und Gedänklein erfasst,
sondern — und darnach schreit unsere ganze Zeit — dengan-
zen Menschen, auch unsern Körper. Natürlich gab

65



Jesus keinen Unterricht über vegetarische Ernährung, mazdaznani-
sche Atmung oder gar Steinersehe Eurythmie. Aber er selber, so
wie ich ihn sehe, war ein sinnenfreudiger Wanderer, ein Blumen-
und Felderfreund, ein Beglückter des freien und offenen Himmels.
Er predigte auf dem Berg und lobpreisete am S e e. Das Unser-
vater sprach er vielleicht zum erstenmal im Aehrenrauschen eines

wogenden Kornfeldes. Sein ganzes Wesen strömte über von
Gesundheit und Frische! Sein Atem war der Atem der Schöpfung.
Seine Worte waren lieblich anzuhören. Die ganze Atmosphäre,
die er ausströmte, war Glück.

Nun, verzeihen Sie, sehen wir einmal auf unsere Pfarrer.
Stubengelehrte, Alt- und Neutestamentier. Nur ein „Literaturfreund"
zu sein, ist schon vielerorts als „unfromm" verschrien. Und
„Literatur" ist noch immer Tod. Bestenfalls ist der Pfarrer ein Bienenoder

Tafelobstfreund, aber auch das „beinahe nur am Montag und
mit schlechtem Gewissen." Wo ist der Pfarrer, der Enthusiasmus

weckt? Wo der „Geistliche", der ein B e g e i s t e r te r ist?
Die meisten unserer Pfarrer sind irgendwo krank, bringen schon
aus den Torturen ihres Studiums einen Buckel oder schiefsitzende
Schultern. Im Militär (womit natürlich nicht Militarismus gepredigt

wird!) werden sie schon bei der Stellung als „untauglich"
erklärt. Gott sei Dank! denkt mancher für sich.

Nun aber ist die Zeit, in die wir eingetreten, ein Zeitalter der
Bewegung. Tausend neue Künste, Tänze und Sporte werden
erfunden. Das ist einfach eine Tatsache, gegen die kein Protest
etwas nützt. Wir sind in ein Wander Zeitalter hineingeraten.
Auch geistig Wir wandern aus einer alten, bankrotten,
mammonszerfressenen, egoistischen Kultur hinaus, hinein in eine neue.
Ich für meine Person glaube nicht, dass wir ins Chaos oder in
die Hölle hinabwandern, sondern hinein und hinauf in eine

neue, schönere, natürlichere und glücklichere Welt. Es wird
allerdings keine Welt der Kirchen und Theologen mehr sein, sondern,
zunächst, eine des Kampfes um einen grösseren, bewegteren und

heiligeren Geist.
Gegenwärtig (und vielfach noch dies ganze Jahrhundert) ist

der Uebergang, ist „Zerfall".
Morgen aber ist Tag. Der Tag, der sich nicht nur der Seele,

sondern auch des Körpers freut. Jetzt verteilt die Kirche noch
Almosen an die „Seele" und „diesen Esel, den Leib". Die Kultur -von
morgen erfüllt beide mit einem neuen Lebensgef ühl.

Doch, woher ich das weiss ;•.

Merkwürdigerweise — aus den Grosstädten, aus London, Berlin

und Paris. Dort, wo der Zerfall am grössten ist, ist auch das
neue keimende Lebenam stärksten. Dieser Prozess ist dort noch

66



viel fortgeschrittener als in unserer „schrecklichen" Stadt. Die
ganze, hier noch gesunde „Mittelstandsklasse", unser Kleinbürgertum,

das unsere Kirchen füllt (wenn auch nur noch ein Drittel),
ist dort bereits zersetzt. Der eine Teil zum Untergang, der
andere aber zu einem unerhörten Aufstieg bereit.

Zum Aufstieg der „arbeitenden Klasse"

Jetzt ist es Mitternacht. Aber ich weiss, ich träume in meinem
Geiste in einen schönen Morgen hinein. Arthur Manuel.

Aussprache j Q

1. Ein vielumstrittenes Jesuswort.
Kein Bibelwort spielt wohl in dem Kampf zwischen Militarismus

(zu dem ich jede Verteidigung von Militär und Krieg rechne)
und Antimilitarismus eine so grosse Rolle, wie das Wort Jesu:
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers und Gott, was Gottes ist."
(Vergi. Matth. 22, 15—22.) Die vorliegende Erklärung veranlasst
uns, unter unsern Lesern eine Aussprache darüber zu veranstalten,
«vie sie dieses Wort verstehen. Wir möchten sie herzlich bitten,

davon Gebrauch zu machen. Die Redaktion wird zuletzt auch ihre
Meinung sagen.

Die folgende Aeusserung stammt von einem deutschen Künstler.
Gebt dem Kaiser, was des Kaisers und Gott, was Gottes ist.

Christus lehrte nicht Vaterlandsliebe, sondern Menschenliebe! Die
erstere macht dich zum Mörder, die zweite nicht. Das verhängnisvolle:
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes ist," hat in
dem letzten Völkermorden 20 Millionen Menschen das Leben gekostet; da
war doch sicher des Kaisers zu viel und Gottes zu wenig, oder überhaupt
nichts mehr Gottes; man kann doch nur einem Herrn dienen: entweder Gott
oder den Menschen. Also müssen wir mal gründlich untersuchen: was hat
Christus veranlasst zu diesem Ausspruch? Seit ich selbständig denken
gelernt habe, bewegt mich dieser Satz, und dieser furchtbare Krieg hat mein
tiefstes Innere aufgewühlt und mich ruhelos veranlasst, nach dem Warum
dieses Ausspruches zu suchen. Ich frug Geistliche aller Konfessionen, ich
bekam nirgends eine mich befriedigende Antwort. So will ich nun hier
versuchen, nach meinem besten Wissen und Können, mich mit dem Zimmer-
mannssohne auseinanderzusetzen.

Also, Christus ging und predigte dem Volke. Er sprach in ihrer, in des
Volkes Sprache und sie verstunden ihn; ja, es folgte Ihm in Scharen und fing
an, aufzuwachen. Dies erfuhr die Regierung und sie sandte Ihm eifersüchtig
Fragesteller, Fussangeln, an denen die Regierung hoffte, dass Er strauchle.

Er durchschaute dies natürlich und gab dem Fragern die bekannte
Antwort: „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott,
was Gottes ist." Für mich ist das ein Ausweichen vor dem frühen

67



die Vinet seiner Inspektionsbehörde alljährlich gibt. Da legt er Rechenschaft

ab über alle Probleme der Psychologie, des Sprachunterrichtes und der
Erziehung überhaupt (denn aller Sprachunterricht ist ihm bewusst der
allgemeinen Erziehungsaufgabe untergeordnet und jeder Lehrer hat neben und über
seiner besonderen Facftaufgabe diese allgemein-menschliche Pflicht). Und dann
die Briefe und Tagebuchblätter, die dort so reichlich angezogen werden!

Dieser Erzieher war auch einst ein Kind gewesen, das Kind eines
merkwürdig strengen Vaters, der in jungen Jahren in Ouchy den Zoll eingezogen,
später in der deutschen Schweiz Abschreiber und schliesslich in einer
Amtsstube auf dem Lausanner Rathaus Sekretär geworden war. Ich kenne
aus der Menschheitsgeschichte kein Verhältnis zwischen Vater und Sohn wie
das, welches sich dem Leser des Briefwechsels dieser beiden Männer entrollt.
Von der Abreise des zwanzigjährigen Sohnes nach Basel bis zum Tode des
Vaters haben die beiden an Anlagen und Bildung so ungleichen Menschen in
einem offenen und fruchtbaren Austausch gestanden, der einem um so
wunderbarer vorkommt, wenn man hört, wie Alexander mit vier Jahren bei jeder
Rückkehr des puritanischen Vaters sich krampfhaft vornahm, nicht zu weinen
— und doch immer wieder weinen müsste. Viele übertriebene Theorien
moderner Psychanalytiker werden dadurch ebensowohl in ihre Schranken
zurückgewiesen wie durch Försters, auf reicher Erfahrung beruhende Bemerkungen.

Darum sind mir unter Vinets Aeusserungen auch keine wichtiger und
lieber als diejenigen, die er über die „Erziehung der Erzieher" macht, wo er vor
allem an die Erziehung der Eltern denkt. Wir wollen nicht vergessen,

dass wir diese Aufgabe, die wichtigste von allen, noch kaum an die Hand
genommen haben.

Grund zum Jammern?
Ich denke: nein. Sondern: jetzt erst recht haben wir alle Ursache, die

Hand an den Pflug zu legen und nicht zurückzuschauen.
Fritz Wartenweiler.

2. Eingegangene Bücher.
Hendrik de Man: Zur Psychologie des Sozialismus. Eugen Diedrichs, Jena 1926.
Friedrich Heiler: Der Katholizismus. Seine Idee und seine Erscheinung. Ernst

Reinhardt, München.
Friedrich Heiler: Katholischer und evangelischer Gottesdienst. Ernst Rein¬

hardt, München.
Friedrich Heiler: Christlicher Glaube und indisches Geistesleben. Ernst Rein¬

hardt, München.
Friedrich Heiler: Apostel oder Betrüger. Dokumente zum Sadhustreit. Friedrich

Reinhardt, Basel.
Paul Häberlin: Das Gute. Kober, Basel.

Willi Kobe: Mahatma Gandhis Welt- und Lebensanschauung. Agentur des
Rauhen Hauses, Hamburg, 1926.

Eduard Thurneysen: Christoph Blumhardt. Chr. Kaiser, München.
Wilhelm Michel: Martin Buber. Sein Gang in die Wirklichkeit. Rütten und

Löning. Frankfurt a Main.
(Fortsetzung folgt.)

Druckfehler.
In Nr. 2, Seite 66, Zeile 10 von unten ist statt „vielfach" „vielleicht"

zu setzen; Seite 93, Zeile 17 von oben „vor" statt „von" Russland.

136


	Wohin treiben wir? : Eine nichtgedruckte Antwort auf den gleichnamigen Artikel eines Pfarrers in einem religiösen Blatt
	Anhang

