
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der Kampf Gottes

Autor: Holzer, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kampf Gottes.
Ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben, weder Engel

noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges,
noch irgend welche Mächte, weder Höhe noch Tiefe, noch
irgend ein anderes Wesen, uns scheiden kann von der Liebe
Gottes, die da ist in Christus Jesus, unserem Herrn.

Paulus an die Römer. 8, 38. 39.

Romain Rollands grosser Roman „Jean-Christoph", wohl das
gewaltigste und umfassendste Bild der letzten Jahrzehnte vor
dem Krieg, ist auch darin der getreue Spiegel jener Zeit, dass er
ihre religiöse Indifferenz kennzeichnet. Nachdem der Held des
Buches seinen Kinderglauben früh verloren hat, vollzieht sich seine
Entwicklung fern von allen ausgesprochen religiösen Interessen.
Aber nach den verschiedensten Lebensstadien und -Kämpfen, zuletzt
nach tiefster Verzweiflung, findet Jean-Christoph einen neuen Gott,
der folgendermassen beschrieben wird: „Er war für ihn nicht der
fühllose Schöpfer, nicht Nero, der von seiner ehernen Höhe herab
den Brand der Stadt betrachtet, den er selbst entzündet hat. Gott
kämpfte, Gott litt. Mit allen denen, die kämpften und litten. Denn
er war das Leben, der Tropfen Licht, der in das Dunkel gefallen,
sich weitet und dehnt und die Nacht auftrinkt. Doch grenzenlos
ist die Nacht, und niemals ruht der göttliche Kampf, und niemand
kann wissen, wie er einst enden wird."

Unschwer lässt sich da eine Ironisierung der gewöhnlichen
Gottesvorstellung erkennen, wenn vom „fühllosen Schöpfer" geredet
wird, ja ein bitterer Hohn: der populäre Schöpfergott und
Weltregent wird zum ungeheuerlichen Nero, der in grausamer
Tyrannenlust frohlockt über die Qualen seiner Opfer.

Was sagen wir dazu? Ist damit wirklich unser Gottesglaube
gezeichnet oder gleicht vielleicht jener neue Gott, den Jean-Christoph
findet, der Kämpfende und Leidende, dem Gott der Propheten, dem
Gott eines Jesus und eines Paulus viel mehr als der unbeschränkte
und unbestrittene Herrscher auf dem Weltenthron in der
populärkirchlichen Anschauung? Haben wir nicht alle schon gefühlt, dass
es eigentlich eine strafbare Gedankenlosigkeit ist, zu sagen, dass
alles, was auf der Welt geschieht, von Gott komme und genau und
unbedingt seinem Willen entspreche? Ist es verwunderlich, dass
diese gebräuchliche Gottesanschauung immer wieder Anlass zu den
schwersten Zweifeln wird? Kann Gott von seinem Himmelsthron
aus mit gleichmütiger Ruhe alles ansehen, was auf Erden geschieht,
und ihm als „Inhaber der regierenden Gewalt" seine stillschweigende

Genehmigung erteilen? Was für Greuel geschehen alle

49



Tage auf Erden, ungestraft und ungesühnt! Ist es eigentlich jemand
zu verargen, der findet, solch ein Gott sei ein ungeheuerliches Wesen,

und seine vermeintliche Güte und Liebe zu den Menschen sei
eine etwas bedenkliche und kuriose Sache? Könnte man bei den

Menschen noch allenfalls davon reden, dass sie sich durch ihre
eigene Schuld die schrecklichen Uebel zugezogen haben — aber so
viel Tiere leiden auch unschuldig allezeit die fürchterlichsten
Qualen, sei es durch andere Tiere, sei es durch die Menschen : wie
hat Paulus das Seufzen und Stöhnen der stummen Kreatur
vernommen

Eine Folge davon, dass im Gottes glauben der Haupt-
accent auf den himmlischen Weltenherrn gelegt wird, ist die, dass

man sich dann eben Gott als himmelweit entfernt denkt. Wohl wird
dagegen erklärt, Gott sei überall, aber dieser Hinweis hat so
wenig kraftvoll Anschauliches, dass die Vorstellung doch unwillkürlich

bei dem in ferner Erhabenheit thronenden Himmelsgott haften

bleibt. Es müsste vielmehr ein für allemal klar werden, dass
Gott in erster Linie mitten in unserer bekannten Welt zu
suchen und zu finden ist, nicht in einer uns fremden, unbekannten
Sphäre und dass man hier in unserer Wirklichkeit zu ihm Stellung
zu nehmen hat. Hat Christus nicht Gott vom Himmel auf die Erde
herabgeholt dadurch, dass er ihn Vater nannte? So hat er den Heiligen,

Erhabenen, ohne dass dieser von seiner Erhabenheit im besten,
d. h. im geistigen Sinne etwas einbüsste, in die denkbar grösste,
vertrauteste Nähe des Menschen gebracht. An dem Gott, der als der
unbeschränkte Herrscher unserer Welt gilt, hängt natur-
gemäss, dem Zustand dieser Welt entsprechend, etwas Kaltes,
Unverständliches, Ungeistiges, Daher ist man versucht, ihn vor allem
auf eine äusserlich formelle Weise zu verehren; man umgibt ihn
wie einen Fürsten gleichsam mit einer Hofetikette. Wer kann sich
des Eindrucks erwehren, dass die an bestimmte Tage und Feierzeiten

gebundenen kirchlichen Bräuche oft die Rolle einer solchen
Etikette einnehmen? Man will Gott damit seine ihm zukommende
Ehre erweisen und glaubt, ihm dann genug getan zu haben.

Der zweifelhafte Eindruck, den einem diese Art, über Gott und
seine Ehre zu denken, macht, wird unendlich verstärkt durch den
verhängnisvollen, ganz dazu passenden Umstand (der in diesen
Blättern schon oft besprochen worden ist), dass nun alles
Bestehende auf Erden für „Gottesordnung" erklärt wird. Natürlich,
wenn Gott der unbeschränkte Herr der Wirklichkeit ist! Hier muss
uns aber gerade aufgehen, wie verkehrt dieses ganze Denken ist.
Dürfen etwa die Menschen Gott verantwortlich machen für all das
Böse, das sie selber verschulden? Ist z. B. die tausendfältige
Todesherrschaft infolge des Krieges sein Wille und seine Schuld

50



Dann wären wir wohl bei dem Gott Nero Romain Rollands
angelangt, dessen Unmenschlichkeit uns nur Grauen erregen kann

Was für einen andern Klang hat das Pauluswort, das an der
Spitze unserer Betrachtung steht: „Gar keine Macht, noch irgend
ein Wesen in der Welt vermag uns zu scheiden von der — Liebe
Gottes, die in Christus Jesus ist, unserm Herrn." Ein leidenschaftlicher

Gegensatz geht durch das Wort. Bei der Aufzählung all der
verschiedenen Mächte haben wir das Gefühl, als ob Paulus sich gar
nicht genug tun könne darin, zu sagen, was alles für Mächte Gott
und seiner Liebe entgegenstehen. Zwischen Gottes Liebe und all
diesen widerwärtigen Gewalten besteht ein unerbittlicher und
unendlicher Kampf, das spürt man. Für den Apostel aber ist es
selbstverständlich, auf welcher Seite in diesem Kampf er steht; er klammert

sich wie ein Schiffbrüchiger an den rettenden Felsen, an die
in Christus offenbare Gottesliebe, sieht alle jene andern Mächte in
scharfem, feindlichem Gegensatz sich gegenüber, und sein Trost ist
nur, zu wissen, dass keine, keine dieser Mächte, die ihn
abbringen möchten, ihn in Wirklichkeit trennen und abbringen
kann von dem treuen Hort der in Christus erschienenen Gottesliebe.

Sehen wir da nicht in einen ungeheuren Kampf hinein, den
Kampf Gottes mit seinen Gegnern? Für Paulus hat Gott in der
Welt noch immerdar zu kämpfen um seine Herrschaft, die nichts
weniger als unbestritten, geschweige denn selbstverständlich ist.
Einmal hat Paulus ja auch die Macht des Bösen einfach den „Gott
dieser Welt" genannt, ein andermal sind ihm die christusfeindlichen
Mächte ohne weiteres „die Herrscher dieser Welt". Das ist deutlich

Nein, der Gott des Paulus ist noch nicht selbst der Herrscher,
der gleichmütig und erhaben irgendwo in der Höhe thront, er ist
vielmehr ein Kämpfer, der mitten in dieser Welt sich erst emporringt

zur Herrschaft, der noch nicht fertig ist mit seinen Feinden,
den Dämonenmächten, die noch so viel furchtbare Gewalt auf
Erden und über die Menschen ausüben. Dieser Kampf Gottes mit den
dämonischen Mächten — wir könnten dafür auch sagen : der Kampf
des Guten mit dem Bösen — der wogt hin und her mit Sieg und
Niederlage im Einzelnen, ist aber im grossen Ganzen (für den
äusseren Augenschein) noch unentschieden.

Ich erinnere mich noch an eine andere moderne Schilderung von
jemand, der seinen Gottesglauben zur Zeit der Kindheit und den
späteren einander gegenüberstellt. Da heisst es :

Der liebe Gott ist nicht derselbe mehr,
Nicht tanzen goldne Engel um ihn her:
Er ist der Geist, der alle Welt durchdringt
Und der in uns nach der Vollendung ringt.

51



Er wird auch uns auf die Dauer keinen Halt geben können, der
Glaube an eine goldene Himmelsgestalt, und es wird in uns
aufstehen müssen die Gewissheit vor dem Gott, der ringt in und ausser

uns in der ganzen Welt, der alle unsere Uebel und Kämpfe mit
durchkämpft, t i e f e r als wir durchkämpft. Wie viel näher muss uns
dieser Gott stehen als jeder andere, der in ferner, blasser Erhabenheit

thront Von diesem Gott können wir fühlen, dass wir „seines
Geschlechts" sind. Er ist nicht mehr der im tiefsten Grunde uns
Fremde, Unverständliche. Ist nicht seine Liebe in Jesus Christus?
Ist er nicht in ihm Mensch geworden Dieser Gott mit dem
menschlichen Herzen ist der Gott des Paulus und der ersten
Christen, eben der Gott, der in Jesus, dem liebenden, kämpfenden,
sterbenden, auferstehenden Jesus erschienen war.

Da stehen wir nun also vor dem Gott, „der kämpft, mit allen
denen, die kämpfen." Auch vor dem, „der leidet mit allen denen,
die leiden?" Ich denke: Ja, und habe es schon angedeutet. Das ist
das Tiefste und Heiligste Gottes und viele werden es wohl nicht
verstehen. Aber wenn er mitten drin steht in dem unendlichen Kampf,
den wir erleben, in allem Gram und Elend dieser Welt — und ist
zugleich die Liebe, die grosse, unendliche, wie Jesus sie in sich
getragen — dann muss er mitleiden alles Weh der Welt am aller-
tiefsten, tiefer als wir Menschen es empfinden können, dann leidet
er es mit, so wie Jesus am Kreuz, der auch hierin sein getreues Bild
ist, dann trägt er auf seinem Herzen den ganzen Jammer der Welt.
Das ist wohl der unbewusste Grund, warum die Menschen im
tiefsten Leid an Gott denken, zu ihm flüchten mit ihrem Schmerz und
unwillkürlich bei ihm Licht, Trost und Halt suchen. Sie tun recht
daran Sie flüchten damit zu der grossen Liebe, die uns nahe und
gegenwärtig ist, und wenn sie sie finden, wenn ihre Quelle wirklich
strömt für sie, dann wird ihnen wohl, und sie haben den Frieden
gefunden, der höher ist, als alle Vernunft begreifen kann. Im
Schmerz spürt man das mitfühlende Gottesherz, das den kleinen,
zagen Menschen tröstet, wie eine Mutter ihr Kindlein tröstet, da ist
ein Verstehen, ein viel tieferes, innigeres, als es, auch im besten Falle,
von Mensch zu Mensch sein kann. Wer keinen andern Menschen
hat, niemand mehr auf der weiten Welt, der hat noch ihn, dem er
alles sagen kann. „Wenn ich nur Dich habe, so frage ich nichts
nach Himmel und Erde." „Von Deiner Liebe vermag mich nichts —
sei es, was es sei — zu scheiden." Das Bewusstsein, innig und
unauflöslich mit dem allezeit nahen Gotte verbunden zu sein, stärkt
einen. Wer die Macht des Unendlichen gefunden, die allgegenwärtig

auf der Seite alles Guten mitkämpft und mitleidet in dieser Welt
— wohl ihm

Wer etwas von ihm erfahren hat und ihn kennt, den durchströmt

52



ein Siegesgefühl. Angesichts all der scheinbar übermächtigen
Gewalten des Bösen beseelt ihn die feste Zuversicht eines letzten
vollkommenen Sieges Gottes über alle seine Feinde, diese Zuversicht,
welche das Neue Testament erfüllt und dort „Glaube" heisst : Es ist
ein Glaube an die unendliche Ueberlegenheit Gottes über seine
Feinde trotz allem gegenteiligen Augenschein. Ein Glaube an die
Allmacht des Geistes und der Liebe, die zuletzt hervortreten muss.
(Freilich hat dieser Glaube an eine göttliche Allmacht, die sich rein
innerlich auf Geist und Liebe gründet, nicht auf eine äusserliche,
ungeistige Macht, nichts zu tun mit der Einbildung, dass Gottes Wille
und die sichtbare Wirklichkeit sich miteinander decken.)

Eine wichtige Rolle in der gewöhnlichen Lebensanschauung
spielt jeweilen das „feindliche Schicksal", dem die Menschen das

Traurige zuzuschreiben pflegen, das ihnen widerfährt. Dieses dunkle,
den Menschen schlagende und hemmende sog. Schicksal, dürfen
wir wohl einfach gleichsetzen mit den von Paulus angeführten gott-
und menschenfeindlichen Mächten, an deren Spitze der „letzte"
furchtbare Feind, der Tod steht, und der Schicksalsglaube, die
stumpfe Ergebung in das Schicksal ist dann der Tribut, den die
Menschen diesen Mächten unbewusst darbringen. Manchmal theo-
retisieren die Menschen über das Schicksal, suchen dieses und Gott
miteinander abzufinden und zu versöhnen. Aber wir verstehen
jetzt wohl, dass dieses Unterfangen unmöglich ist und dass die
Frage des Schicksals nicht in erster Linie eine Erkenntnisfrage

ist, von unserem grübelnden Verstand zu ergründen,
sondern eine Kraftfrage. Nicht ob wir theoretisch, sondern
ob wir praktisch mit dem Schicksal fertig werden, darauf
kommt es an. Wir sollen nicht etwa, wie es so oft geschieht, die
feindliche Macht zu einer guten und freundlichen umdichten,
sondern sollen die feindliche Macht überwinden, innerlich überwinden
vorläufig (mit unserer festen Siegeszuversicht), bis es einst auch
äusserlich geschehen kann. Gott aber will uns helfen zu beidem, er
will auf unsere Seite stehen, treu und unbewegt. Das grosse Wesen,

das geheimnisvoll uns so unendlich nahe ist, will uns Kraft
genug geben aus seinem unerschöpflichen Reichtum.

E r will also schon auf unserer Seite stehen. Es fragt sich nur,
inwiefern wir auf der seinigen stehen Darauf wird es ankommen.
Wenn er der grosse Kämpfer ist, so müssen wir uns ihm rückhaltlos
zur Verfügung stellen für seinen Kampf. Ja, wenn er jener Herrscher

wäre, für den ihn viele ansehen, der unumschränkt und unbedingt

die volle Herrschaft über die Welt besässe, dann könnte er
sich vielleicht begnügen mit den Huldigungsadressen, die ihm ergebene

Christen am Sonntag oder auch sonst von Zeit zu Zeit
darzubringen pflegen. Nun er aber das noch nicht ist, nützen ihm

53



solche Huldigungen in Worten nichts, aber auch rein nichts; das
ist eben jener theoretische sogenannte Glaube, der nicht auch im
Ernste, im grossen Kampf Gottes um die Welt
seinen Mann stellen will; das ist jenes von Jesus verurteilte „Herr!
Herr!-Sagen", anstatt dass man den Willen Gottes tut.

Ein sehr ernstes Gefühl der Verantwortung muss uns überkommen,

wenn wir die Menschenwelt, wenn wir uns selber hineingestellt

sehen in diesen Kampf Gottes, in den Kampf des Guten wider
das Böse, des Lebens wider den Tod, des Gesunden wider das
Kranke, des Zukunftskräftigen wider das Verfallende und der
Freude wider all das tausendfältige Weh Wir müssen uns ja sagen,
dass wir mit allem, was wir denken und tun, mitwirken für oder
gegen den Sieg des göttlichen Lichtes auf Erden Ein Drittes ist
nicht möglich. „Wer nicht für mich ist, der ist wider mich !"

Alle uns bedrückenden Widerwärtigkeiten, die inneren und
äusseren Niederlagen, die uns entmutigen wollen, die werden wir nun
nicht mehr auf Gott, sondern auf unsere eigene Schwachheit
zurückführen, auf die Tatsache, dass wir selber so oft nicht auf der
Höhe unserer Aufgabe stehen.

Zuletzt freilich mögen wir hinansteigen zu dem, was den besten
und reinsten Menschen beschieden gewesen ist, denen, die wirklich
ihre ganze Pflicht erfüllten, die alles getan, was sie konnten, und als
Tapferste im Kampf mit dem Bösewicht standen — dass ihnen
alles zum Besten dienen müsste und auch das Schwerste und
Furchtbarste zur gnädigen und seligen Fügung Gottes wurde. Alle
Folgen von Schwachheiten und Niederlagen im Kampfe hatten
sie überwunden, nichts Niedriges und Dunkles haftete ihnen mehr
an. Sie fühlten sich sicher geborgen in der Liebe Gottes, ganz
umgeben von ihr, aus dem Bereich des Zufalls in die Sphäre der
göttlichen Notwendigkeit erhoben. Ich denke da an Beispiele wie die
Geschichte jenes jungen Mädchens, das, bei den Stürmen einer
Revolution mit einigen Schicksalsgenossen gefangen genommen, mit
ihnen in einem Massengefängnis weilte; diese Menschen alle,
schmachvoll behandelt, sahen einem gänzlich ungewissen Los
entgegen. An jedem Morgen aber (bis zu ihrer dann erfolgenden
Ermordung) sang das Mädchen seinen Mitgefangenen dieses Lied :

„Weiss ich den Weg auch nicht, Du weisst ihn wohl —
Das macht die Seele still und friedevoll.

* Ist doch umsonst, dass ich sorgend mich müh',
Dass ängstlich schlägt das Herz, seis spät, seis früh.

Du weisst den Weg ja doch, Du weisst die Zeit,
Dein Plan ist fertig schon und liegt bereit.
Ich preise Dich für Deiner Liebe Macht;
Ich rühm' die Gnade, die mir Heil gebracht.

54



Du weisst, woher der Wind so stürmisch weht,
Und du gebietest ihm, kommst nie zu spät
Drum wart' ich still, Dein Wort ist ohne Trug.
Du weisst den Weg für mich — das ist genug.

Angesichts des Todes, eines schrecklichen, scheinbar sinnlosen
Todes von Herzen so singen kann nur, wer die feindlichen
Schicksalsmächte vollkommen überwunden durch Gottes Kraft, wer den
zukünftigen Sieg Gottes schon im eigenen Innern trägt.

C.Holz er.

Karl Christian Planck.1)
Vor wenigen Monaten ist das „Testament eines Deutschen",

44 Jahre nach seiner ersten Herausgabe, noch einmal erschienen,
bei Diederichs in Jena. Nicht in neuer Auflage, sondern in anastatischer

Ausgabe, wie es ein Jahr nach des Verfassers Tod von
seinem Freund Köstlin besorgt worden ist. Das Unternehmen ist eine
Probe darauf, ob das jetzige Deutschland so weit ist, dass es eine
Neuherausgabe, die natürlich zu dem Stellung nehmen müsste, was
inzwischen geschehen ist und was Planck für ein neues Deutschland

vorausgeschafft hat, gebieterisch verlangt oder ob er — wenn
auch von einigen Wenigen gekannt und geschätzt — wie noch so
manche deutsche Männer, nochmals zurücksinken soll in Barbarossas

Zauberschlaf.
• Seit den Tagen des deutschen Zusammenbruchs ist Planck ja

in das Gesichtsfeld der deutschen Intelligenz getreten. Aber es ist
doch nur ein bestimmter, begrenzter Ausschnitt aus seiner Gesamt.
anschauung, die bis jetzt anzieht : der politische. Aber keinem
liegt sein Erbe ganz. Den Demokraten und Pazifisten, die sich
weithin auf ihn berufen, nicht, den Nationalen, denen er am Tiefsten

ins Gewissen redet und schreibt, ebensowenig. Es geht ihm
doch, wie der Titel seines letzten Werkes zeigt, um ein Neuerwachen
der deutschen Volksseele zu ihrer männlichen Reife, die mit jenen
beiden politischen Richtungen allein noch nicht genügend gezeichnet

ist und die doch noch aus ganz anderen Tiefen kommen muss,

x) Es ist der Redaktion eine Freude, dass sie, ihrem Versprechen gemäss,
diesen Aufsatz über einen bisher viel zu wenig gehörten grosseu deutschen
Denker und geistigen Führer bringen darf. Er stammt aus der Feder seines
Sohnes, des Stadtpfarrers von Winnenden in Württemberg und ist, wie man
sieht, ein Hinweis auf dasjenige Werk Plancks, das heute am unmittelbarsten
interessiert, das „Testament eines Deutschen". Möchte er zur Folge haben,
dass viele Schweizer den Weg zu dieser tiefen Quelle politischer, und nicht
nur politischer, Wahrheit finden. Dass wir uns trotz diesem Wunsche nicht
zu allen einzelnen Behauptungen, seis des Vaters, seis des Sohnes, bekennen,
braucht wohl nicht besonders gesagt zu werden. : D. Red.

55


	Der Kampf Gottes

