
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 1

Artikel: Ganze Menschen! : Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und
seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen (Matth. 6, 33)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


uns bezeugen und verkörpern. Nichts darf ihm verschlossen bleiben,
alles ist sein. Er will und muss unseren ganzen Stoff durchdringen

und verwandeln. So erst wird das Chaos endgültig überwunden

und die Schöpfung zu dem, was von Ewigkeit her ihre Bestimmung

ist : zum ReicheGottes. In diesem erfüllt sich die grosse
messianische Weissagung: Sie werden keine Kriege mehr führen
und die Schwerter sollen zu Pflugscharen werden. Nicht Hass,
Macht, Gewalt, sondern Liebe, Güte, Friede regieren fortan die
Welt. Es gibt nicht Unterdrückung und Ausbeutung mehr; die
Menschheit ist eine einzige, innerlich geeinte Gemeinschaft, ein
lebendiger Organismus.

Solche Verwandlung und Vergottung ist ein absoluter Akt, sehr
zu unterscheiden von einem blossen Kompromiss und Ausgleich
zwischen Geist und Materie, einer äusserlichen Mischung der
beiden. Zu ihr verhält er sich wie die Alchymie zur Technik des Ver-
goldens. Die Letztere besteht darin, dass ein Körper mit einer
dünneren oder dickeren Schicht Goldes überzogen wird, unter welcher
er, dem Auge bloss unsichtbar, seine alte Substanz weiter beibehält.
Der Alchymist dagegen will das Wunder zustande bringen, die
Substanz selbst zu lauterem Golde zu transformieren. Wahre Religion
ist Alchymie der Seele und des Geistes. Kein Stäubchen unseres
Seins geht verloren; aber es wird von der Flüchtigkeit und
Vergänglichkeit allen Staubes gereinigt, um im Glänze unverweslicher
Herrlichkeit zu erstrahlen. So entsteigt, wie der Phönix der eigenen
Asche, dem Brande seiner Eitelkeiten als Ueberwinder des Todes
und Meister des Lebens, der erlöste und befreite Gottmensch.

O skar E wal d.

Ganze Menschen!
Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und

seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen.
Matth. 6, 33.

Es bedarf keines Beweises : was wir nötig haben, was uns aber
so arg fehlt, sind ganze Menschen, Menschen, die eine ganze
Sache vertreten, eine zugleich umfassende und in die letzte Tiefe
gehende Sache, und die diese Sache ganz vertreten, nicht nur
ein wenig, nicht nur nebenbei. Wir haben wohl Menschen genug,
und haben sie in der Schweiz besonders zahlreich, die für irgend
einen Ausschnitt aus der Wahrheit, irgend ein Sektentum (wobei

ich aber nicht bloss an dessen religiöse Formen denke) mit
Fanatismus und bis aufs äusserste, mit allem, was sie sind und haben,
einstehen, dafür reden, schreiben, agitieren, auch intrigieren, wenns
sein muss. Aber damit ist uns natürlich am wenigsten geholfen.

13



Das ist ja unser Elend, dass das Absolute, das die Wahrheit G o t-
t e s ist, und zwar seine Verheissung wie seine Forderung, und das
eine ebenso weite wie tiefe Sache ist, sich gleichsam zerspaltet und
in viele Teilwahrheiten fährt, in viele Bewegungen und Theorien
eingeht, die halbe Wahrheiten und, wenn doch als ganze Wahrheiten

genommen, ganze Irrtümer sind, wodurch aus dem Dienst Gottes

wieder ein Dienst der Götzen wird. Denn der Götze und der
Götzendienst entstehen ja immer da, wo das Absolute, das nur dem
Unendlichen angehört, sich auf ein Endliches wirft.

Wir haben Fanatiker einer Partei, einer Bewegung, einer Theorie,

einer Person in Ueberfülle, aber es fehlt uns an ganzen
Menschen, an Menschen, die einer ganzen, und das bedeutet: einer
einfachen, vom Zentrum her kommenden und das Zentrum deutlich
vertretenden Sache, sagen wir in dem soeben dargestellten Sinne,
der Sache Gott e s ganz dienen.

Das ist der Grundschaden unseres öffentlichen Lebens.
Wir haben auf der einen Seite die Macht des Bösen, oft vertreten
durch Menschen, denen die trotzige Entschlossenheit des Bösen,
sein Recht und Reich zu verteidigen, eignet, und auf der andern
nicht wenige Menschen, Männer und Frauen, die edel gesinnt sind,
die das Gute und Rechte erkennen und ihm auch dienen möchten,
aber doch nur halb, doch mehr nebenbei, mehr im Nebenamt. Sie
trachten wohl nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,
aber sie trachten daneben, mit den Menschen gut auszukommen,
sich ein kleines Ansehen, eine nette Beliebtheit zu gründen, mit der
Partei, der sie angehören, nicht in Widerspruch zu geraten, die
eigene Laufbahn nicht zu gefährden, den Mann oder die Frau oder
die Verwandtschaft sich nicht zu entfremden, das Leben immer ein
wenig angenehm zu gestalten und es nicht allzu mühsam werden zu
lassen. Es fehlt an der Leidenschaft des Geistes, dem draufgängerischen

Mut, der göttlichen Torheit, dem seelischen Heldentum. Es
fehlt oft schon der Jugend daran. Wir sind ein zu kluges und von
sich selbst erfülltes, auch seelisch schwaches Geschlecht. Darum
— ja gerade darum! — haben wir so viel Militarismus — der im
Grunde geistige Feigheit ist und aus geistiger Feigheit entspringt
— und so wenig Kämpfertum, Zeugentum, Märtyrertum im höheren
Chor.

Davon hat das Böse den Gewinn. Es bleiben im öffentlichen
Wesen Menschen und Mächte an der Herrschaft, deren Reich eigentlich

auf recht schwachen Füssen steht, die ein rechter, tapferer
Kampf stürzen müsste, die eine mit der Leidenschaft der Wahrheit
geführte Auseinandersetzung nicht vertrügen, weil sie durch und
durch unwahr sind und auch nur von dem Nimbus der Unantastbarkeit

leben, aber die Kämpfer und Stürmer sind nicht da; die es

14



sein sollten, sind gelähmt durch den Gedanken, dass solches Kämpfen

und Stürmen unnütz, ja etwas plebejisch sei; sie meinen, das
Böse werde sich wohl etwa von selbst verziehen und überleben; sie
sind zu schwach, sie fürchten sich wohl auch. Denn Schwäche wird
immer zur Furcht. Und so herrschen das Böse und die Bösen, die
sich ihrerseits nicht fürchten, gerade weil sie sich noch mehr fürchten

— nämlich vor der Wahreit und dem Rechten, wenn diese einmal

aufstünden.
Wir verderben den Erfolg, im guten Sinn, jedenfalls den besten

und höchsten, den ganzen Erfolg der Sache, der wir dienen,
dadurch, dass wir darin nicht ganz sind, dass wir nicht mit- entfalteten

Fahnen ihr dienen, ihr nicht dienen mit jedem Atemzug, ihr
nicht dienen bis aufs Blut, den Weg nicht bis zu Ende gehen. Es
hängt doch auf jedem Lebensgebiet gerade daran der Erfolg. Was
müssen die Menschen des Geschäftes, der Politik, der Technik, ja
auch nur des Sportes, was die Bahnbrecher der Kunst und Wissenschaft

daran setzen, wie viel Arbeit und Wachen, wie viel Entbehrung

und Verkennung, wie viel Todesgefahr. Und wir, die wir in
einem höheren Sinn die Sache Gottes vertreten wollen, meinen wir
mit halber Anstrengung zum Ziel gelangen, mit halbem Kampf den
Siegespreis erringen zu können? Wir begeben uns auf den Weg,
wir arbeiten, kämpfen, leiden, opfern, aber nicht ganz, nicht mit
ganzer Kraft und Hingabe. Wir behalten noch etwas zurück, ver-
schweigen noch etwas, setzen uns nieder, wo das letzte, schwerste
Stück des Weges beginnt. Das ists, was uns fehlt. Darum schlägt
es nicht durch. Das ist das Geheimnis der mangelnden Siegeskraft
des Guten und Rechten unter uns. In dieser Form hat es nie
gesiegt, s o hat es nie die grossen Durchbrüche gegeben.

Was aber für das öffentliche Wesen gilt und für die Sache, die
wir vertreten, das trifft auch für unser individuelles Leben
zu. Warum erfahren wir darin nicht stärker und reicher die Kraft
Gottes und die Wirklichkeiten seines Reiches? Weil wir nicht z u-
e r s t nach diesem trachten, sondern zwar schon nach ihm trachten,
aber daneben, ja oft sogar vorher nach vielem andern, nach Genuss
und Behagen, Ehre und Ansehen, ja sogar Geld und Gut; weil wir
auch nicht zuerst, das heisst: ganz und gar und unbedingt, daran
glauben, sondern nur so halb und halb, nur bedingt, nur mit
Vorbehalten, nicht in Vollkraft, sondern in Seelenschwäche. Wenn
wir diese Halbheit und Schwäche abwürfen, wenn wir wirklich
glaubten, in Ganzheit glaubten, wenn wir wirklich zuerst nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit trachteten, dann würde auch
in unserem eigenen Leben alles anders werden, dann würden wir
ganz anders Gottes Wirklichkeit erfahren, ganz anders seine Taten
erleben. Wir haben immer zu wenig Atem, hören im entscheiden-

15



den Augenblick auf, verlieren zu früh das Vertrauen, sind keine kühnen

und zähen Kämpfer. Wären wir dies, wären wir ganz (soweit
Menschen dies sein können!), hielten wir aus, wir würden das Wunder

Gottes schauen, ja, wir würden viel, viel mehr von Hilfe, Sieg,
Erfolg erleben, als wir uns je hätten träumen lassen. Gott kann uns
nur in dem Masse Gott sein, als wir ihm trauen und ihm allein und
zuerst dienen.

Das ist darum der Punkt, von dem im öffentlichen Wesen, im
Kampf für alles Gute und Rechte, in der Vertretung der Sache Gottes

wie in unserem individuellen Leben die Wendung ausgehen
muss : es müssen Menschen kommen mit dieser Ganzheit des Glaubens

und der Hingabe an Gottes, nicht an irgend eines Götzen
Sache, Menschen von erschütternder, aufrüttelnder Unerbittlichkeit
des Rechten, ja, wenns sein kann, des Grossen, Menschen, die keine
Rücksicht auf sich selber mehr kennen, Menschen, die nicht seitwärts
schielen, Menschen, die nicht umfallen, Menschen, die ihre Schiffe
hinter sich verbrannt haben. Dann wird es vorwärts gehen, dann
wird die Stagnation, die auf der Welt und besonders auf unserem
Volke liegt, weichen und die Seelen aus Halbheit, Klugheit und
Behagen erwachen; dann wird es grosse Siege des Guten, grosse
Durchbrüche des Rechten geben, dann allein, dann aber gewiss.

Dann werden wir auch zur Einigkeit gelangen können.
Denn die Zwietracht, die uns heute lähmt, die auch in die Kreise
derer, die das Gute wollen, die Gottes Sache wollen, eindringt und
dort erst recht vergiftend und verheerend wirkt, woher kommt sie?
Kommt sie nicht eben daher, dass wir „zwiefach" trachten, das
bedeutet: nicht nach Gott allein trachten, sondern auch nach uns
selbst oder nach einer blossen Teilwahrheit trachten, wohinter im
Grunde immer das Selbst steckt? In dem Masse, als wir immer
auch noch, wenn auch noch so verborgen, uns selbst suchen, kommen

wir auseinander, in dem Masse, als wir Gott allein suchen, können

wir uns zusammenfinden. Und je mehr wir darin ganz
werden, desto mehr verliert sich Eifersucht, Empfindlichkeit, Machtdrang

und umfasst Gottes Sache in uns alles, was sich ihm entge-
den bewegt, was sich zu ihm ziehen lassen will; man glaubt in dem
Masse, als man ganz wird, an diesen Zug der Menschen und Dinge
zu Gott.

Und in dem Masse, als wir so ganz und zuerst nach dem Reiche
Gottes und seiner Gerechtigkeit trachten, wird uns die Erlösung
des individuellen Lebens zufallen und unser Verhältnis zu Gott
selbst lebendiger und freudiger werden. Das ist — um dies wieder
einmal zu sagen — der ungeheure Fehler, der auf unserem frommen
Wesen lastet, dass wir sogar im Verhältnis zu Gott zuerst nach uns
trachten, nach unserem Trost, unserer Heiligung, unserem

16



Heil. Darob werden wir so matt und so arm an höherem Leben
und an Erfahrung der Kraft und Wirklichkeit Gottes. Nein, zuerst
Er — und von dort aus dann alles andere, alles — und von dort aus
glänzt seine Herrlichkeit auch in unserem individuellen Leben auf.
Wie würde sie in der Christenheit aufglänzen, wie nähme sie zu an
Glauben, Liebe, Hoffnung, ewigem Leben, wenn ihr Gottes Sache
in allem Ernst, aller Ganzheit, aller Unerbittlichkeit zuerst käme,
statt zuletzt!

Das ist die grosse notwendige Wendung: dass wir ganz zu
Gott kommen — zu dem Gott der Gerechtigkeit, deren letztes Wort
die Liebe ist — damit er uns ganz mache. L. R a g a z.

Zur Weltlage

Der Amerikanismus.
1. Der Amerikanismus als Weltfaktor.

Vor Jahren ist von einem Manne, der damals eine grosse Rolle
spielte, jetzt aber auch schon fast verschollen ist, dem späteren (oder
schon damaligen?) Präsidenten der Vereinigten Staaten, Theodor
Roosefeldt, ein Buch erschienen, das den Titel „Amerikanismus"
trug. Das Stichwort war däzumalen neu und überraschend.
„Amerikanismus", was war das? Amerika war damals für die ungeheure
Mehrheit der Europäer kaum etwas anderes, als das Land des Dollars,

der Sensation, der „unbegrenzten Möglichkeiten". Was konnte
es der übrigen Welt zu sagen haben?

Inzwischen ist der Amerikanismus einer der grossen Faktoren
der Weltlage und zwar nicht bloss der politischen und sozialen
geworden. Eine Auseinandersetzung mit ihm ist für jeden, der sich
in der heutigen Welt zurechtfinden und zu ihren Problemen
Stellung nehmen will, durchaus notwendig. Wenn ich nun unter der
Rubrik „Zur Weltlage" davon spreche, so tue ich es, wie hier immer,
mehr, um die Aufmerksamkeit auf diesen Punkt zu lenken und zum
Nachdenken anzuregen, als mit dem Anspruch, den Gegenstand, wie
man sagt, zu erschöpfen.1) Die „Neuen Wege" wollen ja nicht
andern vordenken oder für sie denken, sondern ein Organ gemeinsamer

Denkarbeit sein.

2. Was ist Amerikanismus?
Wenn man sich fragt, was Amerikanismus sei, so ist man natür-
x) Ich lasse darum z. B. das Problem der Demokratie, das auch

hieher gehörte, auf der Seite, weil es mir diesmal mehr auf anderes ankommt.

17


	Ganze Menschen! : Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen (Matth. 6, 33)

