
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 1

Artikel: Der Sinn des Lebens

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie sollen walten unter den Fischen des Meeres, den Vögeln des

Himmels, allem Getier der Erde und allem Gewürm, das auf
Erden sich regt.

So schuf Gott den Menschen in seinem Bilde,
im Bilde Gottes schuf er ihn,
männlich, weiblich schuf er sie.
Gott segnete sie,
und Gott sprach zu ihnen:
Fruchtet und mehrt eueh und füllet die Erde und werdet ihrer

mächtig
Waltet unter den Fischen des Meeres, den Vögeln des Himmels und

allem Getier, das auf Erden sich regt!
Und Gott sprach:
Hier gebe ich
euch alles Kraut, das Samen gibt, auf der ganzen Erde,
und jeglichen Baum mit samensäender Baumfrucht,
euch sei es zur Speise,
und allen Tieren des Feldes, allen Vögeln des Himmels, allem, was

auf Erden sich regt, darin lebendes Wesen ist,
alles Grün der Kräuter zur Speise.
Und es ward.
Da sah Gott alles, was er gemacht hatte;
ja, es war sehr gut.
Abend ward und Morgen ward : der sechste Tag.

Vollendet waren der Himmel und die Erde, mit ihrem ganzen Heer.
da vollendete Gott am siebenten Tag die getane Arbeit
und feierte am siebenten Tag von aller getanen Arbeit.
So segnete Gott den siebenten Tag und heiligte ihn,
denn an ihm feierte er von all seiner Arbeit, Gottes schaffender Tat.

Dies sind die Zeugungen des Himmels und der Erde, ihr Erschaffen¬
sein.

Der Sinn des Lebens.
Der Sinn des Lebens ist : dass dieGottheitimMenschen

zum Durchbruch und zur Verkörperung komme.
Unser Heil hängt an der Erfüllung dieses Sinnes. Alles Unheil
rührt im Grunde von dem Widerstände, den wir ihr entgegensetzen.
Denn der Mensch wird erst dadurch Mensch, dass Gott sich in ihm
verkörpert. Erst Kraft dieses Aktes kommt der Mensch also zu
sich selber, ohne ihn entfernt und entfremdet er sich immer mehr
von seinem wahren Selbst; und darin hat alle Not, alles Leiden, alle
Qual ihren Ursprung.



Für diese Nähe oder Ferne, in der wir von unserem ewigen Wesen

leben, gibt es einen untrüglichen Masstab und Gradmesser: das

Gewissen. Wie schon sein Name sagt, ist es eine Art Wissen
— und zwar eine viel tiefere und gründlichere als die, von der in
den meisten Büchern und Schulen die Rede zu sein pflegt. Es lässt
uns — sofern wir nur wollen — in jedem Augenblick mit Genauigkeit

erkennen, wo wir stehn und wo wir eigentlich stehn sollten.
Man hat es auch als eine innere Stimme oder als ein inneres Licht
bezeichnet. Diese Stimme spricht stets vernehmbar und deutlich;
dieses Licht leuchtet stets klar und rein. Wir aber dämpfen ihre
Deutlichkeit durch die verwirrenden Geräusche des Alltags, wir
trüben seine Klarheit durch die Nebelschwärme unserer kleinen und
grossen Eitelkeiten. Wir stumpfen unser inneres Ohr und Auge
ab; und dann hadern wir mit Gott und Welt, dass unser Hören und
Sehen ein mangelhaftes ist.

Das Gewissen belehrt uns in jedem Augenblick darüber, was
wir zu tun und was wir zu lassen haben. Beides ist im Grunde
Eines. Etwas Gutes tun heisst immer: etwas Böses unterlassen.
Und umgekehrt ist jede böse Tat die Unterlassung einer guten.
Indem wir uns das zum Bewusstsein bringen, gewinnen wir eine sehr
vereinfachte Formel der Moral, deren Gebrauch uns ihre Vortrefflichkeit

zeigen wird. Wir können nämlich schlechthin sagen : D e r
Mensch sündigt nicht durch das, was er tut,
sondern durch das, was er unterlässt. Unsere Aufgabe
soll jetzt die Prüfung und Beglaubigung dieses Satzes sein.

Zunächst könnte man sich an ihm stossen, weil doch das Tun
das Positive, das Lassen das Negative ist, die Verantwortung mithin

sich auf jenes erstrecken zu müssen scheint. Genauer betrachtet,
bürgt gerade das für seine Wahrheit. Denn es ist nicht einzusehen,
wieso eine Tat an sich selber — ohne Beziehung auf ein Anderes,
davon Verschiedenes — die Marke der Sünde oder auch bloss der
Unvollkommenheit tragen sollte. Das ist bloss möglich, wenn sie
an etwas gemessen, mit etwas verglichen wird, das besser ist als sie
und an ihrer Stelle hätte getan werden sollen, während es doch ihr
zuliebe unterlassen wurde.

Das ist es, was zu beweisen war. Und nun wollen wir es durch
einige Beispiele, eigentlich durch ein einziges, vielfältig abwandelbares

Beispiel verdeutlichen, das sich hiezu sehr empfiehlt: den

Rausch. Es gibt verschiedene Formen desselben, denen aber
das Wesentliche gemeinsam sein muss, da sie sonst nicht unter
einen Begriff vereinigt werden könnten. Nehmen wir ihn
zunächst in seiner sinnfälligsten, sich am häufigsten aufdrängenden
Erscheinungsform. Warum wirkt der Anblick eines Betrunkenen
so abstossend, wodurch verletzt er das Gefühl der Menschenwürde?



Ist doch die Trunkenheit ein Zustand, der für sehr viele einen fast
unwiderstehlichen Reiz besitzt! Seine Geringschätzung und
gesellschaftliche Aechtung würde in dem Augenblick aufhören, in dem
er der Normalzustand für alle wäre. Ein freilich unausdenkbarer
Gedanke, weil der Mensch in diesem Falle seiner ersten und obersten

Attribute, des klaren Bewusstseins, der Kontrolle über sich,
der Selbstbeherrschung und Selbstbestimmung ganz oder zum grossen

Teile beraubt wäre. Hier ist indessen die Grundvoraussetzung
schon eingeschlossen: die nämlich, dass die Nüchternheit mit ihren
Begleit- und Folgeerscheinungen dem Rausche samt den seinigen
vorgezogen wird. Oder mit andern Worten: wir verdammen die
Trunkenheit nicht um ihrer selbst willen, sondern weil sie den
Trunkenen daran verhindert, die Taten des N ü c h t e r n e n zu tun.

Wenn weiter vom Liebes- oder richtiger Geschlechtsrausch die
Rede ist, so geschieht das nicht bloss in bildlicher Weise. Die wesentlichen

Symptome sind ja die gleichen oder wenigstens ähnliche :

Trübung der Vernunft, Verlust des Gleichgewichts, Einbusse der Freiheit.

In der Wollust als solcher, auch der schrankenlosesten, ist nichts,
das sie verdammlich erscheinen liesse. Im Gegenteil, sie enthält als
intensivste Lustempfindung eine ganz unmittelbare Bejahung und
Setzung ihrer selbst, um deretwillen sie zumal von naturnahen,
elementaren Menschen und Völkern als tiefes Mysterium empfunden
wird. Und dennoch erfährt man, wenn man sich ihr blind über-
lässt, mit unabweisbarer Deutlichkeit, dass man durch sie und an
ihr schuldig wird. Ekel, Reue, Selbstverachtung treten nun als ihr
bitterer Bodensatz zutage. Das Heiligtum der Seele und des Leibes
ist geschändet worden. Wie erklärt sich dies? Offenbar daraus,
dass es etwas Höheres in uns gibt als die Lust, das ihr nicht
unterworfen werden darf : der Wert, der uns heiligt und der es nicht
duldet, zum Werkzeug des Genusses entweiht zu werden. Dieser
Wert, diese Heiligkeit unseres Wesens forderte den Einsatz eines
reineren Gefühles, als es blosse Lust ist. Nur das reinste kann ihnen
genugtun : Liebe. Der Asket hat freilich darin Unrecht, dass er
sie in einen abschliessenden Gegensatz zur Lust steift, da es doch
vielmehr das Geheimnis der wahren Liebe ist, alles — so namentlich

die Lust — in ihrem göttlichen Feuer umzusehmelzen und zu
verwandeln. Die Lust aber, die sich solcher Verwandlung nicht zu
unterziehen vermag, die sich ausserhalb und jenseits der Liebe stellt,
vergreift sich an deren Eigentum und hat nun allerdings ihren Vorwitz

um so härter zu büssen : der angemasste Besitz muss ihr unter
den Händen zuschanden und zunichte werden.

Noch von einer Art Rausch spreche ich hier, der furchtbarsten
und verderblichsten : dem Blutrausch. Auch dieser widerlegt
sich nicht selbst, wie etwa der Begriff eines runden Quadrates oder



eines hölzernen Eisens. Er ist sogar von jeher mit einem
geheimnisvollen Nimbus umgeben worden, der sich noch heute vielfach in
der Rechtfertigung und Verherrlichung des Krieges äussert. Und
doch ist die Widerlegung hier noch einfacher als in den vorgenannten

Fällen. Der Mensch soll den Menschen nicht töten, weil es

etwas Besseres gibt, das er mit ihm und aus ihm machen kann. Das
Leben ist uns — so unheilig seine Erscheinungsform oftmals sei —
um seines göttlichen Wesenskernes willen heilig. Auf ihn müssen
wir uns richten, wie und1 wo immer er uns entgegentrete : im Einzelnen,

in der Menge, in einem ganzen Volke. Und darum : solange es

eine grössere Aufgabe für die Völker gibt, als die, einander gegenseitig

auszurotten, werden wir den Frieden über den Krieg stellen
und die angeblichen Tugenden des letzteren für das ansehen, was
sie in Wahrheit sind: für glänzende — oder richtiger: gleissende
Laster. Jene Aufgabe aber besteht nicht etwa in einem leidlichen
Auskommen durch Verringerung der Reibungen und Abdämpfung
der Konflikte, also in der Herbeiführung eines Zustandes, den man
nicht zu Unrecht als faulen Frieden bezeichnet, sondern in dem Willen

und seiner tätigen Verwirklichung, gerade die natürlichen
Unterschiede und Gegensätze, anstatt sie zum Feuer eines gewaltsamen
und zerstörenden Hasses auflodern zu lassen, zu fruchtbarer
Ergänzung und Durchdringung, zur Erzeugung höchster Harmonie
des Menschlichen zu verwerten; dermassen im echten Sinne nicht
bloss neben, bei und mit, sondern für einander zu leben und zu wirken.

So sicher der Krieg nun besser ist als ein fauler Frieden, so
wenig darf er dem wahren Frieden der Tat und Schöpfung, den es

auf Erden einzupflanzen gilt, den Boden streitig machen. Wiederum
wird dies durch das Verhalten des Einzelnen zum Mitmenschen
verdeutlicht. Man ist heute jedenfalls human genug, um — wenn auch
nicht immer den Krieg, so doch unbedingt den Kannibalismus zu
verwerfen. Es hat indessen eine Zeit gegeben, in der das Töten
und Verzehren von Menschen als ein hervorragend religiöser Akt
galt. Der geistige Sinn des Vorganges liegt darin, dass der Kannibale

sich durch den Genuss des Opfers mit dessen innersten Kräften

in Verbindung zu setzen, sie sich anzueignen und einzuverleiben
trachtet. Blicken wir tiefer, so finden wir auch im Krieg einen
unüberwundenen Rest des Kannibalismus, sofern hier ein Volk durch
blutige Bezwingung oder gar Vernichtung eines andern — bewusst
oder unbewusst — dessen verborgene Kräfte in sich aufzunehmen
trachtet; auch in der Form des Ländererwerbs, der dann Besitzergreifung

von dem ist, was man als materiellen Niederschlag des
besiegten Volkstums ansehen kann. Insofern ist auch der Krieg —
wenn man so will — ein Liebesakt, freilich ein durchaus atavistischer.

Der Versuch mancher Kriegsideologen, ihn daraus zu recht-



fertigen, verfehlte jedoch aus dem gleichen Grunde sein Ziel, aus
dem es vergebliche Mühe wäre, den Kannibalismus heiligen zu wollen.

Wir kennen eben höhere Formen der Verbindung und
Einverleibung als die durch Mord und Genuss des Opfers; Formen, die
um so viel höher sind, dass uns die andern als Ausdruck einer
entmenschten und bestialischen Gemütsart erscheinen, die wir in ihren
letzten Spuren auszurotten bestrebt sein müssen.

Diese Beispiele sind weniger um ihrer selbst willen, als zur
Verdeutlichung des sie durchwaltenden Prinzips gewählt worden.
Wenn dabei auch einiges Licht auf wichtige Fragen der Gegenwart
fiel, so ist das als günstiger Nebenertrag zu erachten. Jenes Prinzip

aber lautet, dass der Mensch sündigt, nicht durch dasjenige, was
er tut, sondern was er unterlässt.

Er sündigt, indem er es unterlässt, das jeweilige Bessere zu tun ;

er sündigt um so mehr, je weiter sich, was er tut, von dem entfernt,
was er unterlässt, je mehr Zwischenglieder hier eingeschaltet werden

können. Der Betrunkene, wir hörten es schon, sündigt damit,
dass er sich durch seinen Zustand der Möglichkeit beraubt, die
Worte und Werke der Nüchternheit zu verwirklichen. Der
Wollüstling sündigt nicht durch den Sinnengenuss als solchen, sondern
durch den Mangel an Liebe, an seelischer und geistiger Verinner-
lichung, der sich in seinem Verhalten zum andern Geschlecht kundgibt.

Die Sünde des Kannibalen schliesslich ist im"" Grunde nicht
die, dass er Menschen tötet und verzehrt, sondern dass er seinen
Drang nach Vereinigung mit ihnen nicht auf bessere Weise betätigt.

Entscheidend ist sonach alle Male nicht, dass etwas an sich
schlecht wäre; entscheidend ist, dass es etwas Besseres gibt.
In dem Augenblicke, da ein solches existiert und gewusst wird, hört
das Gute auf, gut zu sein. Denn das Bessere ist des Guten Mass
und Gericht. So ist die Nüchternheit das Gericht des Rausches;
die Liebe das Gericht der Wollust; und — mag der Krieg auch das
Gericht des faulen Friedens sein — der wahre Friede ist das
Gericht jedes Krieges.

Scheint es aber nicht, dass wir damit Gut und Böse verflüchtigen
und relativieren, den Zweiflern an einem absoluten Werte Recht
gebend? Dieser Schein ist jedoch ein völlig oberflächlicher. Der
Wert ist freilich mit keiner Sache in äusserlich starrer Weise verbunden.

Die Stufen der Erkenntnis und dementsprechend die Grade
der Verwirklichung sind verschieden bei den verschiedenen
Menschen ; so dass, was bei dem primitiven, minder bewussten noch
vergleichsweise als gut, beim besser entwickelten, bewussteren schon
als böse zu gelten hat. Aber gerade das ist doch kein Relativismus
in der gewöhnlichen Bedeutung. Im Gegenteil setzt diese
Unterscheidung des Guten vom Besseren, diese Rangordnung der Werte



eben das Vorhandensein eines festen Masstabes, einer untrüglich
sicheren Orientierung voraus. Dass hinter und über dem, was
anfänglich als gut erschien, ein Besseres sich kundmacht und uns
nötigt, es als das anzuerkennen und zu erfüllen, dass dieser Prozess
weiter und weiter geht, dass die Willkür des Wählens sich hier vor
einer höheren und höchsten Instanz zu rechtfertigen und zu
verantworten hat, zeigt offenkundig den objektiven, ja, absoluten
Charakter dieser Ordnung an, der notwendig auf ein Absolutes
hinweist. Wir dürfen uns die Welt der sittlichen Werte eben nicht als ein
Museum vorstellen, in dessen Räumen sie unter Glas verwahrt sind,
sondern als Prozess, als immerwährende Bewegung, die
nicht willkürlich oder zufällig abläuft, sondern einer vom Mittelpunkt

unserer Wesenheit auf sie ausgeübten Zugspannung gehorcht.
So verstehen wir den Doppelsinn des Richtens, laut welchem es

nicht bloss den Vollzug eines Gerichtes, sondern ebenso wohl,
ja, in erster Reihe, das Setzen einer Richtung, mithin eine Ziel-
gebung einschliesst. Das eine zeigt sich sogar durch das andere
bedingt: der Vollzug des Gerichtes durch das Vorhandensein der
Richtung. Das Gute wird vom Besseren und zum Besseren gerichtet;

es wird vom Besseren gerichtet, weil und sofern es z u m
Besseren gerichtet wird.

Ich wiederhole, dass alle Relativität in der Luft hängt, die nicht
im Absoluten verankert ist. Ein Besseres kann es allein dort geben,
wo es ein Bestes, also ein schlechthin Gutes und Vollkommenes
gibt. Ist dies aber mehr als ein Begriff? Hierauf antworte ich: was
ein bioser Begriff ist, das können wir, wie wir es gedacht haben,
auch wiederum wegdenken. Wir haben ihm gegenüber freien
Spielraum; in dem wörtlichen Sinne, dass wir es ernst nehmen, damit
aber auch spielen können. Nun mag der Mensch, zumal der sich
für auf- und abgeklärt haltende, oft genug von der Vollkommenheit
abstrahieren; bestimmend ist, dass sie nicht von ihm abstrahiert;
er mag sein Spiel mit ihr zu treiben versuchen — so wird jedesmal
blutiger Ernst daraus werden. Ihre Wirklichkeit ist darin verbürgt,
dass wir uns ihrer Wirkung nicht entziehen können. Unablässig
wirbt und wacht die Forderung in uns, vollkommen zu sein;
unablässig weist sie uns zurecht und straft uns, wenn wir sie
umgehen; erhebt und stärkt sie uns in dem Masse, wie wir sie erfüllen.

Haben wir uns einmal der Grundtatsache des sittlichen und
religiösen Lebens versichert, so wird es uns nicht schwer sein, denen,
die sie bezweifeln oder ableugnen, die richtige Antwort zu geben.
Sie berufen sich mit Vorliebe auf das Schwankende der moralischen
Werte und Masstäbe, auf die Veränderlichkeit dessen, was von Volk
zu Volk, von Geschlecht zu Geschlecht als gut und böse gilt. Hierauf

ist zunächst zu erwidern, dass diese Verschiedenheit sich viel



mehr auf die Schale als auf den Kern erstreckt. Der Kern ist die
Ueberwindung der Absonderung durch die Gemeinschaft, der Selbstsucht

durch die Liebe; und der ist in allen grossen Religionen,
Sittenlehren, Weltanschauungen unwandelbar der gleiche. Was sich
wandelt, ist der dem menschlichen Bemühen, diesen Kern zu erfassen

und herauszuheben, beschiedene Erfolg. Und dass es für das
sittliche und religiöse Bewusstsein eine Veränderung und Entwicklung

gibt, was kann da Wunder nehmen? Entwicklung bedeutet
freilich etwas anderes als blossen Wechsel; sie bedeutet die
Auseinanderfaltung eines Keimes, das Ans-Licht-Treten von etwas, das
schon da ist, die Verwirklichung der Anlage, das Aufgehen des
Samenkornes. Vollendete Sittlichkeit und Religion ist Offen b a-

rung des Urselbst. Zum Ich ist der Weg indessen zugleich
der kürzeste und der längste. Wir sind geneigt, es überall dort zu
suchen, wo es nicht ist. Die Moral und Religion enthält die
Geschichte der menschlichen Irrungen und damit zugleich die der
fortschreitenden Entdeckung der Wahrheit.

Zuerst und zuletzt wird jedoch aller Relativismus, Skeptizismus,
Nihilismus durch die Tatsächlichkeit des Göttlichen in uns
geschlagen. Dass diese Tatsächlichkeit nicht mit den Sinnen zu
greifen ist, beweist schon insoferne nichts, als nicht einmal im
Sinnlichen vollständige Uebereinstimmung zu erzielen ist. Will ich eine
möglichst zuverlässige Aussage über Farbe, Gestalt, Grösse eines
Dinges erhalten, so werde ich dem Zeugnis des Normalsichtigen
mehr Vertrauen schenken als dem, dessen Sehkraft geschwächt ist.
Es leuchtet mir nicht ein, warum wir von diesem Grundsatz abweichen

sollen, wenn es sich um innere Tatsachen handelt, warum wir
da den Kurzsichtigen oder gar den Seelen- und Geistesblinden zu
unserem Führer wählen. Lernen wir vor allem, in das eigene Wesen
schauen und horchen, unbeirrt durch die Zweifelsucht der andern.
Haben wir in uns die Klarheit und Wahrheit gewonnen, so verstehen
wir auch, was an der fremden Meinung klar und wahr ist; dahingegen

wir, den Schwerpunkt von innen nach aussen, in die Breite
der Oeffentlichkeit verlegend, uns immer weiter von der Wahrheit
und Klarheit entfernen. Für das Faktum der Erkenntnis ist doch
nicht derjenige massgebend, der nicht erkennt — und wäre es auch
die erdrückende Majorität — sondern der Erkennende — und wäre
es auch ein Einziger, und wäre er überhaupt noch gar nicht da —
ist dafür entscheidend. Aber woher weiss er denn, dass er der
Erkennende ist? Er weiss es, weil die Wahrheit sich selbst verbürgt.

Wie sie ihr eigenes Mass ist, so ist sie, nach dem grossen Worte
Spinozas, auch das Mass des Irrtums, Ein sehr einfaches Beispiel :

Der Lehrer, der die Rechenarbeit seiner Schüler ausbessert, wird,
wo das Resultat nicht stimmt, da er im Besitz desselben ist, auch

9



den Fehlerquellen nachforschen können. Aber der Schüler, der sich
verrechnet hat, kommt nicht zum richtigen Resultat, er entfremdet
sich ihm um so mehr, je grösser der Fehler. Ganz genau so verhält

es sich im sittlichen und geistigen Leben. Wer hier denWeg
kennt, den einzigen, der zum Ziele führt, der kann auch alle
Abirrungen davon, alle Abwege und Abseitigkeiten verstehn. Nicht
aber umgekehrt. Der Egoist, der sich einredet, die Menschen seien
samt und sonders wie er, muss den Sinn des tugendhaften Handelns
missverstehen, ihm falsche Motive unterschieben; im Augenblicke,
da er es nicht mehr tut, die Tugend als das begreift und anerkennt,
was sie ist, in diesem Augenblick ist auch schon eine Bresche in
seinen Egoismus geschlagen. Wir können allgemein sagen, dass
Irrtümer und Verfehlungen wie Knoten sind, in die sich der Lebensfaden

legt; der Knoten löst sich nicht von selber; bloss der kann ihn
lösen, der den unverknoteten, straff laufenden Faden kennt.

Der Materialist bildet sich ein, die Liebe durch die Selbstsucht,
die Vollkommenheit durch die Unvollkommenheit, die Gottheit im
Menschen durch das Tier in ihm zu widerlegen. Oder er meint,
die Liebe sei ein gedämpfter Egoismus, die Vollkommenheit eine
verringerte Unvollkommenheit, die Göttlichkeit eine verfeinerte
Bestialität. Allein davon abgesehen, dass ich nicht verstehe, was denn
eigentlich den Egoismus dämpfen soll, wenn es nichts gibt als ihn,
was die Unvollkommenheit vermindern soll, wenn es nichts gibt als
sie, was die Bestialität verfeinern soll, wenn es nichts gibt als sie,
ist die ganze Betrachtungsweise eine durchaus verkehrte und
unhaltbare. Es ist so, als wollte der Blinde über dasjenige urteilen,
was der Sehende sieht, da doch keine noch so grosse Anstrengung
seiner Einbildungskraft ihn dazu befähigt; wogegen der Sehende
bloss die Augen zu schliessen braucht, um sich annähernd in die
Lage des Blinden zu versetzen. Und hier handelt es sich ja wirklich

um einen Fall von Gottes-, Geistes- und Seelenblindheit;
richtiger freilich: um ein absichtliches Sich-Abblenden gegen Gottheit,
Geist, Seele. Widerlegungen helfen hier nicht viel. Christus sprach
zum Lahmen das einzige Wort: Nimm dein Bett und geh Und der
Lahme stand auf und ging und war geheilt. So müssen wir zum
Ungläubigen sprechen: Mach dein inwendiges Auge auf! Blick in
dich! Du könntest gar nicht von Besser und Schlechter, von Graden

der Unvollkommenheit sprechen, wenn nicht das Urbild des
schlechthin Guten und Vollkommenen, wenn nicht Gott in dir lebte

Wir werden immer zu dieser Grunderkenntnis geführt: Das
Positive ist das Mass des Negativen, nicht umgekehrt; der Irrtum wird
durch die Wahrheit erkannt, nicht die Wahrheit durch den Irrtum;
der Wahnsinn ist getrübte Verantwortung, nicht die Verantwortung
gemilderter Wahnsinn; die Sklaverei ist aufgehobene Freiheit, nicht

10



die Freiheit aufgehobene Sklaverei; die Finsternis begreift nicht
das Licht, aber das Licht begreift die Finsternis; das Gute ist des
Bösen mächtig, nicht aber das Böse des Guten.

Wenn das Göttliche in uns nicht bloss tatsächlich da ist, nein,
die Tatsache der Tatsachen, die Urtatsache schlechthin ist, woher
dann aber auch bloss die Möglichkeit, es zu bezweifeln oder
gar zu verneinen Die Frage kann bloss den in Verwirrung bringen,

der des Geistigen noch in geringem Grade kundig ist. Der
Geist unterscheidet sich von der Materie, der grosse Unsichtbare
von ihr, der stets sieht- und greifbaren eben darin, dass er sich
niemandem aufdrängt, also auch nicht einfach und ohne dass man sich
um ihn zu bemühen hätte, da ist. Er fordert einen Einsatz. E s

muss für ihn etwas getan werden. Gerade darin ist es

Tatsache im unmittelbarsten und tiefsten Sinn des Wortes. Bloss
durch die Tat wird es zur Sache, zum Objekt der Erkenntnis.
Je geistiger wir leben, um so mehr erfahren wir vom Geiste, um so
mehr geistiges Wissen und Gewissheit bekommen wir.J) Praktisch
drückt sich dies so aus, dass uns in jedem Momente die innere
Stimme sagt, was wir zu tun, was wir zu lassen haben. Folgen
wir dieser Stimme, dann wird sie sich im nächsten Momente noch
klarer und vernehmlicher künden; und das immer fortgesetzt und
um so mehr, je treuer wir den Gehorsam halten. Zumeist geschieht
aber das Gegenteil. Die Menschen sind ungehorsam, sie stellen
sich harthörig und kurzsichtig und die Folge ist, dass ihnen wirklich

mit der Zeit das Hören wie das Sehen vergeht, dass die innere
Stimme ferner und undeutlicher zu hören, das geistige Licht sich zu
trüben scheint, bis zum Schlüsse eine Art Seelentaubheit und
Geistesblindheit sich einstellt. Daher die Unsicherheit und Ratlosigkeit

der meisten, ihre Neigung zum Zweifel, zum Unglauben, zur
Verneinung; ihr Bedürfnis, anstatt in sich selbst die Klarheit zu
suchen und zu finden, die Unklarheit und Verwirrung der andern
zum Vorwand und Zeichen zu nehmen, dass der Geist überhaupt
keine Wirklichkeit ist.

Doch nicht der Geist, sondern die Leugnung des Geistes ist eine
Wahngeburt. Denn, so wenig er sich aufdrängt, es ist doch
unmöglich, sich ihm dauernd zu verschliessen; er ist immer
gegenwärtig, als die Stimme, als das Licht, als das Gericht in uns. Nicht
äusserlich können wir zu ihm hingezwungen werden, aber innerlich
bezwingt er uns. So sehr der Sterbliche auch versucht, das Eben-

x) Hiezu meine Schrift „Die Religion des Lebens", V. Kap. Verlag Kober,
Basel. [Dieses Buch, das vor kurzem in den „Neuen Wegen" besprochen
worden ist, sei Menschen, die die letzte Wahrheit des Lebens suchen, nochmals
aufs wärmste empfohlen. Es enthält des Guten und Besten ganz ausserordentlich

viel. Die Red.]

11



bild der Gottheit, das er verkörpert, zu entstellen, zu verfälschen,
in den Staub zu ziehen, er vermag es nicht ganz; durch die
gemeinste Hülle noch leuchtet es hindurch, sich selbst in unversehr-
barem Glänze bezeugend. Denn Gott ist stärker als sein Widersacher,

wie das Leben stärker als der Tod ist.
Ja, wenn wir genauer hinblicken, so nehmen wir wahr, dass der

Mensch auch durch alles Ungöttliche und Widergöttliche, was er
tut, Gott bezeugt. Immer will er das Unendliche, das Absolute;
entweder geradlinig — und dann ist sein Wollen ein gutes ; oder auf
Umwegen — und das ist der Fall, wo wir es böse nennen. Wir
haben ja in unseren früheren Beispielen gesehen, dass alles irgendwie

auf Verbindung und Vereinigung mit dem All abspielt, die sich
lediglich in verschiedener, vollkommenerer und unvollkommenerer
Form vollzieht.

Aus dem menschlichen Stoffe ein Modell und
Ebenbild der Gottheit herauszumeisseln: das ist
der Sinn des persönlichen Schicksals wie der ganzen Geschichte der
Menschheit. So lange wir diesen Prozess unbewusst durchmachen,
sind wir ihm unterworfen, sind wir sein Objekt, leiden wir notwendig
durch ihn. Aller Fortschritt, alle Befreiung hängen daran, dass wir
ihn mit Bewusstsein leben, solchermassen uns zu seinem Träger und
Subjekt erhebend. Damit dies geschehe, muss die zwiefache
Hemmung, die ihm bereitet wird, ein Ende haben. Weder dürfen wir der
Gottheit den Körper der Welt, noch dem Körper der Welt die Gottheit

entziehen. Das erste ist der Erbfehler der meisten Religionen,
wenigstens in ihrer historischen Ausgestaltung; namentlich die Kirche
hat sich seiner schuldig gemacht. Sie will Gott und die Menschenseele

in eine innere Verbindung setzen, welche nicht oder doch bloss
zum geringeren Teil durch die Materie hindurchgeht. Die notwendige

Folge davon ist, dass diese, die Welt, sich selbst überlassen,
immer materieller und weltlicher, immer entgotteter, entgeisteter,
entseelter wird und also in Verfall und Verderb gerät. Kraft der
tiefen Einheit alles Seienden muss sich derselbe indessen auch
fortschreitend der Seele und dem Geiste mitteilen; das religiöse
Bewusstsein erfährt eine Schwächung, wird schliesslich mit Auflösung
bedroht. Nun stürzt sich der Mensch ganz in die Materie, um ihr
zu helfen; weil sie an ihr versagt haben, verleugnet er nun Gott,
Geist, Seele überhaupt. Das ist der zweite Irrtum, nicht minder
verhängnisvoll als der erstere; der Irrtum der ausschliessenden
Weltlichkeit; der Irrtum der Materialisten, Freidenker, der antireligiösen
Sozialisten. Der Materie kann nicht von ihr selber geholfen
werden: einzig der sich ihr hingebende, sich in sie einsenkende Geist
kann ihr Hilfe leisten. Und das sollte in dem Satze ausgedrückt
sein, mit dem wir diese Betrachtungen begannen : Gott will sich in

12



uns bezeugen und verkörpern. Nichts darf ihm verschlossen bleiben,
alles ist sein. Er will und muss unseren ganzen Stoff durchdringen

und verwandeln. So erst wird das Chaos endgültig überwunden

und die Schöpfung zu dem, was von Ewigkeit her ihre Bestimmung

ist : zum ReicheGottes. In diesem erfüllt sich die grosse
messianische Weissagung: Sie werden keine Kriege mehr führen
und die Schwerter sollen zu Pflugscharen werden. Nicht Hass,
Macht, Gewalt, sondern Liebe, Güte, Friede regieren fortan die
Welt. Es gibt nicht Unterdrückung und Ausbeutung mehr; die
Menschheit ist eine einzige, innerlich geeinte Gemeinschaft, ein
lebendiger Organismus.

Solche Verwandlung und Vergottung ist ein absoluter Akt, sehr
zu unterscheiden von einem blossen Kompromiss und Ausgleich
zwischen Geist und Materie, einer äusserlichen Mischung der
beiden. Zu ihr verhält er sich wie die Alchymie zur Technik des Ver-
goldens. Die Letztere besteht darin, dass ein Körper mit einer
dünneren oder dickeren Schicht Goldes überzogen wird, unter welcher
er, dem Auge bloss unsichtbar, seine alte Substanz weiter beibehält.
Der Alchymist dagegen will das Wunder zustande bringen, die
Substanz selbst zu lauterem Golde zu transformieren. Wahre Religion
ist Alchymie der Seele und des Geistes. Kein Stäubchen unseres
Seins geht verloren; aber es wird von der Flüchtigkeit und
Vergänglichkeit allen Staubes gereinigt, um im Glänze unverweslicher
Herrlichkeit zu erstrahlen. So entsteigt, wie der Phönix der eigenen
Asche, dem Brande seiner Eitelkeiten als Ueberwinder des Todes
und Meister des Lebens, der erlöste und befreite Gottmensch.

O skar E wal d.

Ganze Menschen!
Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und

seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen.
Matth. 6, 33.

Es bedarf keines Beweises : was wir nötig haben, was uns aber
so arg fehlt, sind ganze Menschen, Menschen, die eine ganze
Sache vertreten, eine zugleich umfassende und in die letzte Tiefe
gehende Sache, und die diese Sache ganz vertreten, nicht nur
ein wenig, nicht nur nebenbei. Wir haben wohl Menschen genug,
und haben sie in der Schweiz besonders zahlreich, die für irgend
einen Ausschnitt aus der Wahrheit, irgend ein Sektentum (wobei

ich aber nicht bloss an dessen religiöse Formen denke) mit
Fanatismus und bis aufs äusserste, mit allem, was sie sind und haben,
einstehen, dafür reden, schreiben, agitieren, auch intrigieren, wenns
sein muss. Aber damit ist uns natürlich am wenigsten geholfen.

13


	Der Sinn des Lebens

