Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 20 (1926)

Heft: 1

Artikel: Der Sinn des Lebens

Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sie sollen walten unter den Fischen des Meeres, den Voégeln des
Himmels, allem Getier der Erde und allem Gewiirm, das auf
Erden sich regt.

So schuf Gott den Menschen in seinem Bilde,

im Bilde Gottes schuf er ihn,

-mannlich, weiblich schuf er sie.

Gott segne{e sie,

und Gott sprach zu ihnen:

Fruchtet und mehrt euch und fiillet die Erde und werdet ihrer
machtig!

Waltet unter den Fischen des Meeres, den Végeln des Himmels und
allem Getier, das auf Erden sich regt!

Und Gott sprach:

Hier gebe ich

euch alles Kraut, das Samen gibt, auf der ganzen Erde.

und jeglichen Baum mit samensdender Baumfrucht,

euch sei es zur Speise,

und allen Tieren des Feldes, allen Vogeln des Himmels, allem, was

auf Erden sich regt, darin lebendes Wesen ist,

alles Griin der Krauter zur Speise.

Und es ward.

Da sah Gott alles, was er gemacht hatte;

ja, es war sehr gut.

Abend ward und Morgen ward: der sechste Tag.

Vollendet waren der Himmel und die Erde, mit ihrem ganzen Heer.
da vollendete Gott am siebenten Tag die getane Arbeit

und feierte am siebenten Tag von aller getanen Arbeit.

So segnete Gott den siebenten Tag und heiligte ihn,

denn an ihm feierte er von all seiner Arbeit, Gottes schatfender Tat.

Dies sind d1e Zeugungen des Himmels und der Erde, ihr Erschatfen-
sein. |

Der Sinn des Lebens.

Der Sinn des Lebens ist: dass die GottheitimMenschen
zum Durchbruch und zur Verkérperung komme.
‘Unser Heil hdangt an der Erfiillung dieses Sinnes. Alles Unbheil
rithrt im Grunde von dem Widerstande, den wir ihr entgegensetzen.
Denn der Mensch wird erst dadurch Mensch, dass Gott sich in ihm
verkOrpert. Erst Kraft dieses Aktes kommt der Mensch also zu
sich selber, ohne ihn entfernt und entiremdet er sich immer mehr
von seinem wahren Selbst; und darin hat alle Not, alles Leiden, alle
Qual ihren Ursprung.



Fiir diese Nahe oder Ferne, in der wir von unserem ewigen We-
sen leben, gibt es einen untriiglichen Masstab und Gradmesser : das
Gewissen. Wie schon sein Name sagt, ist es eine Art Wissen
— und zwar eine viel tiefere und griindlichere als die, von der in
den meisten Biichern und Schulen die Rede zu sein pilegt. Es lasst
uns — sofern wir nur wollen — in jedem Augenblick mit Genauig-
keit erkennen, wo wir stehn und wo wir eigentlich stehn sollten.
Man hat es auch als eine innere Stimme oder als ein inneres Licht
bezeichnet. Diese Stimme spricht stets vernehmbar und deutlich;
dieses Licht leuchtet stets klar und rein. Wir aber dampfen ihre
Deutlichkeit durch die verwirrenden Gerdusche des Alltags, wir
tritben seine Klarheit durch die Nebelschwarme unserer kleinen und
grossen Eitelkeiten. Wir stumpfen unser inneres Ohr und Auge
ab; und dann hadern wir mit Gott und Welt, dass unser Héren und
Sehen ein mangelhaftes ist.

Das Gewissen belehrt uns in jedem Augenblick dariiber, was
wir zu tun und was wir zu lassen haben. Beides ist im Grunde
Eines. FEtwas Gutes tun heisst immer: etwas Bdses unterlassen.
Und umgekehrt ist jede bose Tat die Unteriassung einer guten. In-
dem wir uns das zum Bewusstsein bringen, gewinnen wir eine sehr
vereinfachte Formel der Moral, deren Gebrauch uns ihre Vortreff-
lichkeit zeigen wird. Wir kénnen namlich schlechthin sagen: Der
Mensch siindigtnicht durch das, was er tut, soun-
dern durch das, was er unterlasst. Unsere Aufgabe
soll jetzt die Priifung und Beglaubigung dieses Satzes sein.

Zunachst kénnte man sich an ihm stossen, weil doch das Tun
das Positive, das Lassen das Negative ist, die Verantwortung mit-
hin sich auf jenes erstrecken zu miissen scheint. Genauer betrachtet,
biirgt gerade das fiir seine Wahrheit. Denn es ist nicht einzusehen,
wieso eine Tat an sich selber — ohne Beziehung auf ein Anderes,
davon Verschiedenes — die Marke der Siinde oder atich bloss der
Unvollkommenheit tragen sollte. Das ist bloss moéglich, wenn sie
an etwas gemessen, mit etwas verglichen wird, das besser ist als sie
und an ihrer Stelle hatte getan werden sollen, wahrend es doch ihr
zuliebe unterlassen wurde.

Das ist es, was zu beweisen war. Und nun wollen wir es durch
einige Beispiele, eigentlich durch ein einziges, vielfaltig abwandel-
bares Beispiel verdeutlichen, das sich hiezu sehr empfiehlt: den
Rausch. Es gibt verschiedene Formen desselben, denen aber
das Wesentliche gemeinsam sein muss, da sie sonst nicht unter
einen Begriff vereinigt werden koénnten. Nehmen wir ihn zu-
nachst in seiner sinnfalligsten, sich am haufigsten aufdringenden
Erscheinungsform. MWarum wirkt der Anblick eines Betrunkenen
so abstossend, wodurch verletzt er das Gefiihl der Menschenwiirde?

4



Ist doch die Trunkenheit ein Zustand, der fiir sehr viele einen fast
unwiderstehlichen Reiz besitzt! Seine Geringschitzung und ge-
sellschaftliche Aechtung wiirde in dem Augenblick aufhoren, in dem
er der Normalzustand fiir alle ware. Ein freilich unausdenkbarer
Gedanke, weil der Mensch in diesem Falle seiner ersten und ober-
sten Attribute, des klaren Bewusstseins, der Kontrolle iiber sich,
der Selbstbeherrschung und Selbstbestimmung ganz oder zum gros-
sen Teile beraubt ware. Hier ist indessen die Grundvoraussetzung
schon eingeschlossen: die namlich, dass die Niichternheit mit ihren
Begleit- und Folgeerscheinungen dem Rausche samt den seinigen
vorgezogen wird. Oder mit andern Worten: wir verdammen die
Trunkenheit nicht um ihrer selbst willen, sondern weil sie den
Trunkenen daran verhindert, die Taten des Niichternen zu tun.

Wenn weiter vom Liebes- oder richtiger Geschlechtsrausch die
Rede ist, so geschieht das nicht bloss in bildlicher Weise. Die wesent-
lichen Symptome sind ja die gleichen oder wenigstens ahnliche: Trii-
bung der Vernunft, Verlust des Gleichgewichts, Einbusse der Frei-
heit. In der Wollust als soicher, auch der schrankenlosesten, ist nichts,
das sie verdammlich erscheinen liesse. Im Gegenteil, sie enthilt als
intensivste Lustempfindung eine ganz unmittelbare Bejahung und
Setzung ihrer selbst, um deretwillen sie zumal von naturnahen, ele-
mentaren Menschen und Volkern als tiefes Mysterium empfunden
wird. Und dennoch erfahrt man, wenn man sich ihr blind iiber-
lasst, mit unabweisbarer Deutlichkeit, dass man durch sie und an
ihr schuldig wird. Ekel, Reue, Selbstverachtung treten nun als ihr
bitterer Bodensatz zutage. Das Heiligtum der Seele und des Leibes
ist geschindet worden. Wie erklart sich dies? Offenbar daraus,
dass es etwas Hoheres in uns gibt als die Lust, das ihr nicht un-
terworfen werden darf: der W e rt, der uns heiligt und der es nicht
duldet, zum Werkzeug des Genusses entweiht zu werden. Dieser
Wert, diese Heiligkeit unseres Wesens forderte den Einsatz eines
reineren Gefiihles, als es blosse Lust ist. Nur das reinste kann ihnen
genugtun: Liebe. Der Asket hat freilich darin Unrecht, dass er
sie in einen ausschliessenden Gegensatz zur Lust stellt, da es doch
vielmehr das Geheimnis der wahren Liebe ist, alles — so nament-
lich die Lust — in ihrem gottlichen Feuer umzuschmelzen und zu
verwandeln. Die Lust aber, die sich soicher Verwandlung nicht zu
unterziehen vermag, die sich ausserhalb und jenseits der Liebe stellt,
vergreift sich an deren LCigentum und hat nun allerdings ihren Vor-
witz um so hirter zu biissen: der angemasste Besitz muss ihr unter
den Handen zuschanden und zunichte werden.

Noch von einer Art Rausch spreche ich hier, der furchtbarsten
und verderblichsten: dem Blutrausch. Auch dieser widerlegt
sich nlcht selbst, wie etwa der Begriff eines runden Quadrates oder

5



eines holzernen Eisens. Er ist sogar von jeher mit einem geheim-
nisvollen Nimbus umgeben worden, der sich noch heute vieliach in
der Rechtiertigung und Verherrlichung des Krieges dussert. Und
doch ist die Widerlegung hier noch einfacher als in den vorgenann-
ten Fallen. Der Mensch soll den Menschen nicht toten, weil es
etwas Besseres gibt, das er mit ihm und aus ihm machen kann. Das
Leben ist uns — so unheilig seine Erscheinungsform oftmals sei —
um seines gottlichen Wesenskernes willen heilig. Auf ihn miissen
wir uns richten, wie und wo immer er uns entgegentrete: im Einzel-
nen, in der Menge, in einem ganzen Volke. Und darum: solange es
eine grossere Aufgabe fiir die Volker gibt, als die, einander gegen-
seitig auszurotten, werden wir den Frieden iiber den Krieg stellen
und die angeblichen Tugenden des letzteren fiir das ansehen, was
sie in Wahrheit sind: fiir glanzende — oder richtiger: gleissende
Laster. Jene Auigabe aber besteht nicht etwa in einem leidlichen
Auskommen durch Verringerung der Reibungen und Abdémpiung
der Konflikte, also in der Herbeifiihrung eines Zustandes, den man
nicht zu Unrecht als faulen Frieden bezeichnet, sondern in dem Wil-
len und seiner tatigen Verwirklichung, gerade die natiirlichen Un-
terschiede und Gegensitze, anstatt sie zum Feuer eines gewaltsamen
und zerstorenden Hasses auflodern zu lassen, zu fruchtbarer Er-
gianzung und Durchdringung, zur Erzeugung hochster Harmonie
des Menschlichen zu verwerten; dermassen im echten Sinne nicht
bloss neben, bej und mit, sondern fiir einander zu leben und zu wir-
ken. So sicher der Krieg nun besser ist als ein fauler Frieden, so
wenig darf er dem wahren Frieden der Tat und Schépiung, den es
auf Erden einzupflanzen gilt, den Boden streitig machen. Wiederwn
wird dies durch das Verhalten des Einzelnen zum Mitmenschen ver-
deutlicht. Man ist heute jedenfalls human genug, um — wenn auch
nicht immer den Krieg, so doch unbedingt den Kannibalismus zu
verwerfen. Es hat indessen eine Zeit gegeben, in der das Toten
und Verzehren von Menschen als ein hervorragend religioser Akt
galt. Der geistige Sinn des Vorganges liegt darin, dass der Kanni-
bale sich durch den Genuss des Opfers mit dessen innersten Kraf-
ten in Verbindung zu setzen, sie sich anzueignen und einzuverleiben
trachtet. Blicken wir tiefer, so finden wir auch im Krieg einen un-
tiberwundenen Rest des Kannibalismus, sofern hier ein Volk durch
blutige Bezwingung oder gar Vernichtung eines andern — bewusst
oder unbewusst — dessen verborgene Kraifte in sich aufzunehmen
trachtet; auch in der Form des Landererwerbs, der dann Besitzer-
grelfung von dem ist, was man als materiellen Niederschlag des
besiegten Volkstums ansehen kann. Insofern ist auch der Krieg —
wenn man so will — ein Liebesakt, freilich ein durchaus atavisti-
scher. .Der Versuch mancher Kriegsideologen, ihn daraus zu recht-

6



fertigen, verfehlte jedoch aus dem gleichen Grunde sein Ziel, aus
dem es vergebliche Miihe wire, den Kannibalismus heiligen zu wol-
len. Wir kennen eben hohere Formen der Verbindung und Einver-
leibung als die durch Mord und Genuss des Opfers; Formen, die
um so viel hoher sind, dass uns die andern als Ausdruck einer ent-
menschten und bestialischen Gemiitsart erscheinen, die wir in ihren
letzten Spuren auszurotten bestrebt sein miissen.

Diese Beispiele sind weniger um ihrer selbst willen, als zur Ver-
deutlichung des sie durchwaltenden Prinzips gewéahlt worden.
Wenn dabei auch einiges Licht auf wichtige Fragen der Gegenwart
fiel, so ist das als giinstiger Nebenertrag zu erachten. Jenes Prin-
zip aber lautet, dass der Mensch siindigt, nicht durch dasjenige, was
er tut, sondern was er unterldsst.

Er siindigt, indem er es unterlasst, das jeweilige Bessere zu tun;
er siindigt um so mehr, je weiter sich, was er tut, von dem entfernt,
was er unterldsst, je mehr Zwischenglieder hier eingeschaltet wer-"
den kénnen. Der Betrunkene, wir horten es schon, siindigt damit,
dass er sich durch seinen Zustand der Moglichkeit beraubt, die
Worte und Werke der Niichternheit zu verwirklichen. Der Wol-
listling siindigt nicht durch den Sinnengenuss als solchen, sondern
durch den Mangel an Liebe, an seelischer und geistiger Verinner-
lichung, der sich in seinem Verhalten zum andern Geschlecht kund-
gibt. Die Siinde des Kannibalen schliesslich ist im Grunde nicht
die, dass er Menschen totet und verzehrt, sondern dass er seinen
Drang nach Vereinigung mit ihnen nicht auf bessere Weise betatigt.

Entscheidend ist sonach alle Male nicht, dass etwas an sich
schlecht wire; entscheidend ist, dass es etwas Besseres gibt.
In dem Augenblicke, da ein solches existiert und gewusst wird, hort
das Gute auf, gut zu sein. Denn das Bessere ist des Guten Mass
und Gericht. - So ist die Niichternheit das Gericht des Rausches;
die Liebe das Gericht der Wollust; und — mag der Krieg auch das
Gericht des faulen Friedens sein — der wahre Friede ist das Ge-
richt jedes Krieges.

Scheint es aber nicht, dass wir damit Gut und Bose verfliichtigen
und relativieren, den Zweiflern an einem absoluten Werte Recht
gebend? Dieser Schein ist jedoch ein vollig oberilachlicher. Der
Wert ist ireilich mit keiner Sache in dusserlich starrer Weise verbun-
den. Die Stufen der Erkenntnis und dementsprechend die Grade
der Verwirklichung sind verschieden bei den verschiedenen Men-
schen; so dass, was bei dem primitiven, minder bewussten noch ver-
glelchswelse als gut, beim besser entwickelten, bewussteren schon
als bose zu gelten hat. Aber gerade das ist doch kein Relativismus
in der gewohnlichen Bedeutung. Im Gegenteil setzt diese Unter-
scheidung des Guten vom Besseren, diese Rangordnung der Werte

7



eben das Vorhandensein eines festen Masstabes, einer untriiglich
sicheren Orientierung voraus. Dass hinter und iiber dem, was an-
fanglich als gut erschien, ein Besseres sich kundmacht und uns no-
tigt, es als das anzuerkennen und zu erfiillen, dass dieser Prozess
weiter und weiter geht, dass die Willkiir des Wahlens sich hier vor
einer héheren und hochsten Instanz zu rechtfertigen und zu ver-
antworten hat, zeigt offenkundig den objektiven, ja, absoluten Cha-
rakter dieser Ordnung an, der notwendig auf ein Absolutes hin-
weist. Wir diirfen uns die Welt der sittlichen Werte eben nicht als ein
Museum vorstellen, in dessen Raumen sie unter Glas verwahrt sind,
sondern als Prozess, als immerwahrende Bewegung, die
nicht willkiirlich oder zufallig ablauft, sondern einer vom Mittel-
punkt unserer Wesenheit auf sie ausgeiibten Zugspannung gehorcht.
So verstehen wir den Doppelsinn des Richtens, laut welchem es
nicht bloss den Vollzug eines Gerichtes, sondern ebenso wohl,
ja, in erster Reihe, das Setzen einer Richtun g, mithin eine Ziel-
gebung einschliesst. Das eine zeigt sich sogar durch das andere
bedingt: der Vollzug des Gerichtes durch das Vorhandensein der
Richtung. Das Gute wird vom Besseren und zum Besseren gerich-
tet; es wird vom Besseren gerichtet, weil und sofern es z um Bes-
seren gerichtet wird.

Ich wiederhole, dass alle Relativitat in der Luft hangt die nicht
im Absoluten verankert ist. Fin Besseres kann es allein dort geben,
wo es ein Bestes, also ein schlechthin Gutes und Vollkommenes
gibt. Ist dies aber mehr als ein Begriff ? Hierauf antworte ich: was
ein bloser Begriff ist, das kénnen wir, wie wir es gedacht haben,
auch wiederum Wegdenken. Wir haben ihm gegeniiber ireien Spiel-
raum; in dem wortlichen Sinne, dass wir es ernst nehmen, damit
aber auch spielen kénnen. Nun mag der Mensch, zumal der sich
fiir auf- und abgeklart haltende, oft genug von der Vollkommenheit
abstrahieren; bestimmend ist, dass sie nicht von ihm abstrahiert;
er mag sein Spiel mit ihr zu treiben versuchen — so wird jedesmal
blutiger Ernst daraus werden. Ihre Wirklichkeit ist darin verbiirgt,
dass wir uns ihrer Wirkung nicht entziehen konnen. Unablissig
wirbt und wacht die Forderung in uns, vollkommen zu sein;
unablassig weist sie uns zurecht und straft uns, wenn wir sie um-
gehen; erhebt und starkt sie uns in dem Masse, wie wir sie erfiillen.

Haben wir uns einmal der Grundtatsache des sittlichen und reli-
giosen Lebens versichert, so wird es uns nicht schwer sein, denen,
die sie bezweifeln oder ableugnen, die richtige Antwort zu geben.
Sie berufen sich mit Vorliebe auf das Schwankende der moralischen
Werte und Masstibe, auf die Verdnderlichkeit desseni, was von Volk
zu Volk, von Geschlecht zu Geschlecht als gut und boése gilt. Hier-
auf ist zunachst zu erwidern, dass diese Verschiedenheit sich viel

8



mehr auf die Schale als auf den Kern erstreckt. Der Kern ist die
Ueberwindung der Absonderung durch die Gemeinschaft, der Selbsi-
sucht durch die Liebe; und der ist in allen grossen Religionen, Sit-
tenlehren, Weltanschauungen unwandelbar der gleiche. Was sich
wandelt, ist der dem menschlichen Bemiihen, diesen Kern zu erfas-
sen und herauszuheben, beschiedene Erfolg. Und dass es fiir das
sittliche und religitse Bewusstsein eine Verdanderung und Entwick-
lung gibt, was kann da Wunder nehmen? Entwicklung bedeutet
ireilich etwas anderes als blossen Wechsel; sie bedeutet die Aus-
einanderfaltung eines Keimes, das Ans- Licht-Treten von etwas, das
~schon da ist, die Verw1rkl1chung der Anlage, das Aufgehen des

] Samenkornes. Vollendete Sittlichkeit und Religion ist Offenb a-

rung des Urselbst. Zum Ich ist der Weg indessen zugleich
der kiirzeste und der langste. Wir sind geneigt, es iiberall dort zu
suchen, wo es nicht ist. Die Moral und Religion enthilt die Ge-
schichte der menschlichen Irrungen und damit zugleich die der fort-
schreitenden Entdeckung der Wahrheit.

Zuerst und zuletzt wird ]edoch aller Relativismus, Skept1z1‘smus
Nihilismus durch die Tatsdchlichkeit des Gottllchen in uns
geschlagen. Dass. diese Tatsachlichkeit nicht mit den Sinnen zu
greifen ist, beweist schon insoferne nichts, als nicht einmal im Sinn-
lichen Vollstandlge Uebereinstimmung zu erzielen ist. Will ich eine
moglichst zuverlissige Aussage tiber Farbe, Gestalt, Grosse eines
Dinges erhalten, so werde ich dem Zeugms des Norma]smhtlgen
‘mehr Vertrauen schenken als dem, dessen Sehkraft geschwacht ist.
Es leuchtet mir nicht ein, warum wir von diesem Grundsatz abwei-
chen sollen, wenn es sich um innere Tatsachen handelt, warum wir
da den Kurzsichtigen oder gar den Seelen- und Geistesblinden zu
- unserem Fiihrer wahlen. Lernen wir vor allem, in das eigene Wesen
schauen und horchen, unbeirrt durch die Zweifelsucht der anderii. .
Haben wir in uns die Klarheit und Wahrheit gewonnen, so verstehen
wir auch, was an der fremden Meinung klar und wahr ist; dahin-
gegen wir, den Schwerpunkt von innen nach aussen, in die Breite
der Oeffentlichkeit verlegend, uns immer weiter von der Wahrheit
und Klarheit entfernen. Fiir das Faktum der Erkenntnis ist doch
nicht derjenige massgebend, der nicht erkennt — und wiare es auch
die erdriickende Majoritdt — sondern der Erkennende — und ware
es auch ein Einziger, und wire er iiberhaupt noch gar nicht da -—
ist dafiir entscheidend. Aber woher weiss er denn, dass er der Er-
kennende ist? Er weiss es, weil die Wahrheit sich selbst verbiirgt.

Wie sie ihr eigenes Mass ist, so ist sie, nach dem grossen Worte
Spinozas, auch das Mass des Irrtums. Ein sehr einfaches Beispiel :
Der Lehrer, der die Rechenarbeit seiner Schiiler ausbessert, wird,
wo das Resultat nicht stimmt, da er im Besitz desselben 1st auch



den Fehlerquellen nachforschen kénnen. Aber der Schiiler, der sich
verrechnet hat, kommt nicht zum richtigen Resultat, er entfremdet
sich ihm um so mehr, je grosser der Fehler. Ganz genau so ver-
hilt es sich im sittlichen und geistigen Leben. Wer hierden Weg
kennt, den einzigen, der zum Ziele fithrt, der kann auch alle Abir-
rungen davon, alle Abwege und Abseitigkeiten verstehn. Nicht
aber umgekehrt. Der Egoist, der sich einredet, die Menschen seien
samt und sonders wie er, muss den Sinn des tugendhaften Handelns
missverstehen, ihm falsche Motive unterschieben; im Augenblicke,
da er es nicht mehr tut, die Tugend als das begreift und anerkennt,
was sie ist, in diesem Augenblick ist auch schon eine Bresche in
seinen Egoismus geschlagen. Wir kénnen allgemein sagen, dass
Irrtiimer und Verfehlungen wie Knoten sind, in die sich der Lebens-
faden legt; der Knoten 16st sich nicht von selber; bloss der kann ihn
16sen, der den unverknoteten, straif laufenden Faden kennt.

Der Materialist bildet sich ein, die Liebe durch die Selbstsucht,
die Vollkommenheit durch die Unvollkommenheit, die Gottheit im
Menschen durch das Tier in ihm zu widerlegen. Oder er meint,
die Liebe sei ein gedampiter Egoismus, die Vollkommenheit eine
verringerte Unvollkommenheit, die Gottlichkeit eine verfeinerte Be-
stialitdt. Allein davon abgesehen, dass ich nicht verstehe, was denn
eigentlich den Egoismus dampfen soll, wenn es nichts gibt als ihn,
was die Unvollkommenheit vermindern soll, wenn es nichts gibt als
sie, was die Bestialitit verfeinern soll, wenn es nichts gibt als sie,
ist die ganze Betrachtungsweise eine durchaus verkehrte und un-
haltbare. Es ist so, als wollte der Blinde iiber dasjenige urteilen,
was der Sehende 51eht da doch keine noch so grosse Anstrengund
seiner Embﬂdungskraft ihn dazu befdhigt; wogegen der Sehende
bloss die Augen zu schliessen braucht, um sich annahernd in die
[age des Blinden zu versetzen. Und hier handelt es sich ja wirk-
lich um einen Fall von Gottes-, Geistes- und Seelenblindheit; rich-
tiger freilich: um ein absichtliches Sich-Abblenden gegen Gottheit,
Geist, Seele. Widerlegungen helfen hier nicht viel. Christus sprach
zum Lahmen das einzige Wort: Nimm dein Bett und geh! Und der
Lahme stand auf und ging und war geheilt. So miissen wir zum
Unglaubigen sprechen: Mach dein inwendiges Auge auf! Blick in
dich! Du konntest gar nicht von Besser und Schlechter, von Gra-
den der Unvollkommenheit sprechen, wenn nicht das Urbild des
schlechthin Guten und Vollkommenen, wenn nicht Gott in dir lebte!
- Wir werden immer zu dieser Grunderkenntnis gefiihrt: Das Po-
sitive ist das Mass des Negativen, nicht umgekehrt; der Irrtum wird
durch die Wahrheit erkannt, nicht die Wahrheit durch den [rrtum;
der Wahnsinn ist getriibte Verantwortung, nicht die Verantwortung
-gemilderter Wahnsinn; die Sklaverei ist aufgehobene Freiheit, nicht

10



die Freiheit aufgehobene Sklaverei; die Finsternis begreift nicht
das Licht, aber das Licht begreift die Finsternis; das Gute ist des
Bosen machtig, nicht aber das Bose des Guten.

Wenn das Goéttliche in uns nicht bloss tatsdchlich da ist, nein,
die Tatsache der Tatsachen, die Urtatsache schlechthin ist, woher
dann aber auch bloss die Méglichkeit, es zu bezweiteln oder
gar zu verneinen? Die Frage kann bloss den in Verwirrung brin-
gen, der des Geistigen noch in geringem Grade kundig ist. Der
Geist unterscheidet sich von der Materie, der grosse Unsichtbare
von ihr, der stets sicht- und greifbaren eben darin, dass er sich nie-
mandem aufdringt, also auch nicht einfach und ohne dass man sich
um ihn zu bemiihen hatte, da ist. Er fordert einen Einsatz. E s
mussfirihnetwasgetan werden. Gerade darin ist es
T atsache im unmittelbarsten und tiefsten Sinn des Wortes. Bloss
durch die Tat wird es zur Sache, zum Objekt der Erkenntnis.
Je geistiger wir leben, um so mehr erfahren wir vom Geiste, um so
mehr geistiges Wissen und Gewissheit bekommen wir.") Praktisch
driickt sich dies so aus, dass uns in jedem Momente die innere
Stimme sagt, was wir zu tun, was wir zu lassen haben. - Folgen
wir dieser Stimme, dann wird sie sich im nachsten Momente noch
klarer und vernehmlicher kiinden; und das immer fortgesetzt und
um so mehr, je treuer wir den Gehorsam halten. Zumeist geschieht
aber das Gegenteil. Die Menschen sind ungehorsam, sie stellen
sich harthérig und kurzsichtig und die Folge ist, dass ihnen wirk-
lich mit der Zeit das Horen wie das Sehen vergeht, dass die innere
Stimme ferner und undeutlicher zu horen, das geistige Licht sich zu
triiben scheint, bis zum Schlusse eine Art Seelentaubheit und Gei-
stesblindheit sich einstellt. Daher die Unsicherheit und Ratlosig-
keit der meisten, ihre Neigung zum Zweifel, zum Unglauben, zur
Verneinung; ihr Bediirfnis, anstatt in sich selbst die Klarheit zu
suchen und zu finden, die Unklarheit und Verwirrung der andern
zum Vorwand und Zeichen zu nehmen, dass der Geist {iberhaupt
keine Wirklichkeit ist.

Doch nicht der Geist, sondern die Leugnung des Geistes ist eine
Wahngeburt. Denn, so wenig er sich aufdringt, es ist doch un-
moglich, sich ihm dauernd zu verschliessen; er ist immer gegen-
wartig, als die Stimme, als das Licht, als das Gericht in uns. Nicht
ausserlich konnen wir zu ihm hingezwungen werden, aber innerlich
bezwingt er uns. So sehr der Sterbliche auch versucht, das Eben-

1) Hiezu meine Schrift ,,Die Religion des Lebens®, V. Kap. Verlag Kober,
Basel, [Dieses Buch, das vor kurzem in den ,Neuen Wegen“ besprochen
worden 1st, sei Menschen, die die letzte Wahrheit des Lebens suchen, nochmals
aufs wirmste empiohlen. Es enthilt des Guten und Besten ganz ausseror-
dentlich viel. Die Red.] :

11



bild der Gottheit, das er verkorpert, zu entstellen, zu verfalschen,
~in den Staub zu ziehen, er vermag es nicht ganz; durch die ge-
meinste Hiille noch leuchtet es hindurch, sich selbst in unversehr-
barem Glanze bezeugend. Denn Gott ist stirker als sein Wider-
sacher, wie das Leben stirker als der Tod ist.

Ja, wenn wir genauer hinblicken, so nehmen wir wahr, dass der
Mensch auch durch alles Ungéttliche und Widergottliche, was er
tut, Gott bezeugt. Immer will er das Unendliche, das Absolute;
entweder geradlinig — und dann ist sein Wollen ein gutes; oder auf
Umwegen — und das ist der Fall, wo wir es bdse nennen. Wir
haben ja in unseren friiheren Beispielen gesehen, dass alles irgend-
wie auf Verbindung und Vereinigung mit dem All abspielt, die sich
lediglich in verschiedener, vollkommenerer und unvollkommenerer
Form vollzieht.

Aus dem menschlichen Stoffe ein Modell und
Ebenbild der Gottheit herauszumeisseln: das ist
der Sinn des persoénlichen Schicksals wie der ganzen Geschichte der
Menschheit. So lange wir diesen Prozess unbewusst durchmachen,
sind wir ihm unterworfen, sind wir sein Objekt, leiden wir notwendig
durch ihn. Aller Fortschritt, alle Befreiung hingen daran, dass wir
ihn mit Bewusstsein leben, solchermassen uns zu seinem Trager und
Subjekt erhebend. Damit dies geschehe, muss die zwiefache Hem-
mung, die ihm bereitet wird, ein Ende haben. Weder diirfen wir der
Gottheit den Korper der Welt, noch dem Kérper der Welt die Gott-
heit entziehen. Das erste ist der Erbfehler der meisten Religionen, we-
nigstens in ihrer historischen Ausgestaltung; namentlich die Kirche
hat sich seiner schuldig gemacht. Sie will Gott und die Menschen-
seele in eine innere Verbindung setzen, welche nicht oder doch bloss
zum geringeren Teil durch die Materie hindurchgeht. Die notwen-
dige Folge davon ist, dass diese, die Welt, sich selbst {iberlassen,
immer materieller und weltlicher, immer entgotteter, entgeisteter,
entseelter wird und also in Verfall und Verderb gerat. Kraft der
tiefen Einheit alles Seienden muss sich derselbe indessen auch fort-
schreitend der Seele und dem Geiste mitteilen; das religitse Be-
wusstsein erfahrt eine Schwichung, wird schliesslich mit Auflésung
bedroht. Nun stiirzt sich der Mensch ganz in die Materie, um ihr
zu helfen; weil sie an ihr versagt haben, verleugnet er nun Gott,
Geist, Seele iiberhaupt. Das ist der zweite Irrtum, nicht minder ver-
hangnisvoll als der erstere; der Irrtum der ausschliessenden Welt-
lichkeit; der Irrtum der Materialisten, Freidenker, der antireligitsen
Sozialisten. Der Materie kann nicht von ihr selber geholfen wer-
den: einzig der sich ihr hingebende, sich in sie einsenkende Geist
kann ihr Hilfe leisten. Und das sollte in dem Satze ausgedriickt
sein, mit dem wir diese Betrachtungen begannen: Gott will sich in

12



uns bezeugen und verkorpern. Nichts darf ihm verschlossen bleiben,
- alles ist sein. Er will und muss unseren ganzen Stoft durchdrin-

gen und verwandeln. So erst wird das Chaos endgiiltig iiberwun-
den und die Schopfung zu dem, was von Ewigkeit her ihre Bestim-
mung ist: zum Reiche Gottes. In diesem erfiillt sich die grosse
messianische Weissagung : Sie werden keine Kriege mehr fiihren
und die Schwerter sollen zu Pilugscharen werden. Nicht Hass,
Macht, - Gewalt, sondern Liebe, Giite, Friede regieren fortan die
Welt. Es gibt nicht Unterdriickung und Ausbeutung mehr; die
Menschheit ist eine einzige, innerlich geeinte Gemeinschaft, ein
lebendiger Organismus.

Solche Verwandlung und Vergottung ist ein absoluter Akt, sehr
zu unterscheiden von einem blossen Kompromiss und Ausgleich
zwischen Geist und Materie, einer dusserlichen Mischung der bei-
den. Zu ihr verhilt er sich wie die Alchymie zur Technik des Ver-
goldens. Die Letztere besteht darin, dass ein Korper mit einer diin-
neren oder dickeren Schicht Goldes iiberzogen wird, unter welcher
er, dem Auge bloss unsichtbar, seine alte Substanz weiter beibehalt.
Der Alchymist dagegen will das Wunder zustande bringen, die Sub-
stanz selbst zu lauterem Golde zu transformieren. Wahre Religion
ist Alchymie der Seele und des Geistes. Kein Stiubchen unseres
Seins geht verloren; aber es wird von der Fliichtigkeit und Ver-
ganglichkeit allen Staubes gereinigt, um im Glanze unverweslicher
Herrlichkeit zu erstrahlen. So entsteigt, wie der Phonix der eigenen
Asche, dem Brande seiner LCitelkeiten als Ueberwinder des Todes
und Meister des Lebens, der erloste und befreite Gottmensch.

OskarEwald.

Ganze Menschen!

Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und
seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches zuiallen.
Matth. 6, 33.

Es bedarf keines Beweises: was wir notig haben, was uns aber
so arg fehlt, sind ganze Menschen, Menschen, die eine ganze
S ach e vertreten, eine zugleich umfassende und in die letzte Tiefe
gehende Sache, und die diese Sache ganz vertreten, nicht nur
ein wenig, nicht nur nebenbei. Wir haben wohl Menschen genug,
und haben sie in der Schweiz besonders zahlreich, die fiir irgend
einen Ausschnitt aus der Wahrheit, irgend ein Sektentum (wo-
bei ich aber nicht bloss an dessen religiose Formen denke) mit Fa-
natismus und bis aufs dusserste, mit allem, was sie sind und haben,
- einstehen, dafiir reden, schreiben, agitieren, auch intrigieren, wenns
sein muss. Aber damit ist uns natiirlich am wenigsten geholfen.

13



	Der Sinn des Lebens

