Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 12

Artikel: Gott und Mensch : ein Stick Weihnachtstheologie
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135320

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weihnachtsspruch.

Lobt Gott, ihr Christen alle gleich,

In seinem hochsten Thron,

Der heut schliesst auf sein Himmelreich
Und schenkt uns seinen Sohn.

Er aussert sich all seiner Gewalt,
Wird niedrig und gering,

Nimmt an sich eines Knechts Gestalt
Der Schopfer aller Ding! '

Er wechselt mit uns wunderlich,
Fleisch und Blut nimmt er an
Und gibt uns in seins Vaters Reich
Die klare Gottheit dran.

Aus einem alten Weihnachtslied (von Nikolaus Hermann).

Gott und Mensch.
Ein Stiick Weihnachtstheologie.

1. Die Mens.chWer'dung Gottes als das Evangelium.

Das eigentliche Geheimnis von Weihnachten, die Botschaft von
der Menschwerdung Gottes, diese Botschaft, die zugleich den Mit-
telpunkt der ganzen Wahrheit von Christus und dem Reiche Gottes
bildet, ist auf der einen Seite so bedeutsam und unendlich reich und
auf der andern Seite immer noch vielen heutigen Menschen so we-
nig vertraut, ja ihnen zunachst so fremd — obschon es gewisser-
massen die modernste der Wahrheiten ist — dass es immer wieder
nétig ist, davon zu reden, wenn auch jeweilen nur, um wieder auf
sie hinzudeuten und nicht etwa mit dem Anspruch, sie erschopiend
darzustellen.

Diese Wahrheit, dass in Jesus, dem Christus, Gott Mensch ge-
worden, die die ganze Bibel durchzieht — das Alte Testament als
Vorbereitung, das Neue als Erfiillung, aber auch dem Alten wesent-
lich — und die dann das Zentrum des christlichen Denkens und des
christlichen Dogmas wird, findet sich im Zusammenhang mit Weih-
nachten an zwei Stellen am wunderbarsten ausgedriickt: gleichsam
im Bilde durch die Weihnachtsgeschichten der zwei ersten Evange-
lien, mehr gedankenméssig aber im sog. Prolog des Johannes-
Evangeliums, vor allem in dem Verse: ,,Und das Wort ward Fleisch
und wohnete unter uns und wir sahen seine Herrlichkeit, die Herr-

465



lichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und
Wahrheit.* Wir wollen versuchen, aus der Tiefe und Fiille dieser
Gesamtwahrheit, die so gross ist wie die Welt und tiefer als das
Weltmeer, einige Wahrheiten herauszuheben die mlr besonders
wichtig zu sein scheinen.

2. Gott wird Mensch.

Gott wird Mensch? Wie ist das moghch? Und wie kann dies
gemeint sein?

a) Der Anstoss. Nichts war dem ,modernen*“ Menschen
lange Zeit hindurch anstossiger als die Lehre von der Gottheit
Christi, die dafiir von den Anhingern der alteren Auffassung des
Christentums um so zéher festgehalten und verteidigt wurde. Um
diese Festung vor allem entbrannte der Kampf zwischen der positi-
ven und liberalen oder, wie sie bei uns lange genannt wurde, re-
formerischen Richtung..

Wie soll, fragte der Moderne, so Unvereinbares zusammen kom-
men, Gott Mensch werden, der Unendliche und Ewige in das End-
liche und Vergangliche, der Heilige und Vollkommene in das unhei-
lige und mangelhafte Gefass eingehen? Wird dadurch nicht Gott
vermenschlicht und das heisst, herabgezogen, erniedrigt, seiner Ma--
jestat entkleidet? ‘Worauf dann der altglaubige Christ antworten -
konnte: ,,Und wie soll denn dieser ewige und heilige Gott uns Men-
schen nahe kommen, uns zum Gotte werden, wenn er nicht Mensch
wird ?¢

Wie steht es heute mit diesem Streit? Ich glaube, dass wir da-
ritber hinaus gekommen sind. Dieser Streit war, mochte er auch als
Vorbereitung eines neuen Lebens eine Bedeutung haben, auf der
direkten Linie recht uniruchtbar. Eigentlich fehlte es doch beiden
Gegnern, den Positiven nicht weniger als den Liberalen, an einem
lebendigen Verstandnis dieses offenbaren Ur- und ZEntraIgehelmms
ses der Christuswahrheit. Denn es fehlte der ganzen Zeit an einem
lebendtgen Sinn fiir die Welt Gottes und die Wirklichkeit Gottes. Es
ist mir, als ob sich hier etwas gedndert hatte, als ob ein Schleier
weggezogen worden wére.

+ Und wie wollen nun wir das Geheimnis deuten?

b) Kein Dogma. Eins sei zuerst und mit allem Nachdruck
gesagt: es liegt uns, im Gegensatz zu gewissen theologischen Zeit-
moden,: ganz f-erne, etwa das Dogma von der Gottheit Christi
oder, wie wir nun umfassender sagen wollen, von der Gottmensch-
heit Christi wieder aufzurichten, das heisst, die alte lehrhafte Form
dieser Wahrheit wieder herzustellen und sie zu einem Glaubensgesetz
zu machen, das unter dem Vorgeben, Fithrer zum Geheimnis Christi
zu-sein, im Gegenteil viele davon ausschlosse. Was man auch von

466



jener alten Form denken mag — und wer sie versteht, weiss, dass
man -davon’ hoch denken muss — so scheint doch gewiss, dass wir
heute;diese. Wahrheit in anderer Gestalt haben miissen, zum minde-
sten haben diirfen. Niemand fiirchte sich also, dass wir ihm etwa
wieder alte Geistesfesseln anlegen wollten, im Gegenteil, . diese
Wahrheit. ist, recht verstanden, eine Frelheltslehre ]a die Frelhelts-
lehre in, lhrer tiefsten Form selbst.

., Fin. Schwert, geschwungen fiir die Freiheit, ist Das ﬂelschge-
wordene: Wort, davon ihr predigt,* lasst einer der Begriinder des
modernen Sozmhsmus Ferdmand Lasalle seinen Ulrich Hutten
sagen.

c) KemeErklarung Aber wie — sollen wir das Geheim-
nis iiberhaupt zu deuten versuchen? Geht es damit nicht so, wie
jedem echten Geheimnis, dass es eine heilige und starke Wirklich-
keit bleibt, so lange man es andéchtig stehen lasst, aber sofort ent-
schwindet, sobald man es anriihrt, es analysieren, erkliren will? Ge-
wiss, so ist es, und darum sei zum Zweiten gesagt: Was unsere Ge-
danken und Worte tun koénnen, ist hochstens, dass sie uns an das
Geheimnis heranfiihren, einige Hindernisse beseitigen, die uns von
seinem Anblick abhalten, einige Tiiren Offnen, die zu ihm fiihren;
offenbaren muss es sich dann selbst. Wie Gott in Jesus Christus
“Mensch wird, muss sich dem offenbaren, der auf Jesus Christus
schaut; keine Theologie und Philosophie, keine Kunst des Gedan-
kens und kein Glanz der Rede kénnen ihm zum ILetzten helfen. Es
muss ihm gegeben werden und es wird ihm gegeben..

- 'Die paar Worte, die ich von diesem Geheimnis stammeln werde,
sollen also nicht mehr sein als eine solche Beseitigung einiger Hin-
dernisse, ein solches Aufschliessen einiger Tiiren und bei weitem
nicht das Tiefste und Beste, was man sagen konnte, auch nicht alles,
was ich vielleicht selbst sagen konnte. | o

d) Der Menschals Gefass Gottes. Ist es, mochte ich
dIe fragen, denen die Botschait: Gott wird Mensch, ein Aergernis
bedeutet, ist es denn so merkwiirdig, dass Gott sich in seiner Scho-
pfung kund tut? Es macht euch doch gar keine Schwiérigkeit, Gott
im Abglanz seiner Herrlichkeit zu sehen, wie er sich durch den
Frieden und Glanz des unendlichen Sternenhimmels, durch das
Licht der Sonne, die iiberirdische Erhabenheit der Alpenwelt oder
das schwelgende Geheimnis des Waldes offenbart? - Wie sollte er
sich denn nicht durch den Menschen kund tun kénnen? Ist
nicht .auch nach eurer ‘Meinung der Mensch die Krone der Scho-
pfung'P Ist er nicht, wie auch ihr wohl zugebt, sogar das Ebenbild
Gottes? Sollte denn aber nicht das Ebenbild das Urbild kund tun?
Ja, ist nicht .der Mensch das Kind, der Sohn Gottes? Sollte denn
aber nicht am Sohn der Vater erkannt werden? Geht es denn

467



nicht auch in Wirklichkeit so, dass wir vor allem am Bildé von Men-
schen etwas von Gott erfahren? Ist es nicht Pestalozzis Meinung,
dass in Vater und Mutter dem Kinde Gott nahe tritt und anschau-
lich -wird, vielmehr nahe treten und anschaulich werden sollte?
Ist nicht die Beriihrung mit einem Menschen, in dem- Gottes Geist
- wohnt, als Vertrauen, Reinheit, Giite, das sicherste Mittel, um in
uns die gelahmte oder schlummernde Kraft des Glaubens aufleben
zu lassen? Und sollte das, was im allgemeinen der Mensch dem
Menschen ist oder doch sein kann, nicht Jesus Christus allen Men-
schen auf ganz besondere Weise sein oder sein konnen, er, das un-
getriibte Ebenbild Gottes, er, der ,eingeborene, das hEISSt der
wahre, einzigartige Sohn des Vaters ?

Aber indem wir dies fragen, tritt uns wieder jener Einwand
entgegen, der Gott verkleinert und erniedrigt sieht, wenn er Mensch
wird. Ich frage dem entgegen: Hemmt euch nicht etwas wie ein
quantitatives Denken? Es ist euch keine Verkleinerung und Ernie-
derung Gottes, wenn nach Immanuel Kant etwa der ,,bestirnte Him-
mel iiber mir* Gottes Olfenbarung sein soll, aber ist denn ,,das mora-
lische Gesetz in mir* nicht nach dem gleichen Immanuel Kant ebenso
sehr und noch mehr eine Offenbarung der Unendlichkeit? Oder ist
die Unendlichkeit des Geistes etwa weniger als die der Natur,
die doch nur ein Abbild, ein Sinnbild von jener bedeutet? Ist nicht
das personliche Geistwesen des Menschen, als die hochste Gestalt
der Schopfung, auch die hochste Form der Offenbarung Gottes,
das kostbarste Geléss, in das er seine Herrlichkeit giessen kann? Ist
nicht alle falsche Menschenverehrung bloss eine heidnische Entar-
tung jener wahren Ehrfurcht vor dem ‘Menschen, dle in ihm Gott
offenbar sieht?

e) Trotzdem ein Wunder. Trotzdem, ihr moget doch
auch ein euch selbst vielleicht verborgenes Recht haben, wenn ihr
euch striubt, das Wort anzunehmen, dass Gott Mensch geworden
sei in Jesus Christus. Wir stossen hier auf eine jener Antinomien,
die ja auf diesem Gebiete die Regel sind. Der Verstand kann uns
an diese Wahrheit heranfithren, aber nicht in sie hinein fithren; er
kann Hindernisse beseitigen, die uns von ihr abhalten, aber sie selbst
kann er uns nicht zu eigen machen. An der entscheidenden Stelle
ist noch ein ,Sprung®, ein Werk dessen, was wir ,,Glauben® nen-
nen, eine ,,Gnade®, ein ,,Wunder* notig. Es bleibt also in-dem Wort
von der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus das Ratsel, die
Paradoxie, das Geheimnis, nur nicht mehr fiir den einfachen Ver-
stand, sondern gleichsam auf einer hoheren Stufe. Wollen wir sie
zu deuten versuchen?

f)Der Mensch Jesus als Gefass Gottes. Wie wird
denn Gott offenbar in Jesus, diesem Menschen Jesus? Ich mochte

468



antworten: in Dreierlei, in seiner Heiligkeit, seiner Liebe
und seinem Vertrauen. Damit soll, nochmals betone ich es,
nicht alles gesagt, sondern nur sozusagen auf einige Stellen am
Bilde Christi hingedeutet sein, wo das, was wir seine Gottheit nen-
nen konnen, auch fiir ein noch zweifelndes, dem offenbaren Geheim-
nis des Gotilichen nicht erschlossenes Auge am meisten zugang-
lich wird. Diese Heiligkeit und Giite und dieses Vertrauen sind das
Wunder. Diese Heiligkeit strahlt in vollkommener Lauterkeit, un-
getriibt von menschlicher Verunreinigung, als ,,Herrlichkeit Gottes*,
so hell und méchtig, wie im Reiche der Natur die Sonne als Sinn-
bild des Lichtes Gottes strahlt. Und noch wunderbarer ist diese
Liebe, diese Liebe, die in den Worten der Bergpredigt iiber alles
Menschliche héher und unerreichbarer hinausgekommen ist, als
Berggipfel iiber die Ebene ragen und die in seinem Verkehr mit den
Zollnern und Siindern tiefer hinuntersteigt, als Menschenliebe in
ihrer grossten Stirke es je gekonnt hatte und ohne ihn je kénnte,
Denn wirklich nur Gott selbst in einem Menschen kann dies voll-
bringen, nur der H6chste und Erhabenste selbst konnte sich so tief
erniedrigen, €in Mensch und was menschlich ist, hitte das nie ge-
konnt, kann es nie. Zu den Aermsten und Geringsten, zu den
Schwichsten und Siindigsten gehen und sie zu Trégern seiner
Sache machen, das kann, wie Blumhardt einmal gesagt hat, nur
Gott selbst, der Mensch wird immer das menschlich Grosse und
‘Glanzende dafiir bevorzugen. Und nun kommt zu dieser Heiligkeit
und Liebe das, was ich das Vertrauen nenne und womit ich
meine: diese Gottverbundenheit ohne Wanken, diese Treue, dieser
Gehorsam, dieses Leben aus Gott, Atmen in Gott dieses Festhalten
Gottes in Not und Tod, diese Wirklichkeit Gottes in seiner einen
Menschen ganz erﬁillenden, ja verkorpernden Kraft und Klarheit.
Das kann keiner sehen, ohne dass ihn darin Gott selbst ergreift.

g) Gottoifenbar in Christus. Eine Erganzung aber
ist hier notig. Wenn ich die, welchen es schwer fillt, in Jesus Chri-
stus Gott zu sehen, Gottes Art und Macht, recht verstehe so liegt
die Schwierigkeit fur sie vor allem auch darm dass sie Jesus viel
zu isoliert sehen, viel zu sehr bloss als einzelnen Menschen. Dann
entsteht die Frage ‘Wie sollte uns denn in diesem einzelnen Men-
schen die Fiille Gottes entgegentreten? Wie sollte Gottes Offenba-
rung sich gerade in diesem Jesus von Nazareth konzentrieren und
- vollenden? Die Frage hat in diesem Sinne vollkommen recht. Es
war der Fehler einer gewissen Richtung der sogenannten modernen
Theologie, die Offenbarung Gottes zu stark auf den sogenannten
historischen Jesus, das heisst, auf eine vereinzelte, noch dazu allzu
stark bloss menschlich gemachte geschichtliche Erschemung abzu-
stellen. Jene erschien damit entweder als eine Art Zufall oder dann

469



als ein blosses Glied in.der grossen Kette der Rellglonsgeschlchte
und diese Basis erwies sich als zu schmal oder zu schwach, um: ein
solches Gewicht zu tragen. “Mit andern Worten: diese Art erbltckte
die Offenbarung Gottes in Jesus Christus zu stark bloss-in J-esus
und zu wenig in Christus. Es gibt heute als Erzeugnis. der Re-
aktion darauf eine entgegengesetzte Art, die ihn zu sehr nur in Chiri-
stus sieht und zu wenig in Jesus. Dlese ist gewiss ‘noch viel, viel
falscher, fithrt viel weiter von der Wahrheit ab, weil vom ,,Flelsch“
wieder zuriick zum ,Wort“. Aber es bleibt deswegen doch richtig,
dass man Gott in Jesus nicht sehen kann ohne den Christus.:. Was
heisst das? Das heisst: Man darf Jesus eben nicht als isolierte Er:
scheinung, als eine Art Zufall in der Geschichte verstehen,:freilich
auch nicht bloss als einen Hohepunkt der Religionsgeschichte, son-
dern muss ilin sehen in dem, was man mit einem dem Sinn:nach tie-
fen und wahren alten Ausdruck die Geschichte der Offenbarung
oder die heilige Geschichte nennt, in der Geschichtes des Reiches
Gottes, worin der lebendige und heilige Gott hervortritt,: der sich
zuletzt als Vater kund tut. Von dieser Geschichte, die auf ihn an-
gelegt ist und auf ihn {iberall hinwies, ist Jesus Christus die Er-
fillung. Er ist sozusagen diese ganze Geschichte.  Diese Ge-
schichte baut sich ihrerseits auf iiber dem, was Natur und Men-
schengeist an Offenbarung Gottes enthalten. Denn auch sie enthal- -
ten als Werke Gottes ganz sicher Offenbarung. Jesus Christus ist
also sozusagen das letzte Wort der Schopiung Gottes, worin dieser
hervortritt. Er ist das A und O, er ist das Ende und’ zugleich
wieder ein Anfang. Er ist nicht ein blosser Hohepunkt der Reli-
glonsentw1cklung, sondern das Wunder, das die Offenbarung Got-
tes immer ist,') aber er ist auch keine xsollerte Erscheinung, kein
,Zufall®, sondern der Sinn der Geschichte, der yErstgeborene der
ganzen Schopfung®,’) das Ende der Gedanken Gottes, “die Vollen-
dung seines ganzen Wortes im ,,Flelsch“, ,,die Fiille der Gotthelt in
Leiblichkeit.*®)

Diesen ganzen grossen Zusammenhang, diese ganze Geschzchte
der Offenbarung Gottes miissen wir im Auge haben, mit andern
Worten: Christus in Jesus sehen, um das Geheimnis fassen zu kon-
nen, dass Gott im Menschen Jesus Christus uns entgegentritt.

So also schauen wir in Jesu Heiligkeit und Liebe, wie in seinem
Vertrauen, in diesem so natiirlichen und doch so unerklarhchen un-
glaubllchen Wunder, die Herrlichkeit Gottes selbst.:  Gerade darm
tritt uns die ganze Helhgkelt und Hoéhe Gottes entgegen, sein gan-
zes iiber den Menschen, wié er sonst ist, unendlich erhabenes We- ~

') Vgl. dazu den Aufsatz ,,Neuschopfung“ im Maiheit,
) Col. 1, 15. '
%) Col. 2 9.

470



- sen, sein ganzes Geheimnis, und doch alles wieder ‘so menschlich,
so anschaulich, so verstindlich — Gott Mensch geworden! . Und
von diesen drei Punkten aus kann uns denn wohl das ganze Ge
heimnis der Gottheit Christi nahe treten. So ist es zwar ein Wunder
und heiliges Geheimnis und doch eine sonnenhaft klare Wahrheit,
diese Offenbarung Gottes in Christus, die das andere einfache grosse
Wort aussprlcht ,,Wer mich siehet, der siehet den Vater e

3. Gott w1rd wirklich. Gt gl |

D1ese Wahrheit erschliesst sich jedoch erst recht, wenn wir. wel-
ter schreiten, in ihrer ganzen Gewalt und Tragwelte ;e g

Es soll uns aber jenes grosse ,,Das Wort ward FIEISCh“ Welter
fithren. Was liegt darin beschlossen? Nicht weniger als unsere
tiefste Gottesgewissheit und damit unser letztes und héchstes Gut.

Das Wort wird Fleisch heisst: Gott wird wirklich! ‘D as -Will
es ja heissen: ,,Das Wort wird Fleisch.*

a) Das Wort Denn was ist das ,,Wort“? Als Gelehrte wissen
wir, dass das ,,Wort“, der Logos, wie es im Griechischen heisst, ein
Be'griff ist, der aus der griechischen Philosophie herkommt und dofrt
ungefdhr so viel bedeutet wie die aus dem verborgenen Wesen Got-
tes hervortretende Gotteswahrheit. Es ist ja, wie schon angedeutet
wurde, die Weise des Johannesevangeliums, dass es das, was die
ersten Evangelien in der realistischen Sprache der Tatsachen wver-
kiindigen, in der Sprache des Gedankens oder im dichterischen Sym-
bol ausdriickt. Aber auf den Boden des Neuen Testamentes ver-
setzt, gewinnt dieser Ausdruck vom ,,Wort“, das ,,Fleisch® ward,
doch einen Sinn, der dem Gesamtsinn der Bibel entspricht und de-
ren heiligen Realismus atmet. Folgendes ist offenbar der Sinn: . -

Gott ist der Menschheit und ist dem einzelnen Menschen zu-
nachst ,,das Wort“. Das bedeutet: er ist dem Menschen einge-
pilanzt als ,,Uroffenbarung*, weil eben der Mensch. aus Gott
stammt, Gott den Menschen ,konstituiert“. Anima naturaliter
christiana — die Seele von Natur eine Christin, zum Einen Gott hin
strebend. Aber diese Uroffenbarung ist in ihm bloss vorhanden
als Ahnung, Moglichkeit, Sehnsucht, Forderung (,,Postulat®). Sie
ist auch vorhanden als philosophischer Gedanke, als ,,1d ee‘“ oder
als ,,Mythus*“ und strahlt als solche in hohem, geheimnisvollem
Glanz. Denken wir bloss an Platos erhabene und tiefsinnige philo-
sophische Dichtung und. dichterische Philosophie. Wir diirften
vielleicht sogar sagen: sie ist vorhanden als ,,Religion*, wobei
unter Religion eben das menschliche Ahnen, Sehnen, Fordern in
Bezug auf Gott zu verstehen ist. Dariiber hinaus fiithrt von Anfang
an die Bibel. Hier handelt es sich nirgends um Philosophie und
Religion, sondern um die Wirklichkeit Gottes, der gerade

471



darum der Leben dig e heisst. Gott tritt hervor wie in der Sché-
piung, so vor allem in der Geschichte. Er geht tief in die kon-
krete Geschichte ein, in die des einzelnen Menschen wie in die der
Volker. Er wird Wirklichkeit, nicht eine in ruhiger, verklarender
Verklartheit iiber der Welt thronende Idee, sondern eine richtende,
fordernde, beunruhigende, umwailzende Kraft inmitten der Men-
schenwelt. Man kann insofern schon hier sagen: Er wird Mensch.
Denn er wird personlich; er tut in seiner engen Verbindung mit dem
Menschen seinen Willen kund. Aber er bleibt doch ,,Wort“, das
heisst: er bleibt als volle Wirklichkeit eine Verheissung und insofern
eine Ahnung, Sehnsucht, Forderung. '

b) Das Wort wird Fleisch. In Jesus Christus wird er
,Fleisch* und damit strahlt das 'Weihnachtslicht in der Menschen-
welt auf. .

Denn nun erst ist Gott als volle Wirklichkeit unter uns. Nun
steht er in seiner vollkommenen Heiligkeit und Liebe doch unter
uns als Mensch von Fleisch und Blut, inmitten des ganzen Erden-
stoifes und Erdenwesens — ja mitten darin, tief darin, tiefer als wir
alle, irdischer als wir alle. Wir sehen in ihm Gott, sehen seine
,Herrlichkeit, ja, sehen aber freilich auch, wie diese Herrlichkeit
tief hinunter muss, in die Welt- und Hollenfinsternis, wie sie hinauf
muss ans Kreuz und freilich aus Welt- und Hollenfinsternis und aus
Kreuzesnot erst recht aufstrahlt und den Ostersieg gewinnt. Wir
sehen es — wir konnen es fassen, tasten. Diese Heiligkeit und Liebe,
diese ganze Gottesart, Gotteskraft und Gottesherrlichkeit, sie sind
da, sind Wirklichkeit. Dadurch wird Gott selbst uns unendlich
wirklich. Nun ist er nicht mehr bloss philosophische oder religitse
Ahnung, Méoglichkeit, Sehnsucht, Forderung, sondern Erfiillung,
Gegenwart, Kraft, Tatsache, nicht mehr bloss Schatten, sondern
Fleisch und Blut. Nun erfasst er uns mit der Kraft der Wirk-
lichkeit, erschiittert uns, demiitigt uns, erhebt und erloést uns. Nun
ist er uns wie die Sonne. Nun kommen wir nicht mehr von ihm los,
so wenig, ja weniger als von irgend einer andern Realitit. Nun be-
gleitet er uns als Mensch und Gott, als Gott und Bruder auf unserm
Menschenweg, durch Leid, Schuld, Tod, Hoélle und dariiber hinaus.
Nun lasst er die Welt nicht in Ruhe, sondern erfasst sie wie uns mit
der Krait der Wirklichkeit, erschiittert sie, demiitigt sie, erhebt sie,
erlost sie und macht sie zu seinem Reich. Denn diese ungeheure
Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus ist eben darum die ungeheure
Unruhe der Welt, weil sie die Allwirklichkeit werden, weil sie keine
andere Wirklichkeit dulden will. Sie drangt und treibt zu der Bitte:
,,Dein Reich komme, dein Wille geschehe auf Erden wie im Him-
mel.“

¢) Wie kann diese Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus er-
472



kannt werden? Selbstverstandlich ist sie kein wissenschaftlicher
Lehrsatz. Wo man je versucht hat, sie in diesem Sinne zu einer- in-
tellektuellen Wahrheit zu machen, hat man, wie schon gesagt wurde,

die Menschen sofort ein Stiick weit von ihr weggefiithrt. Hier kann
man vielmehr bloss sagen, was man zu dem sagen muss, der die
Sonne sehen will: , Komm und sieh.“ Sieh diese vollkommene Hei-
ligkeit, die doch nichts Gemachtes, Geschraubtes, Gekiinsteltes hat,
sieh diese Lauterkeit, diese Unbed1ngthe1t diese Krait und Treue
des Guten, verglemhe sie mit dem, was du und Andere sind, lasse
dich anstrahlen von ihrer Gottl1chke1t und Klarheit, und du blst da-
‘mit des heiligen Gottes wunderbar gewiss, dem das Reich ist und
die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit, wie das Unservater aus-

klingt. Sieh diese Liebe in ihrer Reinheit und Unbedingtheit, diese
Liebe, die kann, was du und Andere nicht kénnen, diese Liebe, die
keine Grenzen kennt, diese Liebe, die vor keiner Holle zuriickscheut,
diese Liebe, die nur um so heiliger wird, je weniger sie der Beriih-
rung mit dem Unheiligen aus dem Wege geht, diese Liebe, die ein
Wunder ohne Ende ist, die — Gott ist, und du wirst wunderbar des
Gottes gewiss, dessen tiefstes Wesen es ist, Seelen nicht verloren ge-
hen zu lassen, sondern zu retten, der auch dich aus jeder Hélle zie-
hen kann und will. ,,Wer mich siehet, der siehet den Vater.“ Sieh
diese Kraft und Macht der Gottverbundenheit, die sich durch keine
Gewalt der Welt und keine Schrecken des Todes brechen 14sst, diesen
Gehorsam, der nie irre wird, diese Gotteswirklichkeit in einem Men-
schen, und du wirst in dem so in einem Menschen wirkenden den
wirklichen Gott spiiren. Sieh auf die Geschichte, aus der Jesus von
Nazareth dir als Christus entgegentritt und du wirst erkennen, dass
er Sinn und Ende der Geschichte ist.

4, Gott wird bekannt.

Aber dieses Erste, Gewaltige, Unausdenkbare, dass Gott in dem
Menschen Jesus Chnstus wirklich wird, fiihrt von selber zu dem
Zweiten, das nicht minder gross und wunderbar ist: ,,Gott wird
bekannt ¢ -

a) Der unbekannte Gott. Auch damit ist ein wesent-
liches Stiick Geschichte der Religion angedeutet, ein Sehnen und
Verlangen der Volker wie des einzelnen Menschenherzens, das aber
in Ungeniigen endet, bis es vor der Tatsache, die Jesus Christus
heisst, seine Erfiillung findet. ,

Nichts ist dem Menschen ein tieferer Schrecken als das Unb e-
kannte. Zwar zieht es ihn gewiss auch an, lockt ihn, reizt ihn, aber
entweder nur, wie ihn auch das Schreckiiche reizt, das deswegen
doch schrecklich bleibt oder dann, weil er dahinter etwas ahnt, das
letzten Endes gut und heilsam ist. Jedenfalls gilt dies von dem, was
das Menschenherz meint, wenn es G o tt sagt oder Gott stammelt

473



in der Sprache irgend einer Religion. Das, was letztlich iiber uns
herrscht, darf nicht dunkel sein, sein Sinn darf nicht ungewiss blei-
ben. Es koénnte uns sonst ja hassen zerschmettern, vielleicht auch
bloss.ohne Erbarmen richten.  Ein blosses Schicksal mag ein Gott
sein fiir den Gliicklichen, Erfolgrelchen Abenteuerlustigen, aber die-
ser Gott lastet erstickend auf der bedriickten, von Welt- und Héllen-
finsternissen umgebenen Seele und er kann eines Tages iiber den
Gliicklichen und Erfolgreichen plétzlich zusammenstiirzen. Die
Natur mag uns in guten Stunden mit ihrer Erhabenheit emporzie-
hen, mit ihrem Frieden uns beruhigen, mit ihrem Lacheln uns be-
glucken aber sie kann uns ebenso plotzlich wie das Schicksal die
grausame Raubtiertatze der Sphynx erfahren lassen. Zu eifer sitt-
lichen Weltordnung aufzuschauen, mag uns stirken, reinigen, de-
miitigen, unser Herz gegen die Macht des Bosen fe1en aber kann
nicht auch sie uns eines Tages zermalmen, wenn wir schuldlg wer-
den, wenn die Finsternisse unbegrelfhcher Geschicke sich um uns
breiten ? Ja, Gott selbst, der Gott, den wir zu kennen glauben, un-
ser Gott, kann er uns nicht so ferne riicken, sich in Wolken und
Dunkel verbergen, dass er uns die lastendste der Qualen wird? Wie
furchtbar ringen mit diesem Dunkel Gottes ein Hiob und Jeremias
und die Menschen der Psalmen! Ja, es bleibt dabei, nichts ist der
Menschenseele letzten Endes ein grosserer Schrecken, als der unbe-
kannte Gott. Noch mehr: jeder Schrecken, der uns befillt, jeder;
der Schrecken des Schicksals, der Schrecken des Ratsels, der Schrek-
ken der Natur, der Schrecken der Welt, der Schrecken der ‘Menschen,
der Schrecken der Zukunft, der Schrecken des Schmerzes, der
Schrecken der Schuld und am allermeisten vielleicht der Schrecken
des Todes, der, wenn man es tief genug versteht (weil Tod da ist, wo
Gott, und zwar der Lebendige und Gnadige, nicht ist), der Vater
alles Schreckens ist — er kommt aus jener letzten Quelle des Schrek-
kens, dem unbekannten Gott. Darum ist und bleibt die Geschichte
der Religion fiir die Volkerwelt und die einzelne Seele so voll des
Furchtbaren, so lange Gott nicht bekannt ist.

b) Gottistwie Jesus. Es ist das zweite grosse Wunder
der Erscheinung Jesu Christi, dass Gott durch ihn dem Menschen
bekannt wird. Wodurch? Eben dadurch, dass er Mensch wird.
Denn den Menschen kennen wir. Zwar sind im Menschenherzen
auch unbekannte Tiefen, auch Ritsel, Finsternisse, Hollen — aber
nicht im Herzen jesu' Dieses ist klarer als die Sonne. Hier
wohnt nur Wahrheit, Treue, Liebe. Hier ist unbedingter Verlass.
Hier ist felsensichere Ruhe fiir uns. Er ist der Mensch — Ecce homo!
Und dieses Herz ist das Herz Gottes gegen uns. Gott ist nicht mehr
unbekannt, er ist das Bekannteste, das es gibt, bekannt wie unser
eigenes Herz, ja noch viel bekannter, weil unser aufgehelltes Herz,

474



ja uns viel niher, als wir selbst, weil wir erkennen, dass wir eigent-
lich nur ein getriibter Strahl aus dem Lichte sind, das Gott ist, dass
wir erst in ihm zu uns kommen. In Jesus aber tut er sich uns kund.

¢) Ein Einwand undseine Widerlegung. Gott
ist wie Jesus ist. Das ist das einfache, von jedem Kind zu er-
fassende und doch unfassbar tiefe Wunder. Weil s so einfach ist,
bleibt es den Klugen und Weisen verborgen. Sie wollen iiber Gott
etwas zu philosophieren, spekulieren, theologisieren haben, und vor
allem ist es.ihnen unfassbar, ja anstdssig, dass Gottes: Offenbarung
sich in diesem Menschen, Jesus aus Nazareth, der vor zweitausend
Jahren gelebt, erschopft "haben sollte. Sie meinen, diese Ofienba-
rung Gottes miisse ins Unendliche weiter gehen, weil Gott selbst
unendlich sei. Dariiber wiére vieles zu sagen, was hier nicht ge-
sagt werden kann, aber ein andermal wohl wieder daran kommt.
Hier sei nur die Frage gestellt: Was sollte Gott uns Grosseres,
Tieferes, Weitergehendes offenbaren kdénnen, als dass er — Mensch
ist, als dass er das ist, wovon wir bloss eine Andeutung sind?
Wie sollte Gott uns mehr sagen koénnen, als dass er Heiligkeit und
Liebe und damit, mehr philosophisch gesagt, die sittliche Unbe-
dingtheit und Unendlichkeit ist? Damit ist der geistigen Welt die
Sonne aufgegangen. Wohl kann diese Sonne hoher am Himmel
empor steigen, wohl kann sie immer wirmer strahlen, immer stir-
ker alle Welten erhellen, aber sie wird immer nur Sonne sein.

Aber ist es nicht doch auch ein tiefstes Bediirinis der Seele, dass
Gott unbekannt bleibe, dass er Geheimnis bleibe, keinem Ge-
danken, Gefiihl, Begehren ganz erreichbar, immer {iber uns, immer
Gott? Waire er Gott, wenn er ganz bekannt wire?

Ich antworte: Gew1ss es gibt auch ein solches Bediirfnis, wenn
man es bloss recht versteht. Aber es verhilt sich hierin, wie mit so
vielen anderen letzten Wahrheiten des Evangeliums: man darf nicht
zwei Stiicke einer Wahrheit auseinanderreissen und sie einander zu
Gegensdtzen machen, sondern muss sie als zwei Aeusserungen der
Einen Wahrheit fassen. Wie, wenn Gott bekannt und unbekannt zu
gleicher Zeit sein konnte? Ist nicht die Sonne, indem sie uns sonnen-
haft klar ist, zugleich ein Wunder? Ist nicht Jesus, das Licht der -
Welt, die unbegreiflichste der Erscheinungen? Ist er nicht der
Anstossnge? Und wenn Gott uns in Jesus so vertraut geworden ist,
dass wir sein innerstes Herz kennen, stehen uns deswegen mcht
- noch unendliche Offenbarungen der Gehelmnlss_e seines Reiches be-
vor? Und bleibt seine Welt nicht ein unendliches Meer der Rétsel
und Wunder? Ja, ist nicht sein Herz selbst, so genau wir es durch
Jesus kennen, ein Abgrund der Wunder, besonders in seiner Liebe?
Und kennen wir Jesus selbst schon ganz und gar? Ist nicht die
ganze Geschichte seine fortlaufende Offenbarung? \

475



So ist Gott auch der Unbekannte, ja, der im Lichte Unbekannte.
Aber trotzdem: wir kennen ihn! Wir kennen sein Herz, durch Jesus
Christus, den Gottes- und Menschensohn. Wir wissen, dass. dieses
Herz die Heiligkeit, Liebe und Treue ist, die uns geboren hat, uns
zieht und erzieht, uns trégt, rettet, erlost Wir wissen, dass uns
von Gott her Wunder ohne Ende, 'aber nie etwas anderes als dies
begegnen kann. Gott ist uns innig vertraut. Er geht mit uns durch
jedes Menschengeschick. Er ist immer mit uns im hochsten Sinn
Mensch. Er ist nie einem bloss unbekannte, schreckende Macht
mehr. Er ist iiber der Natur, iiber dem Schlcksal iiber der Welt,
iiber uns selbst, iiber der Schuld, iiber dem Tod — immer er, den
wir durch Jesus kennen, immer der Menschengott, der Brudergott.
Und je mehr wir ihn als solchen erkennen, fliesst der Quell der

Schrecken aus. Jeder Schrecken beweist, dass wir Gott noch nicht . |

recht kennen, nicht recht wissen. dass er da ist, ihn noch nicht recht
verstehen. Je mehr Gott uns Wirklichkeit und das heisst auch:
bekannt ist, hort aller Schrecken auf. Das ist das offene Geheimnis
der Erl('jsung von aller Angst.

Gott wird bekannt in Jesus Christus. Das ist wirklich der Son-
nenaufgang in der Geschichte, wie in jeder Menschenseele, die es
erlebt. ,,Gott hat keiner je gesehen,” sagt wortlich iibertragen der
Prolog des Johannes zuletzt, ,,der eingeborene Sohn, der im Schoss
des Vaters war, der hat ihn herausgefuhrt = erklart) “

5. Gott wird menschlich

Aber auch dies Zweite wird erst vollig und damit auch das
Erste, wenn auch das Dritte dazukommt: Gott wird menschhch Da-
rin Wleder liegt Zweierlei.

a) Gott wird wirklich Mensch. Einmal: ‘(Jott‘,wu‘d
uns gerade dadurch wirklich und bekannt, dass er in Jesus Christus
ganz Mensch wird und das bedeutet: ein volles Menschen-
lebenlebt und zwar ein wirkliches Menschenleben. Eine
Ahnung von diesem Gesetz der Offenbarung Gottes, die nur in der
Menschwerdung Gottes vollig werden kann, waltet in allen Religio-
nen, in denen, so viel ich sehe, ausnahmslos der Gedanke im Mittel-
punkt steht, dass, um den Menschen die Wirklichkeit Gottes kund zu
tun, die Erde von widergottlichen Machten zu erlésen und sie
mit Gotteskrait und Gottesglanz zu erfiillen, die Gottheit selbst auf
die Erde (und in die Hoélle) hinuntersteigen miisse und zwar in Ge-
stalt eines gottlichen, gottgeborenen, gotterfiillten Menschen, eines
Gottesmenschen und Gotteshelden, der ringend, leidend, ja sterbend
das grosste Erlosungswerk vollbrmge In allerlei Formen erhabe-
nen und groéberen, tiefsinnigen und flacheren, geht diese ‘Grund-
ahnung durch die Religionen. Sie ist der Kern des M vt hus der
Religionen und Philosophieir. | |

L

476



Was das Leben Jesu davon unterscheidet, ist bloss das Eine,
aber dieses ‘Eine ist von unermesslicher Bedeutung: dass es ein
wirkliches Leben ist, nicht ein bloss mythisches. Dadurch
ist er die Erfiillung des Sehnens der Volker, auch Israels. © Dazu ge-
hort aber wieder etwas, das wieder entscheidend ist: es ist ein v o1-
1 e s Menschenleben, nicht bloss ein Teil eines solchen. Es sind ja
gewiss auch vor und neben ihm Gestalten {iber die Erde gegangen,
die etwas von Erloserkraft in sich trugen und noch tragen: ein
Sokrates, ein Buddha, ein Kungfutse oder Laotse. Was Jesus von
ihnen unterscheidet und zwar so, dass er doch zu einer andern Welt
gehort, das ist einmal die Vollkommenhelt seiner Heiligkeit und
Liebe, wie seines Gehorsams, die wir bei keinem andern antreffen,
anders gesagt: dass uns in itm Gott selbst entgegen tritt in seiner
Ueberweltlichkeit, Unweltlichkeit, Gott der Personliche, Lebendige,
‘Heilige, Unendliche, Gott in strenger Geschiedenheit von allem, was
doch noch Welt ist,Gott als Gott, Gott als Gericht der Welt, —
Jesus Gottes Sohn; sodann aber — was paradox erscheint — dass
er mehr Mensch ist als sie alle, als alle iiberhaupt, nicht Gelehrter,
Weiser, Heiliger, sondern einfach Mensch, ohne Amt, Wiirde, Rang,
Beruf, nur Mensch, Jesus des Menschen Sohn. Das driickt ja gerade
auch die Weihnachtsgeschichte aus, dadurch, dass sie ihn uns als
Kind darstellt und zwar als Kind, das alles irdische Drum. und Dran
entbehrt und trotzdem, ja gerade darum, von goéttlicher Herrlichkeit
umgeben ist. Dazu kommt aber weiter, dass dieser Mensch auch
das als Mensch durchlebt hat, was die andern nur im Mythus tan.
Er ist in die letzten Tiefen menschlicher Armut, Not und Schuld, in
Tod und Holle gestiegen, hat sich als Verbrecher toten lassen und
ist in alledem den Weg Gottes gegangen, hat in alledem das Werk
Gottes getan, ist in alledem mit Gott unerschiitterlich verbunden
und ihm treu gewesen bis ans Ende.

Damit erst ist Gott ganz Mensch geworden. Damit erst ist die
voOllige Verbindung zwischen Gott und Mensch zu stande gekom-
men. Nun erst, da ihm keine Tiefen des Lebens mehr unzugénglich
sind, .ist Gott fiir uns g an z wirklich und g an z bekannt gewor-
den. Nun ist er selbst der Mensch, viel mehr als wir es sind, geht
er selbst durch Armut, Verkennung, Erniedrigung, Hohn und Spott,
Not und Tod, trigt unser Schicksal und unsere Schuld, geht mit
uns durch jedes Dunkel des Menschenloses — wird ganz, ganz
Mensch, viel, viel mehr, als wir, geht in Tiefen des Menschenwesens,
vor denen uns schaudert, bis aut den Grund herab, wird ganz
Mensch und dadurch, gerade dadurch Gott, unser Gott. Wir sind
an keinem moglichen Punkte unseres Menschentums mehr von Gott
verlasseri. ‘Und er wird daram noch alles Menschentum erobern!

b) Gott erldost uns in Jesus von den Frommen.

477



Aber noch ein Zweites liegt in der. Tatsache; dass Gott.in Jesus Chri-
stus menschlich wird, etwas, was nun die Menschwerdung Gottes
vollendet und was zu erkennen wieder von ganz entscheidender
Wichtigkeit ist. Eine Kluft zwischen Gott und Mensch entsteht
nicht bloss durch Ratsel, Schicksal, Schuld, sondern sehr oft und
vielleicht am allermeisten, durch die Religion. Es ist ein-
fach Tatsache, dass die Religion immer wieder eine menschenfeind-
liche Macht, oft die menschenfeindlichste von allen, geworden ist
und wird. Wenn wir an das Christentum, an unsere Frommen,
unsere Religions- und Christentumsleute aller Art denken, sind nicht
sie es vor allem, die uns von Gott abhalten, abstossen, dass wir um
ihretwillen an itm selbst irre werden mochten dass viele um ihret-
willen wirklich an ihm irre werden? Und zwar um ihrer Heu-
chelei willen, um es mit einem Worte zu sagen, worin alles liegt,
oder, wenn wir ein anderes Wort brauchen wollen, das ebenfalls
alles zusammentfasst: um ihrer Wldermenschl:chkelt wil-
len? 'Wir mochten um ihretwillen manchmal das ganze Christen-
tum, die ganze Religion hassen und uns von Gott selbst abwenden.

An diesem kritischen Punkt begegnet uns wieder Jesus und.hilit
uns, erlost uns. Er lehrt uns scheiden zwischen Religion und Chri-
stentum auf der einen und Gott auf der andern Seite.

Durch Zweierlei. -

Einmal . dadurch, dass er selbst so ganz menschlich ist, so viel
mehr Mensch als irgend jemand, wir selbst natiirlich nicht ausge-
nommen. Er ist in allem so ganz der Menschensohn, der Mensch
— FEcce homo! — so gottlich natiirlich, unbedingt fre1 sb unkon-
ventionell, so los von jedem Vorurtell, jeder Eng1gke1t, jeder
Schranke, so heldenhaft und so kindlich, so gewaltig und so liebens-
wert, so herb und so zart, so mannlich und so weiblich: Hier stossen
wir geradezu auf den Menschen und atmen als Menschen tief auf.
Und zugleich auf Gott. Denn das ist ja das immer wieder erstaun-
liche Wunder, dass eben gerade in diesem vollkommenen Menschen-
tum sich Gott offenbart. Gerade Weihnachten zeigt, dass Gott sich
in der menschlichsten Form des Menschen, im Kind, kund tut. So
fliichten wir uns zu Jesus, wenn uns Rehglon und Christentum ent-
leidet sind und uns Gott durch sie verhiillt wird, und finden hier in
menschlicher Freiheit und Herrlichkeit Gott. Wir sehen, dass es
gerade die Frommen aller Art sind, die Gott in diesem Menschen
verwerfen, eben weil er so ganz Mensch ist, und gerade das rettet
~uns wieder vor den Frommen, den Religionsleuten und Christen-
t(t}xmsleuten. Er ist nicht Religion oder Christentum, sondern Reich

ottes.

Aber noch durch ein Zweites wird in Jesus Christus Gott
menschlich. Er ist es, der alles Menschliché so innig mit Gott ver-

478



bindet, dass es dadurch wichtig wird, dass dadurch Gott ein
Menschengott wird. Es ist immer wieder die Neigung der Religion,
Gott und Menschen auch dadurch zu trennen, dass sie tut, als ob
des Menschen Anliegen fiir Gott zu gering, als ob der Mensch fiir
Gott etwas Verachtliches wire. Ganz anders ist es bei Jesus. In all
seinem Reden und Tun stellt er die vollkommenste Einheit zwischen
Gott und Mensch her. Gottesliebe ist Nachstenliebe und der Nachste
ist der Mensch. Das Anliegen des Aermsten der Menschen ist fiir
Gott wichtig und kommt vor dem Gericht Gottes mehr in Betracht
als alle blosse Religion. Alles was menschlich ist, wird durch Jesus,
den Gottes- und Menschensohn, auch géttlich. )

d)ElnletzterElnwand undseine Widerlegung:
Freilich erhebt sich hier wieder ein Einwand. Machen wir damit
Gott nicht zu menschlich? ,,Ist es nicht auch wieder entscheidend
wichtig, dass Gott eben nicht Mensch ist, sondern G ott, dass er
unendlich iiber dem Menschen steht, dass er anders von Art ist als
dieser, das er sein Gericht bedeutet, das der Mensch zunichte wird
vor ihm? Gott kann dem Menschen doch nur dadurch helfen,
dass er anders ist als er.

Gewiss ist das so, und wir haben ja diese Wahrheit selbst schon
stark hervor‘gehoben. Wir konnten sie auch so ausdriicken: Gott
kann nur Mensch werden, wenn er Gott ist. Ja, aber die Mensch-
werdung Gottes als Zentrum der Christuswahrheit wird dadurch

nicht aufgehoben. Wer sich einseitig auf jenen Gedankenbahnen
~ bewegt, wo man Gott vom Menschen trennt, um seine Welterhaben-
heit zu wahren, geht am Weihnachtsgeheimnis vorbei. Es besteht
ja darin, dass Gott Mensch wird, das Unendliche ins Endliche vol-
lig emgeht Jene verkennen auch dass die Welterhabenheit Gottes
nicht in seiner richtenden Heiligkeit, sondern in seiner Liebe am
meisten offenbar wird. Denn sie ist das eigentlich Goéttliche. Vor
ihr beugen wir uns auch am willigsten, williger als vor einer blos-
sen welterhabenen Heiligkeit. Wem zollen wir mehr Ehrfurcht als
der Mutter? Und warum, wenn nicht um ihrer zarten: Giite willen,
wenn nicht darum, dass wir auf ihrem Schoss gesessen und an ihrer
Brust gelegen? Die Liebe ist der Gipfel der Heiligkeit. Die Liebe
ist die schirfste Richterin. Sie sitzt auf dem Throne des Menschen-
sohnes, wenn er zum Weltgerichte kommt. Am Kreuze, wo er am
tiefsten heruntersteigt, uns am nichsten kommt, am meisten Mensch
- wird, mehr Mensch als wir, wird Gott wahrhaitig Gott.

So bleibt das offenbare Geheimnis der Menschwerdung der hei-
lige Mittelpunkt der Wahrheit von Christus und vom Reiche Gottes,
von Gott und vom Menschen. Noch einmal sage ich, dass ich, weit
davon entfernt, seine Tiefen erschépfen zu wollen, mit diesen Ausfii-

479



rungen nur darauf hingedeutet habe. Und nun sollen, nachdem dies
geschehen, alle Deutungen und Erklirungen wieder hinfallen und
nur das Eine iibrig bleiben: das Hinschauen auf den, worin das
Wort Flelsch wurde. L. Ragaz.

Auf der Lorettohohe.!)

Gedankenzum Totengedenktag.

Wir sind Menschen, die in Zeit und Raum hineingebunden sind.
Augenblicke und Orte beeindrucken unser Leben und kénnen unsere
Seele bis ins Tiefste erschiittern. Solche Augenblicke sind die Tage,
wo wir der erschiitternden Stunden gedenken, in denen unsere Men-
schenbriider aus dem Reiche der Lebenden in das geheimnisvolle
Reich der Toten hiniibergegangen sind. Solche Stunden sind immer
an Orte gebunden und diese steigen mit den Stunden vor uns auf,
um so aufdringlicher, je erschiitternder das Sterben war. In s,olchen
Augenblicken des Gedenkens fallen die Masken von den Dingen,
welche sie im Alltag umgeben und sie erscheinen in ihrer wahren
Wirklichkeit, nackt und bloss, leuchtend in Schénheit oder in ihrer
abscheulichen Hésslichkeit. Da versinken all die Scheingebilde ins
Nichts, und nur das Ewige bleibt. Liebe und Hass, Krieg und
Friede gewinnen ihre rechte Beleuchtung, wenn die Toten aus den
Grabern treten und mit erschiitternder Sprache zu uns reden.
Aber nur jene, die von der lauten Strasse und dem ldrmenden Ge-
schrei der Masse sich zuriickzuziehen vermogen, vernehmen die
mahnende Stimme der Toten. Und die Toten des Weltkrieges rufen
nun schon seit Jahren und je mehr die Zeit uns entfernt von ihrem
Sterben und je mehr wir die Orte des Schreckens vergessen, desto
lauter scheinen die Geister des Hasses um uns und in uns wieder
ihre Stimme zu erheben.

Wie klein ist doch die Schar derer, welche heute zuverlassig fiir
die Ueberwindung des Hasses und des Krieges eintreten, gegeniiber
jenen, die sich mit voller Ueberzeugung oder als Nachlaufer und
verfithrt durch Massensuggestion dem nationalen Egoismus hinge-
ben. Die Reden, welche von den ausfiihrenden Beamten des Rei-
ches und der Stidte gehalten werden, z. B. beim Erscheinen Hin-
denburgs im Ruhrgebiet, kénnen kaum die Glut des Feindeshasses
zuriickhalten. Man spiirt sie, und alle, an die sie gerichtet sind, .
nehmen in ihrem Herzen Funken dieser hasslichen Glut mit nach
Hause und ins Leben, und die Presse tut das Ihre dazu. Man er-

') Dieser aus der ,Menschheit“ abgedruckte Aufsatz des Fuhrers der
katholischen ,arossdeutschen Jugend“, eines Mannes von seltenster Art, wird
gewiss allen Lesern der ,Neuen Wege“ viel zu sagen haben, gerade ]etzt —
Die Lorettohohe war einer der umkimpitesten Punkte der Westiront. D. Red.

480



	Gott und Mensch : ein Stück Weihnachtstheologie

