
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 12

Artikel: Gott und Mensch : ein Stück Weihnachtstheologie

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachtsspruch.
Lobt Gott, ihr Christen alle gleich,
In seinem höchsten Thron,
Der heut schliesst auf sein Himmelreich
Und schenkt uns seinen Sohn.

Er äussert sich all seiner Gewalt,
Wird niedrig und gering,
Nimmt an sich eines Knechts Gestalt
Der Schöpfer aller Ding!

Er wechselt mit uns wunderlich,
Fleisch und Blut nimmt er an
Und gibt uns in seins Vaters Reich
Die klare Gottheit dran.

Aus einem alten Weihnachtslied (von Nikolaus Hermann).

Gott und Mensch.
Ein Stück Weihnachtstheologie.

1. Die Menschwerdung Gottes als das Evangelium.
Das eigentliche Geheimnis von Weihnachten, die Botschaft von

der Menschwerdung Gottes, diese Botschaft, die zugleich den
Mittelpunkt der ganzen Wahrheit von Christus und dem Reiche Gottes
bildet, ist auf der einen Seite so bedeutsam und unendlich reich und
auf der andern Seite immer noch vielen heutigen Menschen so wenig

vertraut, ja ihnen zunächst so fremd — obschon es gewisser-
massen die modernste der Wahrheiten ist — dass es immer wieder
nötig ist, davon zu reden, wenn auch jeweilen nur, um wieder auf
sie hinzudeuten und nicht etwa mit dem Anspruch, sie erschöpfend
darzustellen.

Diese Wahrheit, dass in Jesus, dem Christus, Gott Mensch
geworden, die die ganze Bibel durchzieht — das Alte Testament als
Vorbereitung, das Neue als Erfüllung, aber auch dem Alten wesentlich

— und die dann das Zentrum des christlichen Denkens und des
christlichen Dogmas wird, findet sich im Zusammenhang mit
Weihnachten an zwei Stellen am wunderbarsten ausgedrückt: gleichsam
im Bilde durch die Weihnachtsgeschichten der zwei ersten Evangelien,

mehr gedankenmässig aber im sog. Prolog des Johannes-
Evangeliums, vor allem in dem Verse : „Und das Wort ward Fleisch
und wohnete unter uns und wir sahen seine Herrlichkeit, die Herr-

465



¦.¦¦¦¦

lichkeit des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und
Wahrheit." Wir wollen versuchen, aus der Tiefe und Fülle dieser
Gesamtwahrheit, die so gross ist wie die Welt und tiefer als das
Weltmeer, einige Wahrheiten herauszuheben, die mir besonders
wichtig zu sein scheinen.

2. Gott wird Mensch.
Gott wird Mensch? Wie ist das möglich? Und wie kann dies

gemeint sein?
a) Der Anstoss. Nichts war dem „modernen" Menschen

lange Zeit hindurch anstössiger als die Lehre von der Gottheit
Christi, die dafür von den Anhängern der älteren Auffassung des
Christentums um so zäher festgehalten und verteidigt wurde. Um
diese Festung vor allem entbrannte der Kampf zwischen der positiven

und liberalen oder, wie sie bei uns lange genannt wurde,
reformerischen Richtung.

Wie soll, fragte der Moderne, so Unvereinbares zusammen kommen,

Gott Mensch werden, der Unendliche und Ewige in das Endliche

und Vergängliche, der Heilige und Vollkommene in das unheilige

und mangelhafte Gefäss eingehen? Wird dadurch nicht Gott
vermenschlicht und das heisst, herabgezogen, erniedrigt, seiner
Majestät entkleidet? Worauf dann der altgläubige Christ antworten
konnte : „Und wie soll denn dieser ewige und heilige Gott uns
Menschen nahe kommen, uns zum Gotte werden, wenn er nicht Mensch
wird?"

Wie steht es heute mit diesem Streit? Ich glaube, dass wir
darüber hinaus gekommen sind. Dieser Streit war, mochte er auch als
Vorbereitung eines neuen Lebens eine Bedeutung haben, auf der
direkten Linie recht unfruchtbar. Eigentlich fehlte es doch beiden
Gegnern, den Positiven nicht weniger als den Liberalen, an einem
lebendigen Verständnis dieses offenbaren Ur- und Zentralgeheimnisses

der Christuswahrheit. Denn es fehlte der ganzen Zeit an einem
lebendigen Sinn für die Welt Gottes und die Wirklichkeit Gottes. Es
ist mir, als ob sich hier etwas geändert hätte, als ob ein Schleier
weggezogen worden wäre.

Und wie wollen nun wir das Geheimnis deuten?
b) Kein Dogma. Eins sei zuerst und mit allem Nachdruck

gesagt: es liegt uns, im Gegensatz zu gewissen theologischen
Zeitmoden, ganz ferne, etwa das Dogma von der Gottheit Christi
oder, wie wir nun umfassender sagen wollen, von der Gottmenschheit

Christi wieder aufzurichten, das heisst, die alte lehrhafte Form
dieser Wahrheit wieder herzustellen und sie zu einem Glaubensgesetz
zu machen, das unter dem Vorgeben, Führer zum Geheimnis Christi
zu sein, im Gegenteil viele davon ausschlösse. Was man auch von

466



_

jener alten Form denken mag — und wer sie versteht, weiss, dass
man davon hoch denken muss — so scheint doch gewiss, dass wir
heute^diese Wahrheit in anderer Gestalt haben müssen, zum mindesten,

haben dürfen. Niemand fürchte sich also, dass wir ihm etwa
wieder alte Geistesfesseln anlegen wollten, im Gegenteil, diese
Wahrheit ist, recht verstanden, eine Freiheitslehre, ja die Freiheitslehre

in ihrer tiefsten Form selbst.
„Ein Schwert, geschwungen für die Freiheit, ist Das fleischgewordene

Wort, davon ihr predigt," lässt einer der Begründer des
modernen Sozialismus, Ferdinand Lasalle, seinen Ulrich Hütten
sagen. •

s

c) KeineErklärung. Aber wie — sollen wir das Geheimnis

überhaupt zu deuten versuchen? Geht es damit nicht so, wie
jedem echten Geheimnis, dass es eine heilige und starke Wirklichkeit

bleibt, so lange man es andächtig stehen lässt, aber sofort
entschwindet, sobald man es anrührt, es analysieren, erklären will?
Gewiss, so ist es, und darum sei zum Zweiten gesagt : Was unsere
Gedanken und Worte tun können, ist höchstens, dass sie uns an das
Geheimnis heranführen, einige Hindernisse beseitigen, die uns von
seinem Anblick abhalten, einige Türen öffnen, die zu ihm führen;
offenbaren muss es sich dann selbst. Wie Gott in Jesus Christus
Mensch wird, muss sich dem offenbaren, der auf Jesus Christus
schaut; keine Theologie und Philosophie, keine Kunst des Gedankens

und kein Glanz der Rede können ihm zum Letzten helfen. Es
muss ihm gegeben werden und es wird ihm gegeben.

Die paar Worte, die ich von diesem Geheimnis stammeln werde,
sollen also nicht mehr sein als eine solche Beseitigung einiger
Hindernisse, ein solches Aufschliessen einiger Türen und bei weitem
nicht das Tiefste und Beste, was man sagen könnte, auch nicht alles,
was ich vielleicht selbst sagen könnte.

d) D e r M e n s c h a 1 s G e f ä s s G o 11 e s, Ist es, möchte ich
die fragen, denen die Botschaft: Gott wird Mensch, ein Aergernis
bedeutet, ist es denn so merkwürdig, dass Gott sich in seiner
Schöpfung kund tut? Es macht euch doch gar keine Schwierigkeit, Gott
im Abglanz seiner Herrlichkeit zu seilen, wie er sich durch den
Frieden und Glanz des unendlichen Sternenhimmels, durch das
Licht der Sonne, die überirdische Erhabenheit der Alpenwelt oder
das schweigende Geheimnis des Waldes offenbart? Wie sollte er
sich denn nicht durch den Menschen kund tun können? Ist
nicht auch nach eurer Meinung der Mensch die Krone der
Schöpfung? Ist er nicht, wie auch ihr wohl zugebt, sogar das Ebenbild
Gottes? Sollte denn aber nicht das Ebenbild das Urbild kund tun?
Ja, ist nicht der Mensch das Kind, der Sohn Gottes? Sollte denn
aber nicht am Sohn der Vater erkannt werden? Geht es denn

467



nicht auch in Wirklichkeit so, dass wir vor allem am Bilde von
Menschen etwas von Gott erfahren? Ist es nicht Pestalozzis Meinung,
dass in Vater und Mutter dem Kinde Gott nahe tritt und anschaulich

wird, vielmehr nahe treten und anschaulich werden sollte?
Ist nicht die Berührung mit einem Menschen, in dem Gottes Geist
wohnt, als Vertrauen, Reinheit, Güte, das sicherste Mittel, um in
uns die gelähmte oder schlummernde Kraft des Glaubens aufleben
zu lassen? Und sollte das, was im allgemeinen der Mensch dem
Menschen ist oder doch sein kann, nicht Jesus Christus allen
Menschen auf ganz besondere Weise sein oder sein können, er, das
ungetrübte Ebenbild Gottes, er, der „eingeborene", das heisst, der
wahre, einzigartige Sohn des Vaters?

Aber indem wir dies fragen, tritt uns wieder jener Einwand
entgegen, der Gott verkleinert und erniedrigt sieht, wenn er Mensch
wird. Ich frage dem entgegen : Hemmt euch nicht etwas wie ein
quantitatives Denken? Es ist euch keine Verkleinerung und Ernie-
derung Gottes, wenn nach Immanuel Kant etwa der „bestirnte Himmel

über mir" Gottes Offenbarung sein soll, aber ist denn „das moralische

Gesetz in mir" nicht nach dem gleichen Immanuel Kant ebenso
sehr und noch mehr eine Offenbarung der Unendlichkeit? Oder ist
die Unendlichkeit des Geistes etwa weniger als die der Natur,
die doch nur ein Abbild, ein Sinnbild von jener bedeutet? Ist nicht
das persönliche Geistwesen des Menschen, als die höchste Gestalt
der Schöpfung, auch die höchste Form der Offenbarung Gottes,
das kostbarste Gefäss, in das er seine Herrlichkeit giessen kann Ist
nicht alle falsche Menschenverehrung bloss eine heidnische Entartung

jener wahren Ehrfurcht vor dem Menschen, die in ihm Gott
offenbar sieht?

e) Trotzdem ein Wunder. Trotzdem, ihr möget doch
auch ein euch selbst vielleicht verborgenes Recht haben, wenn ihr
euch sträubt, das Wort anzunehmen, dass Gott Mensch geworden
sei in Jesus Christus. Wir stossen hier auf eine jener Antinomien,
die ja auf diesem Gebiete die Regel sind. Der Verstand kann uns
an diese Wahrheit heranführen, aber nicht in sie hinein führen; er
kann Hindernisse beseitigen, die uns von ihr abhalten, aber sie selbst
kann er uns nicht zu eigen machen. An der entscheidenden Stelle
ist noch ein „Sprung", ein Werk dessen, was wir „Glauben" nennen,

eine „Gnade", ein „Wunder" nötig. Es bleibt also in dem Wort
von der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus das Rätsel, die
Paradoxie, das Geheimnis, nur nicht mehr für den einfachen
Verstand, sondern gleichsam auf einer höheren Stufe. Wollen wir sie
zu deuten versuchen?

f) Der Mensch Jesus als Gefäss Gottes. Wie wird
denn Gott offenbar in Jesus, diesem Menschen Jesus? Ich möchte

468



antworten : in Dreierlei, in seiner Heiligkeit, seiner Liebe
und seinem Vertrauen. Damit soll, nochmals betone ich es,
nicht alles gesagt, sondern nur sozusagen auf einige Stellen am
Bilde Christi hingedeutet sein, wo das, was wir seine Gottheit nennen

können, auch für ein noch zweifelndes, dem offenbaren Geheimnis

des Göttlichen nicht erschlossenes Auge am meisten zugänglich

wird. Diese Heiligkeit und Güte und dieses Vertrauen sind das
Wunder. Diese Heiligkeit strahlt in vollkommener Lauterkeit,
ungetrübt von menschlicher Verunreinigung, als „Herrlichkeit Gottes",
so hell und mächtig, wie im Reiche der Natur die Sonne als Sinnbild

des Lichtes Gottes strahlt. Und noch wunderbarer ist diese
Liebe, diese Liebe, die in den Worten der Bergpredigt über alles
Menschliche höher und unerreichbarer hinausgekommen ist, als
Berggipfel über die Ebene ragen und die in seinem Verkehr mit den
Zöllnern und Sündern tiefer hinuntersteigt, als Menschenliebe in
ihrer grössten Stärke es je gekonnt hatte und ohne ihn je könnte.
Denn wirklich nur Gott selbst in einem Menschen kann dies
vollbringen, nur der Höchste und Erhabenste selbst konnte sich so tief
erniedrigen, ein Mensch und was menschlich ist, hätte das nie
gekonnt, kann es nie. Zu den Aermsten und Geringsten, zu den
Schwächsten und Sündigsten gehen und sie zu Trägern seiner
Sache machen, das kann, wie Blumhardt einmal gesagt hat, nur
Gott selbst, der Mensch wird immer das menschlich Grosse und
Glänzende dafür bevorzugen. Und nun kommt zu dieser Heiligkeit
und Liebe das, was ich das Vertrauen nenne und womit ich
meine: diese Gottverbundenheit ohne Wanken, diese Treue, dieser
Gehorsam, dieses Leben aus Gott, Atmen in Gott, dieses Festhalten
Gottes in Not und Tod, diese Wirklichkeit Gottes in seiner einen
Menschen ganz erfüllenden, ja verkörpernden Kraft und Klarheit.
Das kann keiner sehen, ohne dass ihn darin Gott selbst ergreift.

g) Gott offenbar in Christus. Eine Ergänzung aber
ist hier nötig. Wenn ich die, welchen es schwer fällt, in Jesus Christus

Gott zu sehen, Gottes Art und Macht, recht verstehe, so liegt
die Schwierigkeit für sie vor allem auch darin, dass sie Jesus viel
zu isoliert sehen, viel zu sehr bloss als einzelnen Menschen. Dann
entsteht die Frage: Wie sollte uns denn in diesem einzelnen
Menschen die Fülle Gottes entgegentreten? Wie sollte Gottes Offenbarung

sich gerade in diesem Jesus von Nazareth konzentrieren und
vollenden? Die Frage hat in diesem Sinne vollkommen recht. Es
war der Fehler einer gewissen Richtung der sogenannten modernen
Theologie, die Offenbarung Gottes zu stark auf den sogenannten
historischen Jesus, das heisst, auf eine vereinzelte, noch dazu allzu
stark bloss menschlich gemachte, geschichtliche Erscheinung
abzustellen. Jene erschien damit entweder als eine Art Zufall oder dann

469



als ein blosses Glied in der grossen Kette der Religionsgeschichte,
und diese Basis erwies sich als zu schmal oder zu schwach, um ein
solches Gewicht zu tragen. Mit andern Worten: diese Art erblickte
die Offenbarung Gottes in Jesus Christus zu stark bloss In Jesus
und zu wenig in C h r i s t u s. Es gibt heute als Erzeugnis der
Reaktion darauf eine entgegengesetzte Art, die ihn zu sehr nur in Christus

sieht und zu wenig in Jesus. Diese ist gewiss noch viel, viel
falscher, führt viel weiter von der Wahrheit ab, weil vom „Fleisch"
wieder zurück zum „Wort". Aber es bleibt deswegen doch richtig,
dass man Gott in Jesus nicht sehen kann ohne den Christus. Was
heisst das? Das heisst: Man darf Jesus eben nicht als isolierte
Erscheinung, als eine Art Zufall in der Geschichte verstehen, freilich
auch nicht bloss als einen Höhepunkt der Religionsgeschichte,
sondern muss ihn sehen in dem, was man mit einem dem Sinn nach tiefen

und wahren alten Ausdruck die Geschichte der Offenbarung
oder die heilige Geschichte nennt, in der Geschichtes des Reiches
Gottes, worin der lebendige und heilige Gott hervortritt, der sich
zuletzt als Vater kund tut. Von dieser Geschichte, die auf ihn
angelegt ist und auf ihn überall hinwies, ist Jesus Christus die
Erfüllung. Er i s t sozusagen diese ganze Geschichte. Diese
Geschichte baut sich ihrerseits auf über dem, was Natur und
Menschengeist an Offenbarung Gottes enthalten. Denn auch sie enthalten

als Werke Gottes ganz sicher Offenbarung. Jesus Christus ist
also sozusagen das letzte Wort der Schöpfung Gottes, worin dieser
hervortritt. Er ist das A und O, er ist das Ende und zugleich
wieder ein Anfang. Er ist nicht ein blosser Höhepunkt der
Religionsentwicklung, sondern das Wunder, das die Offenbarung Gottes

immer ist,1) aber er ist auch keine isolierte Erscheinung, kein
„Zufall", sondern der Sinn der Geschichte, der „Erstgeborene der
ganzen Schöpfung",2) das Ende der Gedanken Gottes, die Vollendung

seines ganzen Wortes im „Fleisch", „die Fülle der Gottheit in
Leiblichkeit."3)

Diesen ganzen grossen Zusammenhang, diese ganze Geschichte
der Offenbarung Gottes müssen wir im Auge haben, mit andern
Worten: Christus in Jesus sehen, um das Geheimnis fassen zu können,

dass Gott im Menschen Jesus Christus uns entgegentritt.
So also schauen wir in Jesu Heiligkeit und Liebe, wie in seinem

Vertrauen, in diesem so natürlichen und doch so unerklärlichen,
unglaublichen Wunder, die Herrlichkeit Gottes selbst. Gerade darin
tritt uns die ganze Heiligkeit und Höhe Gottes entgegen, sein ganzes

über den Menschen, wie er sonst ist, unendlich erhabenes We-

x) Vgl. dazu den Aufsatz: „Neuschöpfung" im Maiheft.
2) Col. 1, 15.
3) Col. 2, 9.

470



sen, sein ganzes Geheimnis, und doch alles wieder so menschlich,
so anschaulich, so verständlich — Gott Mensch geworden! Und
von diesen drei Punkten aus kann uns denn wohl das ganze
Geheimnis der Gottheit Christi nahe treten. So ist es zwar ein Wunder
und heiliges Geheimnis und doch eine sonnenhaft klare Wahrheit,
diese Offenbarung Gottes in Christus, die das andere einfache grosse
Wort ausspricht: „Wer mich siehet, der siehet den Vater."; :L>ü

3. Gott wird wirklich.
Diese Wahrheit erschliesst sich jedoch erst recht, wenn wir weiter

schreiten, in ihrer ganzen Gewalt und Tragweite.
Es soll uns aber jenes grosse „Das Wort ward Fleisch" weiter

führen. Was liegt darin beschlossen? Nicht weniger als unsere
tiefste Gottesgewissheit und damit unser letztes und höchstes Gut.

Das Wort wird Fleisch heisst : Gott wird wirklich Das will
es ja heissen : „Das Wort wird Fleisch."

a) D a s W o r t. Denn was ist das „Wort" Als Gelehrte wissen
wir, dass das „Wort", der Logos, wie es im Griechischen heisst, ein
Begriff ist, der aus der griechischen Philosophie herkommt und dort
ungefähr so viel bedeutet wie die aus dem verborgenen Wesen Gottes

hervortretende Gotteswahrheit. Es ist ja, wie schon angedeutet
wurde, die Weise des Johannesevangeliums, dass es das, was die
ersten Evangelien in der realistischen Sprache der Tatsachen
verkündigen, in der Sprache des Gedankens oder im dichterischen Symbol

ausdrückt. Aber auf den Boden des Neuen Testamentes
versetzt, gewinnt dieser Ausdruck vom „Wort", das „Fleisch" ward,
doch einen Sinn, der dem Gesamtsinn der Bibel entspricht und
deren heiligen Realismus atmet. Folgendes ist offenbar der Sinn :

Gott ist der Menschheit und ist dem einzelnen Menschen
zunächst „das Wort". Das bedeutet: er ist dem Menschen
eingepflanzt als „Uroffenbarung", weil eben der Mensch aus Gott
stammt, Gott den Menschen „konstituiert". Anima naturaliter
Christiana — die Seele von Natur eine Christin, zum Einen Gott hin
strebend. Aber diese Uroffenbarung ist in ihm bloss vorhanden
als Ahnung, Möglichkeit, Sehnsucht, Forderung („Postulat"). Sie
ist auch vorhanden als philosophischer Gedanke, als „I d e e" oder
als „M y t h u s" und strahlt als solche in hohem, geheimnisvollem
Glanz. Denken wir bloss an Piatos erhabene und tiefsinnige
philosophische Dichtung und dichterische Philosophie. Wir dürften
vielleicht sogar sagen : sie ist vorhanden als „Religio n", wobei
unter Religion eben das menschliche Ahnen, Sehnen, Fordern in
Bezug auf Gott zu verstehen ist. Darüber hinaus führt von Anfang
an die Bibel. Hier handelt es sich nirgends um Philosophie und
Religion, sondern um die Wirklichkeit Gottes, der gerade

471



darum der Lebendige heisst. Gott tritt hervor wie in der
Schöpfung, so vor allem in der Geschichte. Er geht tief in die
konkrete Geschichte ein, in die des einzelnen Menschen wie in die der
Völker. Er wird Wirklichkeit, nicht eine in ruhiger, verklärender
Verklärtheit über der Welt thronende Idee, sondern eine richtende,
fordernde, beunruhigende, umwälzende Kraft inmitten der
Menschenwelt. Man kann insofern schon hier sagen: Er wird Mensch.
Denn er wird persönlich ; er tut in seiner engen Verbindung mit dem
Menschen seinen Willen kund. Aber er bleibt doch „Wort", das
heisst : er bleibt als volle Wirklichkeit eine Verheissung und insofern
eine Ahnung, Sehnsucht, Forderung.

b) DasWort wird Fleisch. In Jesus Christus wird er
„Fleisch" und damit strahlt das Weihnachtslicht in der Menschenwelt

auf.
Denn nun erst ist Gott als volle Wirklichkeit unter uns. Nun

steht er in seiner vollkommenen Heiligkeit und Liebe doch unter
uns als Mensch von Fleisch und Blut, inmitten des ganzen Erdenstoffes

und Erdenwesens — ja mitten darin, tief darin, tiefer als wir
alle, irdischer als wir alle. Wir sehen in ihm Gott, sehen seine
„Herrlichkeit", ja, sehen aber freilich auch, wie diese Herrlichkeit
tief hinunter muss, in die Welt- und Höllenfinsternis, wie sie hinauf
muss ans Kreuz und freilich aus Welt- und Höllenfinsternis und aus
Kreuzesnot erst recht aufstrahlt und den Ostersieg gewinnt. Wir
sehen es — wir können es fassen, tasten. Diese Heiligkeit und Liebe,
diese ganze Gottesart, Gotteskraft und Gottesherrlichkeit, sie sind
da, sind Wirklichkeit. Dadurch wird Gott selbst uns unendlich
wirklich. Nun ist er nicht mehr bloss philosophische oder religiöse
Ahnung, Möglichkeit, Sehnsucht, Forderung, sondern Erfüllung,
Gegenwart, Kraft, Tatsache, nicht mehr bloss Schatten, sondern
Fleisch und Blut. Nun erfasst er uns mit der Kraft der
Wirklichkeit, erschüttert uns, demütigt uns, erhebt und erlöst uns. Nun
ist er uns wie die Sonne. Nun kommen wir nicht mehr von ihm los,
so wenig, ja weniger als von irgend einer andern Realität. Nun
begleitet er uns als Mensch und Gott, als Gott und Bruder auf unserm
Menschenweg, durch Leid, Schuld, Tod, Hölle und darüber hinaus.
Nun lässt er die Welt nicht in Ruhe, sondern erfasst sie wie uns mit
der Kraft der Wirklichkeit, erschüttert sie, demütigt sie, erhebt sie,
erlöst sie und macht sie zu seinem Reich. Denn diese ungeheure
Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus ist eben darum die ungeheure
Unruhe der Welt, weil sie die Allwirklichkeit werden, weil sie keine
andere Wirklichkeit dulden will. Sie drängt und treibt zu der Bitte:
„Dein Reich komme, dein Wille geschehe auf Erden wie im
Himmel."

c) Wie kann diese Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus er-

472



k a n n t werden Selbstverständlich ist sie kein wissenschaftlicher
Lehrsatz. Wo man je versucht hat, sie in diesem Sinne zu einer
intellektuellen Wahrheit zu machen, hat man, wie schon gesagt wurde,
die Menschen sofort ein Stück weit von ihr weggeführt. Hier kann
man vielmehr bloss sagen, was man zu dem sagen muss, der die
Sonne sehen will : „Komm und sieh." Sieh diese vollkommene
Heiligkeit, die doch nichts Gemachtes, Geschraubtes, Gekünsteltes hat,
sieh diese Lauterkeit, diese Unbedingtheit, diese Kraft und Treue
des Guten, vergleiche sie mit dem, was du und Andere sind, lasse
dich anstrahlen von ihrer Göttlichkeit und Klarheit, und du bist
damit des heiligen Gottes wunderbar gewiss, dem das Reich ist und
die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit, wie das Unservater
ausklingt. Sieh diese Liebe in ihrer Reinheit und Unbedingtheit, diese
Liebe, die kann, was du und Andere nicht können, diese Liebe, die
keine Grenzen kennt, diese Liebe, die vor keiner Hölle zurückscheut,
diese Liebe, die nur um so heiliger wird, je weniger sie der Berührung

mit dem Unheiligen aus dem Wege geht, diese Liebe, die ein
Wunder ohne Ende ist, die — Gott ist, und du wirst wunderbar des
Gottes gewiss, dessen tiefstes Wesen es ist, Seelen nicht verloren
gehen zu lassen, sondern zu retten, der auch dich aus jeder Hölle
ziehen kann und will. „Wer mich siehet, der siehet den Vater." Sieh
diese Kraft und Macht der Gottverbundenheit, die sich durch keine
Gewalt der Welt und keine Schrecken des Todes brechen lässt, diesen
Gehorsam, der nie irre wird, diese Gotteswirklichkeit in einem
Menschen, und du wirst in dem so in einem Menschen wirkenden den
wirklichen Gott spüren. Sieh auf die Geschichte, aus der Jesus von
Nazareth dir als Christus entgegentritt und du wirst erkennen, dass
er Sinn und Ende der Geschichte ist.

4. Gott wird bekannt.
Aber dieses Erste, Gewaltige, Unausdenkbare, dass Gott in dem

Menschen Jesus Christus wirklich wird, führt von selber zu dem
Zweiten, das nicht minder gross und wunderbar ist: „Gott wird
bekannt."

a) Der unbekannte Gott. Auch damit ist ein wesentliches

Stück Geschichte der Religion angedeutet, ein Sehnen und
Verlangen der Völker wie des einzelnen Menschenherzens, das aber
in Ungenügen endet, bis es vor der Tatsache, die Jesus Christus
heisst, seine Erfüllung findet.

Nichts ist dem Menschen ein tieferer Schrecken als das
Unbekannte. Zwar zieht es ihn gewiss auch an, lockt ihn, reizt ihn, aber
entweder nur, wie ihn auch das Schreckliche reizt, das deswegen
doch schrecklich bleibt oder dann, weil er dahinter etwas ahnt, das
letzten Endes gut und heilsam ist. Jedenfalls gilt dies von dem, was
das Menschenherz meint, wenn es Gott sagt oder Gott stammelt,

473



in der Sprache irgend einer Religion. Das, was letztlich über uns
herrscht, darf nicht dunkel sein, sein Sinn darf nicht ungewiss bleiben.

Es könnte uns sonst ja hassen, zerschmettern, vielleicht auch
bloss ohne Erbarmen richten. Ein blosses Schicksal mag ein Gott
sein für den Glücklichen, Erfolgreichen, Abenteuerlustigen, aber dieser

Gott lastet erstickend auf der bedrückten, von Welt- und
Höllenfinsternissen umgebenen Seele und er kann eines Tages über den
Glücklichen und Erfolgreichen plötzlich zusammenstürzen. Die
Natur mag uns in guten Stunden mit ihrer Erhabenheit emporzie-
hen, mit ihrem Frieden uns beruhigen, mit ihrem Lächeln uns
beglücken, aber sie kann uns ebenso plötzlich wie das Schicksal die

grausame Raubtiertatze der Sphynx erfahren lassen. Zu einer
sittlichen Weltordnung aufzuschauen, mag uns stärken, reinigen,
demütigen, unser Herz gegen die Macht des Bösen feien, aber kann
nicht auch sie uns eines Tages zermalmen, wenn wir schuldig werden,

wenn die Finsternisse unbegreiflicher Geschicke sich um uns
breiten Ja, Gott selbst, der Gott, den wir zu kennen glauben, unser

Gott, kann er uns nicht so ferne rücken, sich in Wolken und
Dunkel verbergen, dass er uns die lastendste der Qualen wird? Wie
furchtbar ringen mit diesem Dunkel Gottes ein Hiob und Jeremias
und die Menschen der Psalmen Ja, es bleibt dabei, nichts ist der
Menschenseele letzten Endes ein grösserer Schrecken, als der
unbekannte Gott. Noch mehr: jeder Schrecken, der uns befällt, jeder;
der Schrecken des Schicksals, der Schrecken des Rätsels, der Schrek-
ken der Natur, der Schrecken der Welt, der Schrecken der Menschen,
der Schrecken der Zukunft, der Schrecken des Schmerzes, der
Schrecken der Schuld und am allermeisten vielleicht der Schrecken
des Todes, der, wenn man es tief genug versteht (weil Tod da ist, wo
Gott, und zwar der Lebendige und Gnädige, nicht ist), der Vater
alles Schreckens ist — er kommt aus jener letzten Quelle des Schrek-
kens, dem unbekannten Gott. Darum ist und bleibt die Geschichte
der Religion für die Völkerwelt und die einzelne Seele so voll des
Furchtbaren, so lange Gott nicht bekannt ist.

b) G o 11 i s t w i e J e s u s. Es ist das zweite grosse Wunder
der Erscheinung Jesu Christi, dass Gott durch ihn dem Menschen
bekannt wird. Wodurch? Eben dadurch, dass er Mensch wird.
Denn den Menschen kennen wir. Zwar sind im Menschenherzen
auch unbekannte Tiefen, auch Rätsel, Finsternisse, Höllen — aber
nicht im Herzen Jesu! Dieses ist klarer als die Sonne. Hier
wohnt nur Wahrheit, Treue, Liebe. Hier ist unbedingter Verlass.
Hier ist felsensichere Ruhe für uns. Er ist der Mensch — Ecce homo!
Und dieses Herz ist das Herz Gottes gegen uns, Gott ist nicht mehr
unbekannt, er ist das Bekannteste, das es gibt, bekannt wie unser
eigenes Herz, ja noch viel bekannter, weil unser aufgehelltes Herz,

474



¦

ja uns viel näher, als wir selbst, weil wir erkennen, dass wir eigentlich

nur ein getrübter Strahl aus dem Lichte sind, das Gott ist, dass
wir erst in ihm zu uns kommen. In Jesus aber tut er sich uns kund-

c) Ein Einwand und seine Widerlegung. Gott
ist wie Jesus ist. Das ist das einfache, von jedem Kind zu
erfassende und doch unfassbar tiefe Wunder. Weil es so einfach ist,
bleibt es den Klugen und Weisen verborgen. Sie wollen über Gott
etwas zu philosophieren, spekulieren, theologisieren haben, und vor
allem ist es ihnen unfassbar, ja anstössig, dass Gottes Offenbarung
sich in diesem Menschen, Jesus aus Nazareth, der vor zweitausend
Jahren gelebt, erschöpft haben sollte. Sie meinen, diese Offenbarung

Gottes müsse ins Unendliche weiter gehen, weil Gott selbst
unendlich sei. Darüber wäre vieles zu sagen, was hier nicht
gesagt werden kann, aber ein andermal wohl wieder daran kommt.
Hier sei nur die Frage gestellt: Was sollte Gott uns Grösseres,
Tieferes, Weitergehendes offenbaren können, als dass er — Mensch
ist, als dass er das ist, wovon wir bloss eine Andeutung sind?
Wie sollte Gott uns mehr sagen können, als dass er Heiligkeit und
Liebe und damit, mehr philosophisch gesagt, die sittliche
Unbedingtheit und Unendlichkeit ist? Damit ist der geistigen Welt die
Sonne aufgegangen. Wohl kann diese Sonne höher am Himmel
empor steigen, wohl kann sie immer wärmer strahlen, immer stärker

alle Welten erhellen, aber sie wird immer nur Sonne sein.
Aber ist es nicht doch auch ein tiefstes Bedürfnis der Seele, dass

Gott unbekannt bleibe, dass er Geheimnis bleibe, keinem
Gedanken, Gefühl, Begehren ganz erreichbar, immer über uns, immer
Gott? Wäre er Gott, wenn er ganz bekannt wäre?

Ich antworte: Gewiss, es gibt auch ein solches Bedürfnis, wenn
man es bloss recht versteht. Aber es verhält sich hierin, wie mit so
vielen anderen letzten Wahrheiten des Evangeliums: man darf nicht
zwei Stücke einer Wahrheit auseinanderreissen und sie einander zu
Gegensätzen machen, sondern muss sie als zwei Aeusserungen der
Einen Wahrheit fassen. Wie, wenn Gott bekannt und unbekannt zu
gleicher Zeit sein könnte? Ist nicht die Sonne, indem sie uns sonnen-
haft klar ist, zugleich ein Wunder? Ist nicht Jesus, das Licht der
Welt, die unbegreiflichste der Erscheinungen? Ist er nicht der
Anstössige? Und wenn Gott uns in Jesus so vertraut geworden ist,
dass wir sein innerstes Herz kennen, stehen uns deswegen nicht
noch unendliche Offenbarungen der Geheimnisse seines Reiches
bevor? Und bleibt seine Welt nicht ein unendliches Meer der Rätsel
und Wunder? Ja, ist nicht sein Herz selbst, so genau wir es durch
Jesus kennen, ein Abgrund der Wunder, besonders in seiner Liebe?
Und kennen wir Jesus selbst schon ganz und gar? Ist nicht die
ganze Geschichte seine fortlaufende Offenbarung?

475



So ist Gott auch der Unbekannte, ja, der im Lichte Unbekannte.
Aber trotzdem : wir kennen ihn Wir kennen sein Herz, durch Jesus
Christus, den Gottes- und Menschensohn. Wir wissen, dass dieses
Herz die Heiligkeit, Liebe und Treue ist, die uns geboren hat, uns
zieht und erzieht, uns trägt, rettet, erlöst. Wir.wissen, dass uns
von Gott her Wunder ohne Ende, aber nie etwas anderes als dies
begegnen kann. Gott ist uns innig vertraut. Er geht mit uns durch
jedes Menschengeschick. Er ist immer mit uns im höchsten Sinn
Mensch. Er ist nie einem bloss unbekannte, schreckende Macht
mehr. Er ist über der Natur, über dem Schicksal, über der Welt,
über uns selbst, über der Schuld, über dem Tod — immer er, den
wir durch Jesus kennen, immer der Menschengott, der Brudergott.
Und je mehr wir ihn als solchen erkennen, fliesst der Quell der
Schrecken aus. Jeder Schrecken beweist, dass wir Gott noch nicht
recht kennen, nicht recht wissen, dass er da ist, ihn noch nicht recht
verstehen. Je mehr Gott uns Wirklichkeit und das heisst auch:
bekannt ist, hört aller Schrecken auf. Das ist das offene Geheimnis
der Erlösung von aller Angst.

Gott wird bekannt in Jesus Christus. Das ist wirklich der
Sonnenaufgang in der Geschichte, wie in jeder Menschenseele, die es
erlebt. „Gott hat keiner je gesehen," sagt wörtlich übertragen der
Prolog des Johannes zuletzt, „der eingeborene Sohn, der im Schoss
des Vaters war, der hat ihn herausgeführt erklärt)."

5. Gott wird menschlich
Aber auch dies Zweite wird erst völlig und damit auch das

Erste, wenn auch das Dritte dazukommt : Gott wird menschlich. Darin

wieder liegt Zweierlei.
a) Gott wird wirklich Mensch. Einmal: Gott wird

uns gerade dadurch wirklich und bekannt, dass er in Jesus Christus
ganz Mensch wird und das bedeutet : ein volles Menschenleben

lebt und zwar ein wirkliches Menschenleben. Eine
Ahnung von diesem Gesetz der Offenbarung Gottes, die nur in der
Menschwerdung Gottes völlig werden kann, waltet in allen Religionen,

in denen, so viel ich sehe, ausnahmslos der Gedanke im Mittelpunkt

steht, dass, um den Menschen die Wirklichkeit Gottes kund zu
tun, die Erde von widergöttlichen Mächten zu erlösen und sie
mit Gotteskraft und Gottesglanz zu erfüllen, die Gottheit selbst auf
die Erde (und in die Hölle) hinuntersteigen müsse und zwar in
Gestalt eines göttlichen, gottgeborenen, gotterfüllten Menschen, eines
Gottesmenschen und Gotteshelden, der ringend, leidend, ja sterbend
das grösste Erlösungswerk vollbringe. In allerlei Formen, erhabenen

und gröberen, tiefsinnigen und flacheren, geht diese
Grundahnung durch die Religionen. Sie ist der Kern des Mythus der
Religionen und Philosophien.

476



Was das Leben Jesu davon unterscheidet, ist bloss das Eine,
aber dieses Eine ist von unermesslicher Bedeutung: dass es ein
wirkliches Leben ist, nicht ein bloss mythisches. Dadurch
ist er die Erfüllung des Sehnens der Völker, auch Israels. Dazu
gehört aber wieder etwas, das wieder entscheidend ist : es ist ein v o 1-

1 e s Menschenleben, nicht bloss ein Teil eines solchen. Es sind ja
gewiss auch vor und neben ihm Gestalten über die Erde gegangen,
die etwas von Erlöserkraft in sich trugen und noch tragen: ein
Sokrates, ein Buddha, ein Kungfutse oder Laotse. Was Jesus von
ihnen unterscheidet und zwar so, dass er doch zu einer andern Welt
gehört, das ist einmal die Vollkommenheit seiner Heiligkeit und
Liebe, wie seines Gehorsams, die wir bei keinem andern antreffen,
anders gesagt: dass uns in ihm Gott selbst entgegen tritt in seiner
Ueberweltlichkeit, Unweltlichkeit, Gott der Persönliche, Lebendige,
Heilige, Unendliche, Gott in strenger Geschiedenheit von allem, was
doch noch Welt ist,Gott als Gott, Gott als Gericht der Welt, —
Jesus Gottes Sohn; sodann aber — was paradox erscheint — dass
er mehr Mensch ist als sie alle, als alle überhaupt, nicht Gelehrter,
Weiser, Heiliger, sondern einfach Mensch, ohne Amt, Würde, Rang,
Beruf, nur Mensch, Jesus des Menschen Sohn. Das drückt ja gerade
auch die Weihnachtsgeschiehte aus, dadurch, dass sie ihn uns als
Kind darstellt und zwar als Kind, das alles irdische Drum, und Dran
entbehrt und trotzdem, ja gerade darum, von göttlicher Herrlichkeit
umgeben ist. Dazu kommt aber weiter, dass dieser Mensch auch
das als Mensch durchlebt hat, was die andern nur im Mythus tun.
Er ist in die letzten Tiefen menschlicher Armut, Not und Schuld, in
Tod und Hölle gestiegen, hat sich als Verbrecher töten lassen und
ist in alledem den Weg Gottes gegangen, hat in alledem das Werk
Gottes getan, ist in alledem mit Gott unerschütterlich verbunden
und ihm treu gewesen bis ans Ende.

Damit erst ist Gott ganz Mensch geworden. Damit erst ist die
völlige Verbindung zwischen Gott und Mensch zu stände gekommen.

Nun erst, da ihm keine Tiefen des Lebens mehr unzugänglich
sind, ist Gott für uns ganz wirklich und ganz bekannt geworden.

Nun ist er selbst der Mensch, viel mehr als wir es sind, geht
er selbst durch Armut, Verkennung, Erniedrigung, Hohn und Spott,
Not und Tod, trägt unser Schicksal und unsere Schuld, geht mit
uns durch jedes Dunkel des Menschenloses — wird ganz, ganz
Mensch, viel, viel mehr, als wir, geht in Tiefen des Menschenwesens,
vor denen uns schaudert, bis auf den Grund herab, wird ganz
Mensch und dadurch, gerade dadurch Gott, unser Gott. Wir sind
an keinem möglichen Punkte unseres Menschentums mehr von Gott
verlassen. Und er wird darum noch alles Menschentum erobern!

b) Gott erlöst uns in Jesus von den Frommen.

477



Aber noch ein Zweites liegt in der Tatsache, dass Gott in Jesus Christus

menschlich wird, etwas, was nun die Menschwerdung Gottes
vollendet und was zu erkennen wieder von ganz entscheidender
Wichtigkeit ist. Eine Kluft zwischen Gott und Mensch entsteht
nicht bloss durch Rätsel, Schicksal, Schuld, sondern sehr Oft und
vielleicht am allermeisten, durch die Religion. Es ist
einfach Tatsache, dass die Religion immer wieder eine menschenfeindliche

Macht, oft die menschenfeindlichste von allen, geworden ist
und wird. Wenn wir an das Christentum, an unsere Frommen,
unsere Religions- und Christentumsleute aller Art denken, sind nicht
sie es vor allem, die uns von Gott abhalten, abstossen, dass wir um
ihretwillen an ihm selbst irre werden möchten, dass viele um
ihretwillen wirklich an ihm irre werden Und zwar um ihrer
Heuchelei willen, um es mit einem Worte zu sagen, worin alles liegt,
oder, wenn wir ein anderes Wort brauchen wollen, das ebenfalls
alles zusammenfasst: um ihrer Widermenschlichkeit
willen? Wir möchten um ihretwillen manchmal das ganze Christentum,

die ganze Religion hassen und uns von Gott selbst abwenden.
An diesem kritischen Punkt begegnet uns wieder Jesus und hilft

uns, erlöst uns. Er lehrt uns scheiden zwischen Religion und
Christentum auf der einen und Gott auf der andern Seite.

Durch Zweierlei.
Einmal dadurch, dass er selbst so ganz menschlich ist, so viel

mehr Mensch als irgend jemand, wir selbst natürlich nicht
ausgenommen, Er ist in allem so ganz der Menschensohn, der Mensch
— Ecce homo! — so göttlich natürlich, unbedingt frei, sb
unkonventionell, so los von jedem Vorurteil, jeder Engigkeit, jeder
Schranke, so heldenhaft und so kindlich, so gewaltig und so liebenswert,

so herb und so zart, so männlich und so weiblich. Hier stossen
wir geradezu auf den Menschen und atmen als Menschen tief auf.
Und zugleich auf Gott. Denn das ist ja das immer wieder erstaunliche

Wunder, dass eben gerade in diesem vollkommenen Menschentum

sich Gott offenbart. Gerade Weihnachten zeigt, dass Gott sich
in der menschlichsten Form des Menschen, im Kind, kund tut. So
flüchten wir uns zu Jesus, wenn uns Religion und Christentum
entleidet sind und uns Gott durch sie verhüllt wird, und finden hier in
menschlicher Freiheit und Herrlichkeit Gott. Wir sehen, dass es
gerade die Frommen aller Art sind, die Gott in diesem Menschen
verwerfen, eben weil er so ganz Mensch ist, und gerade das rettet
uns wieder vor den Frommen, den Religionsleuten und
Christentumsleuten. Er ist nicht Religion oder Christentum, sondern Reich
Gottes.

Aber noch durch ein Zweites wird in Jesus Christus Gott
menschlich. Er ist es, der alles Menschliche so innig mit Gott ver-

478



bindet, dass es dadurch wichtig wird, dass dadurch Gott ein
Menschengott wird. Es ist immer wieder die Neigung der Religion,
Gott und Menschen auch dadurch zu trennen, dass sie tut, als ob
des Menschen Anliegen für Gott zu gering, als ob der Mensch für
Gott etwas Verächtliches wäre. Ganz anders ist es bei Jesus. In all
seinem Reden und Tun stellt er die vollkommenste Einheit zwischen
Gott und Mensch her. Gottesliebe ist Nächstenliebe und der Nächste
ist der Mensch. Das Anliegen des Aermsten der Menschen ist für
Gott wichtig und kommt vor dem Gericht Gottes mehr in Betracht
als alle blosse Religion. Alles was menschlich ist, wird durch Jesus,
den Gottes- und Menschensohn, auch göttlich.

d)EinletzterEinwandundseineWiderlegung:
Freilich erhebt sich hier wieder ein Einwand. Machen wir damit
Gott nicht zu menschlich? „Ist es nicht auch wieder entscheidend
wichtig, dass Gott eben nicht Mensch ist, sondern Gott, dass er
unendlich über dem Menschen steht, dass er anders von Art ist als
dieser, das er sein Gericht bedeutet, das der Mensch zunichte wird
vor ihm? Gott kann dem Menschen doch nur dadurch helfen,
dass er a n d e r s ist als er."

Gewiss ist das so, und wir haben ja diese Wahrheit selbst schon
stark hervorgehoben. Wir könnten sie auch so ausdrücken: Gott
kann nur Mensch werden, wenn er Gott ist. Ja, aber die
Menschwerdung Gottes als Zentrum der Christuswahrheit wird dadurch
nicht aufgehoben. Wer sich einseitig auf jenen Gedankenbahnen
bewegt, wo man Gott vom Menschen trennt, um seine Welterhabenheit

zu wahren, geht am Weihnachtsgeheimnis vorbei. Es besteht
ja darin, dass Gott Mensch wird, das Unendliche ins Endliche völlig

eingeht. Jene verkennen auch, dass die Welterhabenheit Gottes
nicht in seiner richtenden Heiligkeit, sondern in seiner Liebe am
meisten offenbar wird. Denn s i e ist das eigentlich Göttliche. Vor
ihr beugen wir uns auch am willigsten, williger als vor einer blossen

welterhabenen Heiligkeit. Wem zollen wir mehr Ehrfurcht als
der Mutter? Und warum, wenn nicht um ihrer zarten Güte willen,
wenn nicht darum, dass wir auf ihrem Schoss gesessen und an ihrer
Brust gelegen? Die Liebe ist der Gipfel der Heiligkeit. Die Liebe
ist die schärfste Richterin. S i e sitzt auf dem Throne des Menschensohnes,

wenn er zum Weltgerichte kommt. Am Kreuze, wo er am
tiefsten heruntersteigt, uns am nächsten kommt, am meisten Mensch
wird, mehr Mensch als wir, wird Gott wahrhaftig Gott.

* * *

So bleibt das offenbare Geheimnis der Menschwerdung der
heilige Mittelpunkt der Wahrheit von Christus und vom Reiche Gottes,
von Gott und vom Menschen. Noch einmal sage ich, dass ich, weit
davon entfernt, seine Tiefen erschöpfen zu wollen, mit diesen Ausfü-

479



rungen nur darauf hingedeutet habe. Und nun sollen, nachdem dies
geschehen, alle Deutungen und Erklärungen wieder hinfallen und
.nur das Eine übrig bleiben: das Hinschauen auf den, worin das
Wort Fleisch wurde. L. R a g a z.

Auf der Lorettohöhe.1)
Gedanken zum Totengedenktag.

Wir sind Menschen, die in Zeit und Raum hineingebunden sind.
Augenblicke und Orte beeindrucken unser Leben und können unsere
Seele bis ins Tiefste erschüttern. Solche Augenblicke sind die Tage,
wo wir der erschütternden Stunden gedenken, in denen unsere
Menschenbrüder aus dem Reiche der Lebenden in das geheimnisvolle
Reich der Toten hinübergegangen sind. Solche Stunden sind immer
an Orte gebunden und diese steigen mit den Stunden vor uns auf,
um so aufdringlicher, je erschütternder das Sterben war. In solchen
Augenblicken des Gedenkens fallen die Masken von den Dingen,
welche sie im Alltag umgeben und sie erscheinen in ihrer wahren
Wirklichkeit, nackt und bloss, leuchtend in Schönheit oder in ihrer
abscheulichen Hässlichkeit. Da versinken all die Scheingebilde ins
Nichts, und nur das Ewige bleibt. Liebe und Hass, Krieg und
Friede gewinnen ihre rechte Beleuchtung, wenn die Toten aus den
Gräbern treten und mit erschütternder Sprache zu uns reden.
Aber nur jene, die von der lauten Strasse und dem lärmenden
Geschrei der Masse sich zurückzuziehen vermögen, vernehmen die
mahnende Stimme der Toten. Und die Toten des Weltkrieges rufen
nun schon seit Jahren und je mehr die Zeit uns entfernt von ihrem
Sterben und je mehr wir die Orte des Schreckens vergessen, desto
lauter scheinen die Geister des Hasses um uns und in uns wieder
ihre Stimme zu erheben.

Wie klein ist doch die Schar derer, welche heute zuverlässig für
die Ueberwindung des Hasses und des Krieges eintreten, gegenüber
jenen, die sich mit voller Ueberzeugung oder als Nachläufer und
verführt durch Massensuggestion dem nationalen Egoismus hingeben.

Die Reden, welche von den ausführenden Beamten des
Reiches und der Städte gehalten werden, z. B. beim Erscheinen
Hindenburgs im Ruhrgebiet, können kaum die Glut des Feindeshasses
zurückhalten. Man spürt sie, und alle, an die sie gerichtet sind,
nehmen in ihrem Herzen Funken dieser hässlichen Glut mit nach
Hause und ins Leben, und die Presse tut das Ihre dazu. Man er-

x) Dieser aus der „Menschheit" abgedruckte Aufsatz des Führers der
katholischen „Grossdeutschen Jugend", eines Mannes von seltenster Art, wird
gewiss allen Lesern der „Neuen Wege" viel zu sagen haben, gerade jetzt. —
Die Lorettohöhe war einer der umkämpftesten Punkte der Westfront. D. Red.

480


	Gott und Mensch : ein Stück Weihnachtstheologie

