
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 19 (1925)

Heft: 11

Artikel: Das Werden der Gesellschaft der Freunde

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rung Gottes übergebend. Die Quelle all unseres Tuns soll sein die
tiefe innere Erfahrung der Führerschaft des Geistes eines lebendigen
Gottes. Wenn wir die Berührung von Christi Geist spüren, sind wir
zu Handlungen fähig; dann werden wir lernen, nicht nur für einander

zu denken, sondern auch mit einander, und die heilige Gemeinschaft

eines mit dem andern zu verwirklichen. Und die Frucht dieser
heiligen Gemeinschaft, die in unsern sonntäglichen Zusammenkünften

ihren Herzpunkt hat, wird sein Bereitschaft und Fähigkeit zum
Dienen. Zum Dienen von Freund an Freund, unter Ausschaltung des
Begriffs Fremdling, und in grosser Demut. Denn alles wahre Dienen

ist gegenseitig, wie alle Hilfe gegenseitig ist. Wir wollen
Dienende sein und Bediente, Helfende und Hilfe Erhaltende.

Gewiss, wir alle fehlen und versagen oft und viel, doch dies soll
uns nicht entmutigen. Wir kamen hier zusammen am Ufer des Meeres,

wo wir täglich Ebbe und Flut sehen. Unser Wollen und
Versagen ähnelt Ebbe und Flut. Wir gehen zurück, aber wir gehen auch
wieder vor. Nein, wir wollen uns nicht entmutigen lassen; wozu
wäre es denn wert, Ideale zu haben, wenn wir nicht immer und
immer wieder, trotz aller Verirrungen, versuchen würden, uns zu
ihnen hinaufzuleben?

Und was wir selbst nicht ausleben können, wollen wir der nächsten

Generation übergeben, wie ein alter Freund zu einem jungen
sagt: „Gott segne dich und mache dich fähig, mein Werk zu Ende
zu führen." Tunas.

Das Werden der Gesellschaft der Freunde.1)
Im vergangenen Juli feierten die Quäker das 300-jährige

Geburtsfest ihres Gründers Georges Fox. Still und bescheiden begingen

sie den Gedenktag des ersten Quäkers, dessen herzwarmes und
eigentümliches Gottsuchen einen so grossen Einfluss hatte, und
immer noch hat, auf das innere Leben reformierter Reichgottesarbeit.

Georges Fox wurde im Juli 1624 zu Trayton, in Leicestershire,

Ayland, geboren als Sohn puritanisch gesinnter Webersleute,
die noch äusserlich der bischöflichen Staatskirche angehörten und
sich einer gewissen bürgerlichen Wohlhabenheit erfreuten. Der
Knabe, der sich durch ein grüblerisches Wesen, gepaart mit
Leidenschaftlichkeit, auszeichnete, erhielt die dürftige Schulung seiner Zeit,

') In dieser Zeit, wo die vorher auf dem Festland wenig bekannte „Gesellschaft

der Freunde," gewöhnlich Quäker genannt, durch ihre verneinende
Stellung zum Kriege und ihre grossartige Liebesübung die Aufmerksamkeit
der ganzen Welt erregt haben, werden die zwei Aufsätze, die von ihnen
handeln, Vielen willkommen sein. Der Zweite schildert mehr persönlich Erlebtes.

Die Red.

419



die ihn befähigte, Gedrucktes und Geschriebenes zu lesen, aber ihn
in der Schreibkunst über ein ungefüges Malen nicht hinausbrachte.
So blieb seine Kunst immer schwerfällig, und die zahlreichen Briefe
und Erlasse seines späteren Lebens hat er meistens Freunden in die
Feder diktiert. Nach der Ansicht der Verwandtschaft sollte der
Knabe Geistlicher werden. Allein die Verhältnisse in der Familie
und wohl auch sein eigener Wille erlaubten dies nicht und er kam
in seinem 12. Altersjahr zu einem Schuhmacher, Wollhändler und
Schafhirten in Nottingham in die Lehre. Im Geschäfte tat er sich
tätig um, und auf seme Treue und Umsicht konnte man zählen. Er
wurde mit grösseren Unternehmungen betraut und „so lange ich
bei ihm war, war er gesegnet; aber nachdem ich von ihm gegangen
war, brach das Geschäft zusammen und es blieb ihm nichts,"
erzählt Fox in seinem Tagebuch. Sein ganzes Wesen zeugte damals
von einer ernsten Frömmigkeit und Zuverlässigkeit. „Während
dieser Zeit übervorteilte ich keinen Mann noch eine Frau, denn Gottes

Kraft war mit mir und über mir, mich zu behüten. Während ich
in jenem Dienste war, brauchte ich in meinen Geschäften das Wort
„verily", d. h. wahrhaftig, und es war unter meinen Bekannten zum
Sprichwort geworden : Wenn Georges „verily" sagt, dann kann ihn
nichts herumbringen. Der Herr lehrte mich in allen Dingen wahrhaftig

zu sein und auf zwei Arten der Wahrhaftigkeit gemäss zu
handeln, d. i. innen gegen Gott und aussen gegen die Menschen
und sich zum Ja und zum Nein in allen Dingen zu halten." So
war sein ganzes Wesen immer auf seine Rechtfertigung vor Gott hin
gerichtet, und mehr und mehr durch die Vertiefung in die Bibel,
die er ausgezeichnet kannte und deren Stil sein Reden und Schreiben
durchaus beherrschte, suchte er in ein klares Verhältnis mit seinem
Vater im Himmel zu kommen. Zu diesem Versuch wurde er auch
noch von aussen angetrieben durch die Flut religiösen Erwachens,
die durch England zur Zeit Cromwells peitschte und in seinem
„Heere der Heiligen" revolutionäre Gestalt annahm zur Sprengung
der bischöflichen Staatskirche und des Königtums.

Da hatte er ein Erlebnis, welches ihm seinen Lebensweg andeutete

und an sich geringfügig, doch die ganze Wucht innerer Glut
herauslodern Hess in sein Handeln, die ihn .von da an sein ganzes
Leben hindurch nie mehr verliess. Als er 19 Jahre alt war, traf er
auf einer Geschäftsreise mit seinem Vetter und dessen Freund
zusammen, beides Professoren, welche ihn zu einem Glas Bier einluden.

Da er durstig war, ging er mit, „denn ich liebte jeden, der
ein Gefühl für das Gute hatte, oder den Herrn suchte." Die
Professoren hatten aber an einem Glas nicht genug und sie kamen überein,

weiter zu trinken und dass der, der nicht mehr trinken wolle,
alles bezahlen solle. „Sie betrübten mich heftig, denn nie war mir
so etwas bei irgend einer Volksklasse zugestossen; deshalb stand

420



ich auf und indem ich aus meiner Tasche einen Heller auf den Tisch
legte, sagte ich zu ihnen: „Wenn es so ist, dann will ich gehen."
So ging ich weg; und als ich meine Geschäfte erledigt hatte, ging
ich heim, aber ging jene Nacht nicht ins Bett und konnte auch nicht
schlafen. Bald ging ich auf und ab, bald betete ich zum Herrn,
welcher zu mir sagte: Du siehst, wie das junge Volk in Eitelkeit
aufgeht und die Alten in die Erde gehen; du musst alle verlassen, beide,
die Jungen und die Alten und dich von allen fern halten und wie
ein Fremdling unter ihnen sein." Und er folgte der Gottesstimme
jener Kampfesnacht und am 9. Juli 1643 verliess er seine Verwandtschaft,

brach mit der Gemeinschaft, mit allen Jungen und Alten, und
begann ein Wanderleben voll der aufreibendsten inneren Kämpfe.
Er beriet sich mit den berühmtesten Geistlichen, mit denen er
zusammentraf, mit solchen der Freikirchen wie der bischöflichen
Kirche, doch fand er nirgends Frieden, obwohl es ihm fromme
Baptisten angetan hatten. Von Zweifeln, Versuchungen und dann
wieder himmlischen Freuden heimgesucht, rettete er sich allein mit
der Bibel ins freie Feld. „Ich frug mich, warum diese Dinge über
mich kamen, und ich ging in mich und fragte : War ich je so gewesen?"

In der Bibel fand er mehr und mehr Gefallen an der
Offenbarung Johannis. Er fand sich leicht in ihre Gesichte und
Ankündigungen. „Ich hatte grosse Erleuchtung bezüglich den Dingen,

die in der Offenbarung beschrieben sind." Den Priestern und
Professoren versicherte er immer wieder, „dass im Menschen eine
,Salbung' sei, die ihn lehre, und dass der Herr sein Volk selber
lehre. Ich war ein Schmerzensmann in jenen Zeiten des ersten
Schaffens des Herrn in mir." Mehr und mehr häuften sich die
Flüsterungen der Stimme seines Innern und er erhielt Offenbarungen
wie: 7,In Oxford oder Cambridge ausgebildet zu werden ist nicht
genügend, um einen Mann zu einem Diener Christi zu machen."
Und in seinen Kämpfen sprach einmal die Stimme: „Da ist nur
einer, allein Jesus Christus, der deinen Zustand versteht, und als
ich sie hörte, da sprang mein Herz vor Freude." Je mehr „das
Licht Jesu Christi" in ihm aufging, um so häufiger hatte er Gesichte.
Er sah die Liebe Gottes, den Kampf, den er hat mit der
Sündenschlange. Er „sah die Berge brennen und die räuberischen, rauhen
und krummen Wege und Plätze sanft und gerade werden, damit
der Herr in sein Heiligtum kommen möge." 1647 kam er nach
Mansfield und erlebte dort den grossen Durchbruch. Er erzählt:
„Es war dort ein gewisser Brown, der grosse Prophetien und
Gesichte über mich auf seinem Sterbebette hatte. Als dieser Mann
beerdigt war, fiel eine grosse Last vom Herrn auf mich zur Verwunderung

mancher, welche dachten, dass ich tot sei; und viele kamen,
um mich so zu sehen, 14 Tage lang. Ich wurde im Gesichte ganz
verändert wie auch am übrigen Aeussern, als wenn mein Körper

421



neu gebildet worden wäre oder verändert. Währenddem ich in
jenem Zustande war, wurde mir eine Empfindungsgabe und ein
Unterscheidungsvermögen vom Herrn gegeben, durch welche ich alles
klar sah, so dass wenn die Leute von Gott und Christus redeten etc.,
ich merkte, dass die Schlange in ihnen sprach; aber dies war schwer
zu tragen. Doch das Werk des Herrn ging weiter und meine
Schmerzen und Wirrnisse begannen zu weichen und Freudentränen

stürzten aus den Augen, so dass ich Tag und Nacht weinen
konnte mit Freudentränen zu Gott in aller Demut und gebrochenem
Herzen. Ich sah in jenes, das ohne Ende ist, Dinge, welche man
nicht äussern kann. Denn ich war hindurchgebracht worden durch
einen Ozean von Finsternis und Tod, und durch die Macht und
über die Macht des Satans, durch die ewige siegreiche Kraft Christi."
1648 lebte er immer mehr in der Freude Gottes und erhielt die
Gewissheit seines Berufes als Bote des Lichtes Jesu Christi im
Menschenherzen, um die Welt zur Busse zu rufen, zu einem lebendigen
Gottesdienst in Geist und Wahrheit. „Nun war ich im Geiste durch
das flammende Schwert ins Paradies Gottes gekommen. Alle Dinge
waren neu und die ganze Schöpfung gab einen anderen Geruch
als vorher, so dass keine Worte es sagen können. Ich wusste
nichts anderes mehr als Reinheit und Unschuld und Gerechtigkeit,
indem ich erneuert war im Angesichte Gottes durch Christus Jesus,
so dass ich sagte, dass ich in den Stand Adams gekommen sei, in
dem er vor seinem Falle war. Zu einer gewissen Zeit, als ich durch
die Felder wanderte, sagte der Herr zu mir: „Dein Name ist in des
Lammes Lebensbuch geschrieben, das vor Grundlegung der Weh
war," und als der Herr es sprach, glaubte ich ihm und ich sah es
in der neuen Geburt."

So zog er nun hin durch die Lande mit friedsamem Herzen in
der steten Klärung durch das Licht Christi in ihm und in fortwährendem

Kampfe mit den Geistlichen, besonders der bischöflichen
Kirche, indem er ihnen vorwarf, dass sie ein Geschäft aus der
Schrift machten; im Kampfe mit den Richtern, dass sie gerecht richten

sollten, ohne Ansehen der Person; im Kampfe mit den Wirten,
dass sie das Volk nicht zum Trinken verführen sollten mit ihren
Festen und Anlässen ; im Kampfe mit den Obrigkeiten, dass sie
Ordnung hielten und nicht Gewalttat ausübten; im Kampfe mit dem
Volke, es zur Busse aufrufend. Er muss einen ungewöhnlich starken

Eindruck auf alle Betroffenen gemacht haben. Seine Rede war
mühsam und abgerissen, aber in jedem Worte fühlte man sein Herz,
das glühte und einen Willen, der unablässig darnach rang, ein Kind
des Lichtes zu werden. Tiefer Ernst lag über seiner Person, der in
jeder Versammlung ansteckend wirkte. Er hatte eine jeder Gefahr
tro-zende Beharrlichkeit, die sich durch Gericht und Steinwürfe,
Gefängnisse und Peitschung nicht zurückhalten Hess, durch die

422



Predigt das Volk vor Gottes Angesicht zu rufen. Besonders rühmten

seine Zeitgenossen die Inbrunst seiner Gebete, in denen man
Gottes Nähe fühlte. Sein ganzes Arbeiten war ein ruckweises. Wie
der Geist, die innere Stimme ihn trieb und stiess, so handelte er.
Er war in ein Gewand, ganz aus Leder gemacht, gekleidet. Die
Haare beschnitt er nicht, denn das sei weltlich. Zu jedermann sagte
er „du", grüsste niemanden auf der Strasse und wich keinem aus
und nahm den Hut vor keinem Menschen ab, denn Menschen sollten
von einander nicht Ehre nehmen, die Ehre, die Gott allein gebührt.
Seine Wanderungen legte er meistens zu Fuss zurück; hin und
wieder ritt er. Er nächtigte, wo seine Predigt ein Herz und eine Haustüre

für ihn öffnete. Wurde er nicht eingeladen, dann schüttelte
er den Staub von den Füssen und ging weiter, wanderte ganze
Nächte in Sturm und Regen. Er hungerte tagelang, weil er vOxi
den erbosten Leuten nichts bekam und nächtigte im Strassengraben
oder unter einem Waldbaum oder kroch in einen seltenen
Heuschober. Nur in Gegenden, die von seiner Predigt schon ergriffen
waren, hatte er gute Zeit. Da war sein Kommen ein Festtag für
die Leute. Von weit her strömten sie zusammen. Die Kanzeln
wurden ihm eingeräumt. Die Kirchen und Kapellen waren oft zu
klein; vor Tausenden redete er und wo er hindurchzog, lag lange
ein tiefer Ernst über der Gegend, ergriffen von seinem Worte.

Welches waren die Grundzüge seiner Lehren Streng stellte er
sich dem Schriftprinzip der reformierten Kirchen gegenüber. Nicht
auf das Glauben der Worte der Schrift komme es an, sondern auf
das Leben der Schrift. Uebrigens sei auch das Wort der Schrift
noch unvollständig. Es ist der Geist, der uns das Leben der Schrift
unmittelbar vermittelt in eigener Herzenserfahrung. Die Schrift
sei nur ein äusserer Lehrer; aber jeder Mensch habe einen inneren
Lehrer, zu dem er durchdringen müsse : Jesus Christus. Die Schrift
öffnen heisst über sie hinaus zum unmittelbar erlebten Christus führen,

zum Lichte Christi, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese
Welt kommt. Jeder Mensch muss zur Erfahrung des Geistes Gottes

in sich kommen. Das Licht Jesu Christi leuchtet plötzlich im
Menschen auf, wenn er in stiller Versenkung seiner harrt. Ueber-
mächtig kommt es ins Erkennen, Handeln und Reden hinein; plötzlich,

gewaltsam ergreift es den Menschen auch körperlich. Diese
Erfahrung der Kraft Gottes, die mit einem mächtigen Schlag den
Körper durchdringt und ein heftiges Zittern und Reissen in den
Gliedern verursacht, ein Gefühl als wenn alle Sehnen und Bänder
zerrissen seien und sich der Betroffene oft hilflos am Boden wälzen
muss, kam 1650 zum ersten Male zu Fox und blieb fortan sein steter
Begleiter. Das Zittern ergriff aber noch mehr seine Schüler und
Freunde, so dass ihr Zittern, zu englisch: quake, zu ihrem Ueber-
namen und Namen wurde.

423



1651/52 fand er die ersten missionstätigen Anhänger, die ihm
von da an mehr und mehr zuströmten aus allen von der bischöflichen

Kirche abgefallenen Kreisen und oft sehr hochgestellte und
angesehene Persönlichkeiten aufwiesen. Die meisten waren Jünglinge

vom 18. Altersjahr an, die wie Fox auch in die Kirchen
eindrangen, die Gottesdienste störten und das Volk durch ihren Bussruf
in Aufregung brachten und von einem Gefängnis ins andere
wanderten. Diese Anhänger waren oft noch weit enthusiastischer als
Fox selber. 1655 schwärmten sie als Missionare in alle Welt bis
nach Aegypten, Konstantinopel und Westindien, um die Völker auf
das Kommen des Messiasreiches vorzubereiten. Das Schwärmer-
tum nahm immer mächtiger überhand, blieb nicht nur religiös,
sondern wirkte sich recht bald auch politisch aus im Kampfe gegen den
Lordprotektor Cromwell, in der Hoffnung auf das nächstens
anbrechende tausendjährige Reich. Diese Hoffnung verführte den feurigsten

und eifrigsten und in London erfolgreichst missionierenden
James Nayler 1656 zu seinem Messiaseinzug in Bristol, wo er auf
einem Esel reitend als der wiedergekommene Christus verehrt wurde,
der erschienen war, um sein Reich aufzurichten. Durch die
Wachsamkeit der Regierung schlug dieser politisch-revolutionäre
Anschlag fehl und führte damit das ganze Quäkertum in ruhigere Bahnen

seiner Tätigkeit, zu denen es schon von 1652 an durch Fox
selber geführt worden war, als er damals in Swarthmore, im Hause
des angesehenen Richters Thomas Fell, eine zweite Heimat fand.
Besonders seine Frau Margarethe Fell, übte einen beruhigenden
Einfluss auf Fox aus und ward bald von allen Quäkern als die geistliche
Mutter der Glaubensfamilie gefeiert, deren Haus allen verfolgten
Frommen stets gastfreundlich offen stand. Dort wurde auch zum
ersten Mal durch Fox ein Gottesdienst nach Apostelweise gehalten,
in vollkommener Durchführung seiner Lehre vom Lichte Christi in
uns. Man kam in tiefem Schweigen zusammen, um auf den Augenblick

zu warten, in dem die Kraft Gottes sich in einem Teilnehmer
offenbarte. Dieser erhob sich dann, wenn er vermochte, das vom
Geiste eingegebene auch auszusprechen. Seit 1653 wurden in
Swarthmore, dem Hauptquartier der Quäker, auch die ersten
regelmässigen Monatsversammlungen im nördlichen England gehalten.

Den Wendepunkt in der Abkehr vom politisch-revolutionären
Gedanken brachte das Jahr 1660. In jener Zeit war auch das
Königtum wieder restauriert worden und brachte schwere Verfolgungen

über alle nicht bischöflich religiösen Kreise und besonders über
das Quäkertum. James Nayler bereute bitter seinen Messiaseinzug
und widerrief ihn feierlich als eine Verführung des Satans. Das
Schwärmertum und das ungezügelte subjektivistische Freiheitsprinzip

mässigte sich und ein Bedürfnis nach einer gewissen festen
Ordnung und Regel tat sich kund, in der das Recht des Einzelnen sich

424



dem höheren Rechte der Gemeinschaft unterzuordnen und einzufügen

hatte. 1659/60 brachte auch die erste Gemeindeordnung in
London. Sie gebot einen regelmässigen Gottesdienst am 1. Tag
Sonntag, eine Kirchenzucht nach Matth. 18, 15—17. Die Aeltesten
sollen durch ihr Beispiel die Gemeinde leiten. Es wurden Vorschriften

über Eheschliessung und Registrierung der Geburten gegeben
und ein Gebot zum Gehorsam gegen die Obrigkeit, eine Organisation

im Sinne einer wahrhaft frommen Humanität der Armen-, Kranken-,

Waisen- und Gefangenenpflege getroffen. Jedem Quäker wird
erlaubt, öffentliche Staatsämter zu bekleiden, und die Monats-,
Vierteljahres- und Jahresversammlungen werden eingerichtet mit
Gleichstellung der Frau in allen Teilen. Es bildete sich eine eigentümliche
Gemeindetheologie aus, die durchaus ethisch orientiert ist. Die vom
Geiste geforderten guten Werke: unbedingte Einfachheit, Lauterkeit,

Wahrhaftigkeit des Herzen und Lebens, Liebe zu den Brüdern
wurden als das ausschliessliche Wesen und Kern des Christentums
angesehen. Der Wortgottesdienst muss'e ganz auf den Geist
gegründet sein und das Predigtamt als Amt fand keine Anerkennung.
Taufe und Abendmahl wurden nach einer Erklärung von Fox 1656/
1657 als äussere sakramentale Handlung verworfen, wie auch jedes
Kirchenregiment von Menschen. Der Geist allein soll Herr sein,
weshalb auch volle Toleranz gewährt und verlangt wird für jede
Glaubensart, weil der Geist immer noch neue Seiten der Wahrheit
in Jesus Christus offenbaren kann. 1676, in schwerer Verfolgungszeit,

fasste Robert Barclay die Quäkerlehren und Eigenarten in einer
Verteidigungsschrift als eine Art Glaubensbekenntnis zusammen,
der einzigen ihrer Art in der Gesellschaft der Freunde. Die Arbeit
des Quäkertums machte sich mehr und mehr die Arbeit der inneren
Mission bis zur Erledigung der sozialen Fragen zur Lebensaufgabe.

Fox reiste in Mittel- und Nordamerika und auf dem Kontinent in
Holland, eifrig für seine Ueberzeugung werbend und er erlebte
noch, obwohl er mit den Jahren mehr und mehr von seinen
Mitarbeitern in den Schatten gestellt wurde, die Freude, dass in England
1689 durch die Toleranzakte das bürgerliche und religiöse Recht
seiner Gemeinschaft anerkannt wurde. 1691 erkältete er sich im
Januar heftig während einer Predigt, und er starb am 13. Januar
im 67. Altersjahr tapfer und getrost. Als er von Freunden einige
Minuten vor seinem Tode nach dem Befinden befragt wurde,
antwortete er: „Fragt nicht darnach. Die Kraft des Herrn ist über
alle Krankheit und selbst den Tod. Der Same herrscht, gelobt sei
der Herr."

Das Quäkertum fand aber nicht nur Anhänger in Grossbrita-
nien, sondern es breitete sich auch unter den Einwanderern in Nord-
und Mittelamerika aus, welche oft auch Quäker waren und die dann
Fox besuchte. Das Verdienst an seiner Ausbreitung in Amerika

425



kommt aber vor allem W i 11 i a m P e n n zu, dem zweiten Gründer
des Quäkertums, wie er schon genannt wurde. Er wurde am 14.
Oktober 1644 in London als Sohn eines englischen Adeligen und
Admirals geboren. Von seiner Mutter, einer Deutschen, erbte er sein
grüblerisches, am Mystischen sich ergötzendes Wesen. Er studierte
in Oxford und hielt dort schon mit gleichgesinnten Studenten
Erbauungsstunden, bevor er mit Quäkern in Berührung kam. Er
bekannte sich in deren Folge nicht mehr zur bischöflichen Kirche und
wurde deswegen aus der Universität gewiesen. Um ihn auf andere
Gedanken zu bringen, sandte ihn sein Vater zum Studieren in das
leichtlebige Paris und nach Italien. Nicht viel geändert kam er heim,
nahm zuerst noch teil am Hofleben, aber trotz den Schlägen und
der Verstossung durch seinen Vater bekannte er sich 1668 öffentlich
zu den Quäkern. Er stand in seiner Bildung auf der Höhe der Zeit
und fasste zahlreiche Traktate für seine Gemeinschaft ab, in denen
er besonders die Gewissensfreiheit verteidigte. Zweimal sass er
wegen seiner Ueberzeugung im Gefängnis, machte später Missionsreisen

in England und Irland, ging 1677 mit Fox und Barclay nach
Amsterdam und von dort weiter nach Deutschland und durchreiste
die Niederlande, um pietist ische Schwarmgeister für seine Sache zu
gewinnen. Von seinem Vater, der ihn kurz vor seinem Tode wieder
als Sohn anerkannte, ererbte er eine grosse Schuldforderung an die
Krone, und der König gab ihm 1681 zur Auslösung, als Kronlehen,
einen grossen Landstrich am Delaware, das jetzige Pensylvanien,
nach ihm so genannt. Den schon längst gehegten Gedanken, für
seine verfolgten Glaubensbrüder eine Freistatt zu gründen und seine
humanen politischen Prinzipien auszuführen, konnte er nun Raum
geben. So gründete er, der Quäker, den ersten modernen Staat, wo
zum ersten Mal die Gewissensfreiheit als erstes Menschenrecht und
Grundbedingung jeder Religiosität anerkannt wurde und
weitestgehende Toleranz geübt wurde. Den Ureinwohnern, den Indianern,
wurden selbe Menschenrechte zugebilligt, so dass man auf friedlichem

Wege ihnen das benötigte Land abkaufte und durch Verträge
sicherstellte und die Aufgabe empfand, sie durch religiöse und
kulturelle Mission auf den Stand der Ansiedler zu bringen; sie lobten
auch Penn als ihren Vater. Auch gegen den Sklavenhandel schritt
er ein und brandmarkte ihn als ein Verbrechen am Menschengeschlecht;

und gegen das Ende seines Lebens erlebte er noch die

Freude, dass der Staat Pennsylvanien den Verkauf und die Einführung

von Negersklaven verbot. Pennsylvanien wurde auch durch
ihn die Wiege der heute so gepriesenen und so verschandelten
Demokratie, denn „das Volk ist die alleinige Quelle der Gewalt", war
Penns Ueberzeugung. Unter der auf religiös-humanitärem Grund
aufgebauten Verfassung blühte das Staatswesen, an dem Sendlinge
der verschiedensten Nationen mitarbeiteten. Diese Verfassung wurde

426



auch zur Grundlage der ersten Staatsverfassung (1776) der
nordamerikanischen Republik und damit das Vorbild aller späteren
konstitutionellen Verfassungen. So glückte der erste Versuch, durch
die Quäker die Glaubensfreiheit und die politische Freiheit ins
moderne Staats- und Völkerleben zu tragen und er gehört zu den
grössten Taten des Quäkertums in weltgeschichtlicher Beziehung.

Als Penn 1718 in London starb, nahm das amerikanische
Quäkertum die religiös-humanen Bestrebungen Penns auf und konzentrierte

sich vor allem auf die Sklavenfrage. 1718 erschien der erste
Traktat gegen die Sklaverei und 1772 ging der amerikanische Quäker

John W o o 1 m a n nach England, um die dortigen Quäker
zur Mitarbeit zu bewegen. Und 1808 war es ihnen gelungen, mit
dem Methodisten Wilberforce zusammen, das Verbot des englischen
Sklavenhandels zu erwirken, während schon Ende des 18.
Jahrhunderts durch ihre Bemühungen in den nördlichen Staaten der
Union die Sklaverei aufgehoben wurde.

Es zeigten sich aber bald in den Quäkergemeinschaften Gross-
britaniens und Amerikas einzelne Schattierungen in den Auffassungen,

die oft so ausgeprägt wurden, dass sie zu Spaltungen führten,
bald aus religiösen, bald aus humanitären Gründen. Für uns ist
besonders die Spaltung wichtig, die in Amerika aus dem
Kriegsproblem entstand. Z'ir Zeit der nordamerikanischen Freiheitskriege
liess sich ein Teil der Quäker in den Kampf mitreissen, eigentlich in
Konsequenz des ersten, nun zwar überwundenen, enthusiastischen
Stadiums des Quäkertums. Die Kriegsteilnehmer wurden von den
eigentlichen Gemeindeversammlungen als wet-(nasse)Quäker
ausgeschlossen, währenddem sie mit den dry-(trockenen)Quäkern den
Gottesdienst feiern durften.

In Vorstehendem wurde das Werden des Quäkertums in den
Grundrissen aufgezeigt; wie es sich heute, vornehmlich in Gross-
britanien darstellt, wird ein nächster Aufsatz zeigen.

Willi Kobe.

Wilson-Worte.1)
Die Grundlagen der Demokratie.

1. Die Erneuerung von unten her.
Wenn ich auf die Entwicklungen der Geschichte zurückschaue,

wenn ich die Entstehung Amerikas überblicke, dann sehe ich auf

*) Die folgenden Worte, mit denen diese kleine Auswahl von Worten
Wilsons abgeschlossen wird, deuten neben seinem demokratischen sein soziales

Bekenntnis an und zwar das aus früherer Zeit. Dass eine ausdrückliche
Verurteilung des kapitalistischen Systems und Forderung eines besseren, das
wir wohl in einem weiten Sinn des Wortes sozialistisch nennen dürfen, eine

427


	Das Werden der Gesellschaft der Freunde

